
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 49 (1997)

Heft: 3

Artikel: Odyssee ins Herz der Finsternis

Autor: Derendinger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL DAVID LYNCH

David Lynchs Filme sind

komplex, bieten verschiedene

Deutungsmöglichkeiten.

Hier sollen sie

nutzbar gemacht werden,
um Befindlichkeiten unserer

Gegenwart zu spiegeln.

Dabei macht der
einleitende Vergleich mit
Alfred Hitchcock Veränderungen,

die sich in den
letzten Jahrzehnten

vollzogen haben, sichtbar.

dinger

É3
Uhr. Mit einer Zoomfahrt bewe-

ront eines Hochhauses zu. Schnitt,
sich einem Fenster und dringt

flmer ein: Es ist eine billige Absteige, in
Fchen seine Mittagspause zugebracht hat.

i""arion
Crane (Janet Leigh) hat die Nase voll von solchen

otels, genugvom ganzen Versteckspiel; sie möchte heira-

n. Sam Loomis (John Gavin) jedoch weist aufdie Schulden

hin, die ihm sein Vater hinterlassen hat und auf

Alimentenzahlungen, zu denen er bis auf weiteres

verpflichtet ist. Schatten der Vergangenheit lasten auf der

Gegenwart, verbauen den Protagonisten ihre Entfaltung.
So beginnt «Psycho»^on Alfred Hitchcock (I960), und der

Einstiegsdialog umreisst auch gleich die ganze Thematik
des Films: Die Toten wachen über die Lebenden, zwingen
ihnen — weit übers Grab hinaus noch — eine fremde
Lebensbahn auf. Marion und Sam können weder zueinander

noch je zu sich selbst kommen, weil stets noch der Wille
der Eltern ihre Geschicke lenkt.

Schatten der Vergangenheit
Bei Marion führt dieser Umstand zu einem Kurzschluss;
sie unterschlägt im Maklerbüro, für das sie arbeitet, 40'000
Dollar und macht sich auf, Sam kurzerhand freizukaufen.

Dazu soll es dann allerdings nicht kommen, denn ein

kleiner Dusch-Stop in Bates' Motel wird Marion zum
Verhängnis. Sie wird das Opfer des vögelstopfenden Norman

Bates (Anthony Perkins), der Lebendiges nicht ertragen

kann, weil er sich niemals von einer Toten abzunabeln

vermochte. Damit aber beginnt die Geschichte überhaupt
erst richtig und zwar als Geschichte einer detection, einer

Aufdeckung. Vordergründig macht Sam sich zusammen

14 ZOOM 3/97



Fall durch die Fugen einer hermetisch scheinenden Welt: «Blue Velvet»

mit Marions Schwester

Lila (Vera Miles) aufdie

Suche nach der

Verschwundenen; im Masse

aber, in dem er in die

Geheimnisse des vikto-
rianischen «Hexenhauses»

hinter dem

Motel eindringt, legt er

Schicht um Schicht die

eigenen unbewussten

Motive bloss. Es sind ja

keineswegs nur
wirtschaftliche - also rationale

- Gründe, die ihm

vor dem Glück stehen;

tatsächlich spielt da

auch seine psychische Unreife, seine Fixierung auf kindliche

Abhängigkeiten eine Rolle. Völlig konsequent nimmt
Hitchcock denn auch die 40'000 Dollar aus dem Spiel, die

Sam zur Freiheit hätten verhelfen sollen. Norman packt sie

unentdeckt zusammen mit Marions andern Utensilien in
deren Auto und versenkt alles im Sumpf.

Der seelisch blockierte Frauenmörder verkörpert in

«Psycho» kein zufälliges Geschick, das quasi von aussen über

die Protagonisten kommt; er lässt sich vielmehrverstehen als

Bild fur Sams eigenes infantiles Alter ego, als Inkarnation
seiner regressiven Tendenzen, die er auf dem Weg zu
Erwachsensein und Selbständigkeit überwinden muss. Wenn
Sam - im Angesicht der mumifizierten Mutter - Norman
schliesslich niederringt, so zwingt er sich selber, den Tod der

Mutter definitiv anzuerkennen. Die furchtbare Wahrheit
wird nicht länger zu verdrängen sein, nichts anderes besagt

der Schädel der Mrs. Bates, der im Licht einer hin- und

herschwingenden Lampe in die Kamera bleckt. Damit
jedoch ist Sam endlich frei, frei zum Beispiel, sich Lila zu

nähern, die offensichtlich Marions Double darstellt. Während

also die Unfertigen im Lauf der Geschichte auf der

Strecke geblieben sind, erreichen die Gereiften als potentielles

Paar den Schluss; soviel wird klar, auch wenn uns

Hitchcock ein demonstratives Happy-End erspart.

Prinz Ödipus
Von der Grundanlage her wirkt sie also durch und durch

märchenhaft, diese kleine Entwicklungsstudie, die der Meister

des Gruseis anfangs der sechziger Jahre in Szene gesetzt
und dabei sozial im Milieu eines puritanisch geprägten

Kleinbürgertums angesiedelt hat. Da zieht ein Held aus, den Bann

der Vergangenheit zu brechen; sein Ziel ist es, die Prinzessin

zu befreien, die ftir einmal in einem Hotelzimmer auf sein

erlösendes Wort wartet. Um allerdings jenes Wort auch

aussprechen zu können, muss er sich zuerst durch die Dor¬

nenhecke seiner Ängste,

seiner Widerstände und

Fixierungen kämpfen.
Ganz offensichtlich
ähnelt dieser Märchenprinz

dem klassischen

Freudschen Ödipus, der

sich ja ebenfalls vor die

Aufgabe gestellt sieht,

sich aus der Verstrik-

kung in ein inzestuöses

Begehren zu lösen, das

heisst, den mütterlichen

Besitzanspruch
zurückzuweisen. Die initiatorische

Anstrengung,
durch die er sich letztlich

befreit, besteht darin, dass er seine endgültige Trennung
von den Eltern akzeptiert und damit auch jene gewisse

Verlorenheit annimmt, welche die Kehrseite jeder
Eigenständigkeit darstellt. Zur nötigen Stärke findet er aber nur,
wenn er sich die Verletzungen eingesteht, die ihm seine

Erzieher zugefügt haben, und wenn er sich zur entsprechenden

Trauer und Wut bekennt.

Nach 1900 wuchs dem Generationenkonflikt, der

Auseinandersetzung der Kinder mit den Eltern, mehr und
mehr Bedeutung zu — zumindest in den besseren bürgerlichen

Schichten: Während die Mehrzahl der Heranwachsenden

noch gehalten war, ihre Aggressionen gegen Altersgenossen

fremder Nationalität zu richten, arbeiteten die

Privilegierteren sie bereits an den Gitterzäunen einer strikten
elterlichen Autorität ab. Nach dem Zweiten Weltkrieg dann

entwickelte sich im Zuge eines langsamen Wertewandels

dieser Kampf um die Ablösung zur vorherrschenden

Initiationsform. Die Voraussetzung ftir das neue Ritual
bildete allerdings die Herausdifferenzierung der spezifisch

bürgerlichen Kleinfamilie, die sich als eine abgegrenzte,

eigenständige Zelle im gesellschaftlichen Ganzen verstand und
sich über strenge moralische Wertmassstäbe definierte.
Zudem verschaffte sie sich auch über die Zugehörigkeit zu
einem konfessionellen Milieu eine klare Kontur; so weiss

«man» aus der Optik dieser Kernfamilie in jeder Situation,

was sich gehört und was nicht; es gibt ein eindeutiges Innen
und Aussen, eine unzweifelhafte Scheidung von Gut und
Böse. Hier sind elterliche Macht- und Besitzansprüche stets

moralisch unterfuttert; so geht es bei allen erzieherischen

Massnahmen nur darum, den Nachwuchs vor schlechten

Einflüssen zu bewahren. Hitchcock selbst ist übrigens genau
in solchen Verhältnissen aufgewachsen: Der Vater wachte

strikt darüber, dass Zeiten und Regeln eingehalten wurden,
die Mutter bestellte ihren Alfred allabendlich ans Bett, um
eineArt Tagesbeichte abzuhören. " In der Diaspora, nämlich

ZOOM 3/97 15



TITEL DAVID LYNCH

als Katholiken in London, hatten die Hitchcocks ganz
besondere Anstrengungen nötig, wenn sie ihre Familienidentität

aufrechterhalten wollten.

Die Stunde Null
Die bürgerliche - und ganz besonders die kleinbürgerliche
— Familie umgibt sich also stets mit einem Zaun von
rigorosen Verboten. Damit schränkt sie zunächst wohl die

Entfaltungsmöglichkeiten der Kinder ein, stellt diesen

aber auf der anderen Seite - wenn auch ungewollt - eine

Arena zur Verfügung, worin sie den Akt einer als Initiation
verstandenen Ablösung erbringen können. Die rigiden
elterlichen Moralvorstellungen und deren Verlängerung
ins Uber-Ich hinein, genau das stellt die Dornenhecke dar,

die Freuds ödipaler Prinz zu überwinden hat, um sein

Röschen zu finden. Insofern war Hitchcock ein exzellenter

Zeremonienmeister der Initiationsform, die nach der

Jahrhundertmitte zunehmend Verbreitung fand; im Grunde
artikulierte er im Feld der Unterhaltung dieselbe Mythologie,

welche zuvor schon die klassische Psychoanalyse den

Gebildeten verkündet hatte.

In dieser Mythologie nun verläuft die Initiation ins

Erwachsenenleben über ein rituelles Aufbegehren, über die

offene Demontage jener Schranken, welche zuvor die

Familienidentität erhielten. Doch diese Initiation in Form
einer ritualisierten Überschreitung zeitigte höchst
problematische Folgen: Indem sie nämlich den moralischen Rahmen

einer dauernden Erosion unterwarf, begann sie rasch

einmal, ihre eigenen Voraussetzungen aufzuzehren.

Subjekte, die einmal ihr Über-Ich überwunden, das heisst die

Eltern im Kopf entmachtet haben, werden der kommenden

Generation ja kaum mehr den entsprechenden Widerstand

entgegensetzen. So führt die Initiation über die

Reibung an der Moral letztlich zu deren Apokalypse. Die
Stunde Null, der Zeitpunkt, an dem die westlichen

Industriegesellschaften definitiv in einen postmoralischen

Aggregatszustand übergingen, lässt sich im übrigen ziemlich

genau datieren: Es sind die späten sechziger Jahre, in
denen sich die materiell bereits reichlich verwöhnte

Nachkriegsgeneration erhob und mit einer Welle ungezügelten

Begehrens die anal-verstopften Werthaltungen der Grosseltern

ins Klosett der Geschichte spülte.

Welt als Experimentierkasten
Darüber, was seither aufdem Feld der Initiation der Fall ist,

berichtet das Werkvon David Lynch. Geboren 1946, gehört

er jener Generation der Sorglosen an, die unter den Segnungen

einer fast dauernd prosperierenden Wirtschaft und einer

fortschreitenden geistigen Liberalisierung aufwachsen durfte.

Soweit bekannt ist, fand er rundum ideale Familienverhältnisse

vor - weit entfernt von jenen Abgründen, in die

seine Filme immer wieder blicken lassen.2' In seinen Jugend¬

jahren erlebte Lynch ein Amerika, das noch weitgehend in

Ordnung war; das Feindliche, das Böse, wenn es denn

überhaupt thematisiert wurde, war weit weg — irgendwo jenseits
des Nordpols. Entsprechend war auch der Geist offener, in
dem Lynch erzogen wurde: Da erinnert wenig an die

moralistische Enge der Hitchcocks in East London; die Welt
erscheint jetzt nicht mehr so sehr als ein Sündenbabel, das

einen in die Verdammnis hinabzieht, sondern als eine Art
von Experimentierkasten, an dem sich eine gesunde Neugier

erproben lässt. Bezeichnenderweise haben alle Protagonisten

Lynchs -die weiblichen wie die männlichen-diesen offenen

Blick, der ihnen eine grosse Unbefangenheit im Umgang mit

Möglichkeiten erlaubt.3'

Da ist zum Beispiel Jeffrey Beaumont (Kyle Mac-

Lachlan) aus «Blue Velvet» 1986) : Er ist aufgewachsen in der

Idylle der Ortschaft Lumberton, eingebettet in die Sicherheit

eines heilen Amerika, dessen blau-weiss-roter Putz noch

nicht vom leisesten Zweifel angekratzt ist. Aufdem Weg zu

seinem hospitalisierten Vater findet Jeffrey ein abgeschnittenes

Ohr, und dieser Fund lässt ihn buchstäblich durch die

Fugen seinervermeintlich hermetischen Welt fallen. Einmal
mehr ist nun nämlich detection, also Aufdeckung angesagt -
einmal mehr nach aussen wie
nach innen. Während die Filmografie David Lynch

äussere Suche, die Nachfor- i967 Six Figures (1 Min.,16mm,

schung nach dem Besitzer des zusammen mit Jack Fisk)

T,, i 1968 The Alphabet (4 Min., 16mm)Ohrs, in eine Kloake von Ver- 197Q The Grandmother
derbtheit und Korruption (34 Min., 16mm)

führt, wird Jeffrey im Zuee der 1977 Eraserhead (89 Min., 35mm)
1980 The Elephant Man

inneren mit seinen geheimsten
sexuellen Wünschen konfrontiert.

Im Schlafzimmer einer

1984
1986

(124 Min., 35mm)
Dune (141 Min., 70mm)
Blue Velvet
(120 Min., 35mm)

mysteriösen Nachtclubsängerin 199o/9i Twin Peaks (Fernsehserie,
(Isabella Rossellini) gelangen Folgen 1/3/9/10/15/30)
die parallelen detections 1990 Wild at Heart

cc (124 Min., 35mm)
schliesslich zur Deckung. Jeff- i99o Industrial Symphony No. 1 -
rey erlöst diese Prinzessin aus The Dream of the Broken-

einem Zustand somnambuler
QQO

^eartad M^' e°)
1992 Twin Peaks - Fire Walk with

Melancholie, indem er den Per- Me (135 Min., 35mm)
versling Frank (Dennis Hop- 1996 Lost Highway

(135 Min., 35mm)
per) beseitigt, der sie zuvor

drangsaliert hat, und indem er

sich selbst an dessen Stelle setzt.
Ausserfür «Twin Peaks» hat David Lynch
bei verschiedenen anderen
Fernsehproduktionen Regie geführt (u. a. 1989
für «The Cowboy and the Frenchman»,
eine Episode der Reihe «Les Français
vus par...» von Antenne 2). Auch hat er
Musikvideos (u. a. «Wicked Game» mit
Chris Isaak) und Werbespots (u. a. für

bracht, die sexuelle Initiation Obsession, Georgia Coffee, Giö) reali-

i.r • j j it u siert. Er zeichnet zudem für die Produk-
durchlauten, wird der Held tion mehrerer jv-Dokumentationen,
zurückgebeamt in die Welt der Kinofilme (u. a. «Nadja» von Michael Al-

n.. j j i mereyda, 1995) und Musik- CDs (u. a.
properen Gartchen und des be-

The Voice of Love, zusammen mit
Angeschränkten Biedersinns, wo lo Badalamenti).

Wiederkehr
des Bösen
Aber kaum ist das Werk voll-

16 ZOOM 3/97



ihn seine Sandy (Laura

Dern) mit ihrem

Geplauder über
zwitschernde Vögel erwartet.

Er hat eben die Hek-
ke durchstossen, doch

es ist gerade so, als wäre

nichts geschehen; die

Initiation hat zu keiner

wirklichen Veränderung

geführt, war nur
einAlptraum, über dem

sich die Normalität wieder

fugenlos schliesst.

Die plötzliche Erkrankung

des Vaters hat ihm

gezeigt, dass es für ihn
Zeit wäre. Der Schock darüber hat ihn, wie durch eine

Fallmasche, aus seinem gesicherten Kontinuum
hinausrutschen lassen, hinaus ins Reich der Phantasmen, welche

die Geheimnisse der Fortpflanzung umkreisen. Was er da

jedoch erlebt hat, lässt sich mit der Realität nicht vermitteln;

weder die Lust, noch die Qual findet eine adäquate

Repräsentation in der kollektiv wahrgenommenen
Wirklichkeit. Dem monströsen Frank entspricht nichts in dieser

psychohygienisch gebleichten Tagwelt; so gibt es hier auch

keinen Tabubezirk, in den gebannt werden könnte, was er

verkörpert. Das Böse bleibt somit ungreifbar, erhält eine

unheimliche, fluktuierende Qualität.

Jeffrey bleibt eine wirkliche Katharsis verwehrt,
deshalb kommt er auch nicht umhin, sich seinem Schatten

erneut zu stellen. Er tut das schliesslich in der TV-Serie
«Twin Peaks» (1990), nun in der Gestalt vonAgent Cooper
(wieder Kyle MacLachlan). Erneut gilt es, einen Fall
aufzuklären: Laura Palmer (Sheryl Lee), eine Schülerin der

örtlichen High-School, ist ermordet worden, und die

Nachforschungen Coopers fördern einen wahren Sumpf
des Lasters zutage, der sich unter der Oberfläche des

verträumten Orts verbirgt. Der Gipfelpunkt: Der eigene Vater

hat Laura missbraucht und umgebracht. Aber dieser

Leland Palmer (Ray Wise) stellt mitnichten das Zentrum
des Bösen dar; dieses ist vielmehr Bob (Frank Silva), eine

diabolische Gestalt, die sich seiner bemächtigt hat, und die

nach seinem Tod weiter ihr Unwesen treiben wird.
Der äusseren detection gelingt es hier also wiederum

nicht, den Kern des Unheils dingfest zu machen. Entsprechend

muss Cooper zur inneren detection weitergehen, er

muss ins Herz der Finsternis eindringen und in den Spiegel

schauen, aus dem ihm letztlich Bobs Fratze entgegengrinst.

Cooper selbst, der Garant einer offenen, toleranten
Vernunft, entgeht nicht der Kontamination mit jenem
Fürchterlichen, das er von Twin Peaks fernzuhalten versucht. So

rächt sich die Abschaffung

einer eindeutigen

Trennungvon Gut und

Böse: Nachdem die

aufgeklärte Vernunft Hölle
und Teufel ins Reich der

Märchen verwiesen hat,

wird Destruktion

zugleich unfassbar und

universal, lauert schliesslich

in jeder Ritze der

alltäglichen Banalität.

Die psychologisch gut
informierte mittelständische

Welt, in die

Lynch hineingeboren
wurde, bezahlt ihre

Weigerung, das Böse ausdrücklich an Sündenböcken und
Tabubezirken festzumachen, mit einer diffusen Allgegenwart

der Gewalt.4'

Irrgarten der Zeichen
Die Orte Lumberton und Twin Peaks bieten Bilder eines

trügerischen Friedens, über die jederzeit die vernichtende

Aggression hereinbrechen kann. Insofern spiegeln sie die

moralische Verfassung einer offenen Gesellschaft wider,
die sich der Mobilität verschrieben hat und entsprechend
feste Schranken wie klare Ausschliessungen zurückweist.

Was da an Trennlinien bleibt, erinnert an osmotisch
passierbare Membranen oder an jene unsichtbaren Abgrenzungen

zwischen einzelnen Shops, wie man sie heute in

grossen Einkaufslandschaften vorfindet. Da geht alles

durcheinander, niemand weiss je, wo er steht. Pragmatisch

aufgeklärtes Denken hält sich zugute, dass es substantielle

Differenzen zugunsten reversibler «differentieller»
Unterschiede zurückgenommen hat: So steckt denn eben in
jedem Tellerwäscher ein Millionär, in jedem Erwachsenen

ein Kind - aber auch in jedem Vater ein Vergewaltiger. In
diesem Irrgarten der Zeichen ist nichts, was es scheint; alles

ist in fortwährender Permutation begriffen. Hier muss kein

Prinz sich mehr mit einer Dornenhecke abmühen; was

bleibt, sind Gummizäune, die immer zurückweichen, die

nie wehtun, die einen aber auch nicht wirklich rauslassen.

Die Generation Hitchcocks hatte die ungebrochene

Autorität von Eltern gegen sich, die sich auf eine intakte

Moral berufen konnten und daher immer genau wussten,

was «man» tut oder nicht. Da hatte das Familien-Ei eine harte

Schale, die einengte, die aber immerhin auch durchbrochen

werden konnte. Diesbezüglich tat sich die Generation der

Enkel, der Lynch angehört, um einiges schwerer-paradoxerweise

genau in dem Masse, in dem der Druck von ihr

genommen wurde. Der fehlende Widerstand liess nämlich

ZOOM 3/97 17



TITEL DAVID LYNCH

die Initiations-Aufwände tendenziell ins Leere laufen. In der

Gummizelle kann der Tapferste kein Profil gewinnen.

Was will Dornröschen?
Und das ist fatal für Dornröschen. In der Tat hat Lynch ja
auch dessen Perspektive thematisiert, beispielsweise in
«WildatHeart» (USA 1990): Dieser Film erzählt von Lula

(Laura Dern), die sich von ihrer besitzergreifenden Mama
(Diane Ladd) lösen will. Die ödipale Anlage der Geschichte

wird schon daran deutlich, dass die Mutter selbst Lulas

Vater beseitigen liess, wie sie auch ihrem Freund Farragut

(Harry Dean Stanton) Killer aufden Hals hetzt, sobald der

sich für die Unabhängigkeit der Tochter stark macht. Die
Mutter erscheint als eine Über-Glucke, der jedes Mittel
recht ist, um zu einer ungebrochenen Zweieinigkeit
zurückzukehren, um wieder einzutauchen in die Seligkeit der

symbiotischen Verschmelzung.
Lula brauchte wirklich einen starken Helden, um

da herauszukommen. Sie kriegte Sailor (Nicolas Cage).

Der ist — anders als Jeffrey oder Cooper - nicht der
Aufdecker einer verborgenen, verhängnisvollen Wahrheit,
sondern deren Träger; er war nämlich als Fahrer dabei, als

Lulas Vater ermordet wurde. Nachdem er schon nicht ins

Geheimnis eindringen kann, versucht er statt dessen,

möglichen Konsequenzen zu entfliehen; in «Wild at Heart»

führt die Bewegung denn tatsächlich auch nur nach aussen.

Sie bleibt aber um nichts weniger hoffnungslos: Die
Flucht mit Sailor kann Lula nicht wirklich befreien, weil
der ja selbst Teil des initialen Komplotts war. Doch
abgesehen davon taugte Sailor auch von seiner Konstitution her

nicht als Retter, dazu fehlt dieser Figur ganz einfach die

nötige Konsistenz.

Gummizäune, Plastikhelden
Den Gummizäunen im postmoralischen Alptraum
entsprechen Plastikhelden. Sailor präsentiert sich als eine einzige

Ansammlung von verbrauchten Klischees der Jugendkultur:

Das Schlangenlederjäckchen, das für seine

Individualität und persönliche Freiheit bürgen soll, ist bei Marlon
Brando5) geklaut; die Elvis-Songs schmalzt er im Stil einer

Jukebox herunter. Wie beliebig austauschbar Sailor ist, zeigt
sich nicht zuletzt in jener Szene, als Bobby Peru (Willem
Dafoe) sich anschickt, Lula zu verführen. Dieser Prinz ist

noch nicht einmal ein Frosch, er hat gar keine Kontur. So

wird er Lula auch nicht aus ihrem Bann erlösen. Dem
scheint zwar das Ende des Films zuwidersprechen, wo Sailor

und Lula glücklich vereint sind, während die «böse Hexe» -
die Mutter — sich in rasender Eifersucht verzehrt. Doch
dieser Schluss ist viel zu artifiziell, um für wahr genommen
zu werden. Lula mag von einer Bilderwelt in die andere

gelangt sein, von einer Fiktion zur nächsten, aber nicht
wirklich nach draussen. Sie bleibt weiterhin ungeboren,

umfangen vom Fruchtwasser flottierender Zeichen.

Unmissverständlicher hat Lynch dieses Scheitern

auch der weiblichen Initiation in der Kino-Filmfassung
von «Twin Peaks» {«Twin Peaks — Fire Walk With Me»,

USA 1992) zum Ausdruck gebracht. Dort ist der Prinz in

spe von allem Anfang an als Patchwork-Protagonist
gekennzeichnet; es gibt gar keinen einheitlichen Ermittler,
dieser ist vielmehr zersplittert in die Figuren der Agenten
Cole (David Lynch selber), Desmond (Chris Isaak) und
natürlich Cooper. Der erste ist schwerhörig und versteht

nichts, der zweite verschwindet einfach unmotiviert, und
der dritte gibt Banalitäten von sich: Weder bildet die Figur
des Aufklärers eine Einheit, noch folgt ihr Tun einer

erkennbaren Richtung.61 Kein Wunder, kann Laura

Palmer ihrem Vater nicht entrinnen.

Gegensätzliche Ängste
Gerade über «gestückte» Helden wie Sailor oder den

multiplen Detektiv aus «Twin Peaks - Fire Walk With Me»

kann man aber ins eigentliche Zentrum von Lynchs

Universum gelangen, nämlich zur Frage: Wer kann ich werden,

wenn mir gegenüber keine(r) ist? Dabei besagt der Nebensatz

nicht, dass es überhaupt niemanden gäbe, sondern

einzig, dass niemand mehr eine feste, identifizierbare Position

bezieht. Nachdem eine allgemein verbindliche

Ordnung fehlt, fällt es den einzelnen zunehmend schwerer, sich

gegeneinander abzugrenzen. Dieser Umstand jedoch ist

geeignet, zwei entgegengesetzte Ängste auszulösen: Wenn
der andere nicht fassbar ist, kann die Furcht entstehen, dass

er sich schliesslich ganz verflüchtigt; die entsprechende
Reaktion läuft dann aufein reflexhaftes Anklammern hinaus.

Umgekehrt mag aber der unbestimmte Umriss des

andern auch die Angst wecken, von ihm gleichsam überflutet

zu werden, also einen Horror bewirkt, der zwangsläufig

zur Fluchtreaktion führt. Unter der Drohung dieser beiden

Ängste sind alle Beziehungen letztlich von tiefgreifenden

Abgrenzungsproblemen überschattet.

Exakt dieses Thema
behandelt ein neuerer Film, bei Anmerkungen:

dem Lynch zwar nicht Regie 1)tD°nald ®pf>:cA.tfr^ Hitchc°ck- Ü£r-' & setzt von Bodo Frundt. Hamburg 1984
geführt, den er aber produziert (S. 26/27).
hat und in dem er in einer klei- 2) Georg Seessien: David Lynch und

seinen Rolle auftritt: als Wärter ne Filme' Harburg/Berlin 1994 (S. 19).

t • r 3) Georg Seessien, a.a.O. (S. 127/28).
im Leichenscnaunaus. Es geht

A T j /mnc\ • wr i 4) René Girard: Zur Bannung der Aggres-
um «Nadja» (1 Jjj), ein Werk Sj0n durCh Sündenböcke - Das Heilige
des jungen Regisseurs Michael ur|d die Gewalt. Übersetzt von Elisabeth

j u- I Mainberger-Ruh. Frankfurt/M. 1992.
Almereyda. Hier steht ein iun-

5) Georg Seessien, a.a.O. (S. 109). Es
ges 1 aar im Mittelpunkt, wel- handelt sich um den Film «The Fugitive
ches Mühe hat, ein Gleichge- hid» (Der Mann in der Schlangenhaut,

Regie: Sidney Lumet, USA 1960).wicht zwischen Nahe und Di-
6) Georg Seessien, a.a.O. (S. 146-49).

stanz zu finden. Lucy (Galaxy „' 7) Die Deutung hier stimmt mit der aus
Craze) stellt dabei die melan- Z00M5/96nurnochsehrbedingtüberein.

18 ZOOM 3/97



cholische Prinzessin dar,

wie sie auch bei Lynch
immer wieder

vorkommt, die depressiv-

antriebslose Frau, welche

darauf wartet, dass

einer sie beim Namen

nennt und aus ihrem

Schlaf aufweckt. Jim
(Martin Donovan), ihr
auserwählter Held, ist

mit dieser Aufgabe restlos

überfordert; zudem

fühlt er sich bedroht

vom Uberborden, von
der quallenhaften Un-
begrenztheit ihres Anspruchs. So entzieht er sich Lucy, was

diese in eine noch tiefere Depression versinken lässt.

Trennung und Verschmelzung
Almereyda setzt dieses Beziehungsdrama narrativ um,
indem er die Einzelmomente zu Figuren einer surrealen Handlung

verdichtet: Aufder einen Seite steht die Familie Dracula,
bestehend aus Nadja (Elina Löwensohn), deren Bruder Edgar

(Jared Harris) sowie dem Vater der beiden; in diesen Vampiren

personifiziert sich der ungezähmte Verschmelzungswunsch,

der sein Objekt eben nicht nur aus-, sondern zuletzt

auch aufsaugt. Insofern Lucy sich gleich zu Beginn des Films

von Nadja verfuhren lässt, reiht sie sich in den Verband dieser

Untoten ein. Dem gegenüber steht Van Heising (Peter

Fonda), ein groteskerVampirkiller, derJim ständigzu seinen

Streifzügen abholt und schliesslich auch den Grafen Dracula

beseitigt. Van Heising, so wird sich im Laufe der Geschichte

herausstellen, ist der Vater von Jim und verkörpert zugleich
dessen Abgrenzungswunsch gegenüber Lucy. Offensichtlich

hat Almereyda den Gegensatz zwischen Verschmelzung und

Trennung mit der Opposition «weiblich - männlich» parallel

gesetzt. Während Nadja nämlich der Blutsaugerei verfallen

bleibt, versucht ihr Bruder Edgar zu entsagen, also

Distanz auszuhalten; darüber allerdings trifft ihn ein schweres

Siechtum. Und es ist ausgerechnet Jims Halbschwester

Cassandra (Suzy Amis), die den Ex-Vamp pflegt, die also -
im Gegensatz zu ihrem distanzierten Bruder- zur Empathie

fähig ist. Edgar und Cassandra stehen beide je ein Stückweit
im Feld der anderen «Familie» und beziehen dadurch
vermittelnde Positionen; ersterer nimmt als Vampir den

Schmerz der Trennung auf sich, letztere als Tochter des

Vampirkillers das Risiko der Hingabe.
Als auch Nadja von Van Heising in die Enge getrieben

wird, entkommt sie ihm dadurch, dass sie auf geheimnisvolle

Weise mit Cassandra eins wird. In der Folge lockert

sich Lucys Depression, die Beziehung zu Jim scheint wie¬

der einen neuen Boden

gefunden zu haben.

Doch das bedeutet keine

endgültige Lösung,
keine Absolution.
Betrachtet man das

Spiegelkabinett nach dem

Verschwinden Nadjas,
des überzähligen go
between, so wird deutlich,

dass nun Geschwister

inzestuös verbunden.

Die Blutsaugerin

- und mit ihr Lucy -
schafft zwar den

Absprung vom Vampirismus,

vermag also endlich eine lebensnotwendige Schranke

aufzurichten. Im gleichen Zug jedoch ist eine andere

zusammengebrochen: Lucy undJim haben wohl gegeneinander

mehr Kontur angenommen, doch sie köcheln nach wie

vor in der Signifikantensuppe, die sie wieder und wieder
aufweichen und zum Quellen bringen wird.

Zeichen ohne Botschaft
In «Nadja» wird ein Stilprinzip aufdie Spitze getrieben, das

die Kinofilme Lynchs gewiss seit «Blue Velvet» charakterisiert,

nämlich eine Montage, welche die Linearität der

Handlung aufbricht. Bilder wie Szenen sind nicht mehr
restlos dem Diktat der Erzählung unterworfen, sondern sie

entziehen sich zuweilen deren Logik und finden quasi
unmittelbar zueinander. In Hitchcocks «Psycho» erscheint

selbst der Mord unter der Dusche—ein Akt der Desintegration,

zusammengestückt aus über 70 Einstellungen- als ein

kontinuierlicher Ablauf. Bei Almereyda/Lynch dagegen

zersplittert die leidlich kohärente Sache eines alltäglich
zeitgenössischen Beziehungsknatschs in tausend semioti-
sche Scherben, die sich nur schwer - und ohne jede Garantie7'

— wieder zu einem Bild zusammenfügen lassen.

«Nadja», das ist ein Reigen von betörend schönen

Bildern, die sagen: Seht her, wir sind nur Zeichen - und

genau wie ihr aufder Suche nach Sinn! In seinem neuesten

Werk «Lost Highway» wird Lynch dieses Thema fortführen:

Die Signifikanten umtanzen einander, finden sich und
verlieren sich wieder; und da ist kein Referenzpunkt, der je
eine bestimmte Konstellation rechtfertigte. Das ist in der

Tat die existentielle Befindlichkeit im späten 20. Jahrhundert.

David Lynch analysiert mit bestechender Brillanz,

was ist; verständlich, dass er mit keinem Wort sagt, was aus

uns werden soll. B

Franz Derendinger ist Germanist, unterrichtet an einer kaufmännischen

Berufsschule und schreibt regelmässig für ZOOM.

ZOOM 3/97 19


	Odyssee ins Herz der Finsternis

