
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 48 (1996)

Heft: 8

Artikel: Zwischen den Fronten

Autor: Dittrich, Ralf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL TERRORISMUS UND BÜRGERKRIEG

ZWISCHEN DEN FRONTEN
Wie greift das israelische Kino die Israel-
Palästina-Problematik auf? Wie reagiert das
Filmschaffen auf die Veränderungen im
Friedensprozess? Vom schwierigen Umgang
mit der eigenen Identität.

Ralf Dittrich

Drei kulturelle Identitäten liegen übereinander, markieren

Eckpunkte der israelischen Gesellschaft in Haim
Buzaglos «Nissuim Fiktivim» (Fictitious Marriage, 1988):

Keif anderer Film der letzten Jahre zeichnet dermassen

forciert und gleichzeitig mit solcher Leichtigkeit und
entitätskrise, in die die jüdisch-israelische

ten ist.

Phantasie: die Idi
Gesellschaft

^
Wie durch ein Fenster verlässt Eldad, Lehrer aus

Jerusalem, seine Wirklichkeit, um gleich darauf in mehreren

anderen wieder aufzutauchen. Der jungen,
hübschen und amerikanophilen Hotelbesitzerin Judy
erscheint er als reichgewordener amerikanischer Israeli auf
Heimaturlaub, mithin als ihr langersehntes Eintrittsbillett

in die USA. Einem Trupp palästinensischer Bauarbeiter

gesellt er sich als ihr stummer Landsmann zu. Als
dieser wird er schliesslich
Liebhaber einer jüdischen Malerin,
die in ihm den urwüchsigen
Orientalen sucht. Fortan wechselt

er täglich mehrfach seine

Rollen, und als Amerikareisender

telefoniert er zwischendurch

mit seiner Frau. Die Balance

zwischen den Identitäten
gelingt, mit Mühe zwar, und

immer wieder passieren ihm
Vermischungen, die ihn verraten
könnten. Aber der Traum vom
interkulturellen Wandel
zerbricht an Eldads Misstrauen,
nicht an dem der anderen.

Einen alten Autoreifen, von
seinen palästinensischen Kollegen

zur Schaukel umgebaut, hält er für eine Bombe. Schreiend

schlägt der «Stumme» Alarm.

SCHWIERIGE NACHBARSCHAFT
Der ëîifôpâische Blick auf Israel beschränkt das Land

leicht auf das israelisch-palästinensische Verhältnis. Da-

«Avanti popolo» von Rafi Bukae {1986)

von ist auch die Erwartung an das israelische Kino geprägt.
In einem Land, dessen Realität so sehr von einem Konflikt
mit weltpolitischer Bedeutung beeinflusst ist, vermutet
man politisches Kino. Israelische Regisseure scheinen diese

Sicht im Umkehrschluss zu bestätigen, wenn sie in den

letzten drei, vier Jahren wiederholt betonten, jetzt sei

endlich die Zeit gekommen für «normale» Filme.

Tatsächlich hat sich das israelische Kino nach den

heroischen Filmen der Anfangsjahre weitgehend in
politischer Enthaltsamkeit geübt. Eine einschneidende

Veränderung brachte erst der Führungswechsel von 1977:
Erstmals in der Geschichte des Staates übernahm eine

rechte Regierung unter Menahem Begin die Macht. Das

Gefühl, von der offiziellen Politik nicht mehr repräsentiert

zu sein, zwang Künstler und Intellektuelle zu öffent¬

licher Positionierung. Vor
diesem Hintergrund ist die von
ihnen massgeblich mitgetragene

Gründung von PeaceNow ebenso

zu sehen wie die Entstehung
zahlreicher Filme vor allem in
den achtziger Jahren, die inzwischen

subsumiert werden unter
dem Begriff Palestinian Wave

und dem israelischen Kino
Beachtung eingetragen haben über

die Grenzen des Landes hinaus.

Gemeinsam ist ihnen der

schwierige Versuch einer Begegnung

mit der anderen Seite, die

erstmals nicht nur als die feindliche

erscheint. Eine Begegnung,

die ins Niemandsland
zwischen verhärtete Fronten führt, die die Verschiebung
scheinbar festgefügter Werte genauso voraussetzt, wie sie

sie zur Folge hat. Der oft formulierte Vorwurf, all diese

Filme seien geprägt von der Subjektivität des

jüdischisraelischen Blicks, greift zu kurz: In einer Situation, die

Objektivität nicht zulässt, muss es jeder Seite überlassen

ZOOM 8/96 19



TITEL TERRORISMUS UND BÜRGERKRIEG

bleiben, ihre Position zu erkunden. Was wie eine
Binsenwahrheit klingt, muss noch begriffen werden: Palästinensische

Filme müssen von Palästinensern gemacht werden.*

Immerhin führt die Begegnung gelegentlich bis zum
Tausch der Rollen. In «Nissuim Fiktivim» antwortet
Judys arabischerAngestellter aufihren Vorschlag, sie nach

Amerika zu begleiten, er könne «unser Land» nicht verlassen

- einer der grossen zionistischen Mythen, von Judy

verraten, wird von ihm übernommen. Und berühmt

geworden ist jene Szene aus «Avantipopolo» (Rafi Bukae,

1986), in der der ägyptische Soldat Haled den Monolog
des Shylock spricht: «Ich bin ein Jude. Hat nicht ein Jude

Augen... ». Symptomatisch scheint, dass kaum ein Film
ohne existentielle Verluste auskommt, kaum je die Zuversicht

das letzte Wort behält. Lediglich Uri Barbashs

Gefängnismelodram «MeAchorei haSoragim» (Beyond
the Walls, 1984) führt mit einem falschen Optimismus
ungebrochen in die Irre: der gemeinsame Aufstand arabischer

politischer und jüdisch-sephardischer krimineller
Gefangener, die sich lange bis aufs Blut bekämpft haben,

gegen die ashkenasische Gefängnisleitung suggeriert
einen gemeinsamen Gegner, über den der Sieg zu erringen
sei. Das Bild läuft leer.

«Gmar Gavia» (Cup Final, Eran Riklis, 1991) konstituiert

eine Notgemeinschaft zwischen Cohen, einem
entführten israelischen Soldaten, dem der Libanon-Krieg die

Reise zur Fussballweltmeisterschaft nach Spanien vermasselt

hat, und seinen palästinensischen Entführern. Auf
dem langen Marsch nach Beirut bringt ihn die gemeinsame

Vorliebe für das italienische Team zusammen mit
deren Anführer Ziad. Subtil lässt Riklis das schwierige
Verhältnis zwischen Entführer und Entführtem immer
wieder aus der Balance geraten und sich doch immer
wieder fangen, auch da, wo beide Grenzen austesten. Aber
die Verständigung bleibt trügerische Hoffnung: Am
Stadtrand von Beirut gerät der Trupp in eine israelische

Strassensperre. Und während im Fernsehen der italienische

Sieg bejubelt wird, fällt einer nach dem anderen im
Feuer der Maschinengewehre. Übrig bleibt Cohen,
liiii
INNERE WIDERSTÄNDE
Zu einem Rückfall in die heroische Ära der fünfziger und

ieehziger Jahre hat der Libanonkrieg Eli Cohen verleitet.

«Shtei Etzbaot miZidon» (wörtlich «Two Fingers from
Zidon», 1986) ist eine Produktion der israelischen

Armee. Der Film, nach offiziellen Verlautbarungen für ein

öffentliches Publikum nie gedacht, ist schliesslich auf

* Die Annäherung an die gemeinsame Grenze von deren Standpunkt aus

hat längst begonnen: Schon vor dem ersten palästinensischen Spielfilm
«Hatta Ishaar Akhar» (Curfew, Rashid Masharawi, 1994) haben
palästinensische Regisseure - der bekannteste unter ihnen wohl Michel Khleifi -
mit ausländischen Produzenten palästinensische Filme gemacht.

internationalen Festivals gelaufen und sogar von
manchem nichtisraelischen Journalisten als erstaunlich
kritisch wahrgenommen worden. Tatsächlich weicht Cohen

in einer Frage von traditionellen Mustern ab: Er zeigt
seine Helden nicht mehr überlebensgross, gestattet ihnen
menschliche Regungen. Gedreht unter Kriegsbedingungen

in den letzten Tagen vor dem Rückzug und mit der

unruhigen Kamera des Dokumentarfilmers, erweckt der

Film den Eindruck äusserster Authentizität. Aber
ungebrochen kehren die Stereotypen von Gut und Böse wieder,

und mit keinem Bild, mit keiner Silbe artikuliert
Cohen auch nur den leisesten Zweifel an der Aktion
Frieden für Galiläa - einen Zweifel, der die israelische

Gesellschaft durchaus beschäftigt hat. An der gleichen
Thematik beweist Haim Buzaglo ein Verständnis für die

visuellen Möglichkeiten seines Mediums, wie es momentan

bei keinem anderen israelischen Regisseur zu finden
ist. «Onat haDuvdvanim» {The Season of Cherrys, 1991)
lässt die Sinnlosigkeit des Libanon-Krieges explodieren in
einer Flut irrealer Bilder. Diesmal bleibt auch Buzaglo nur
noch bitterer Zynismus: Mickey, Werbefachmann und
israelischer Yuppie per se, der den Krieg nicht überlebt,
strahlt am Ende herab von einer riesigen Zigarettenwerbung:

Have a good TIME.
Für manchen israelischen Film machen die Produk-

tionsumstände einen guten Teil seiner Bedeutung aus.

Dina Zvi Riklis' Dokumentation der Dreharbeiten zu
«Gesber Tzar Meod» (A Very Narrow Bridge, Nissim

Dayan, 1985), «Marä miGesher Tzar Meod» (View from

a Very Narrow Bridge, 1985), ist möglicherweise interessanter

als Dayans Film selbst. Die aussichtslose Liebesgeschichte

zwischen einem israelischen Hardliner und
Militärstaatsanwalt und der Witwe eines von den Israelis

getöteten Freiheitskämpfers in Ramallah ist tatsächlich in
der Westbank gedreht. Prompt sah sich das Team Anfeindungen

von allen Seiten ausgesetzt. Die israelische Armee
wollte die Drehgenehmigung verweigern und, nachdem

sie diese doch erteilt hatte, nicht für die Sicherheit der

Filmleute einstehen. Den Palästinensern waren Israelis,

die sich um ihre Belange kümmern wollten, suspekter als

der klar definierte Gegner. Arabern, die dennoch kooperieren

wollten, wurde die Achtung als Kollaborateure

angedroht. Mehrfach wurde der Filmstab tätlich
angegriffen. Die israelische Palästinenserin in der Hauptrolle
sah sich heftigen Anfeindungen ausgesetzt. Und während
ein Alarm in Ramallah gefilmt wurde, stürzten die

Anwohner in Panik in ihre Häuser.

VISION VOM VIRTUELLEN DORF
pip stark und kontinuierlich der sie umgebenden Realität

verpflichtet wie die israelische ist wohl kaum eine andere

nationale Kinematographie. Israelisches Kino war stets

20 ZOOM 8/96



stark sujetorientiert. Zäsuren waren weniger filmisch als

inhaltlich bestimmt, Fragen der Ästhetik, die Entwicklung

einer eigenen kinematographischen Sprache traten

häufig zurück hinter die Narration. In einem derart

realistischen Traditionen verhafteten Kino, das zudem

stets mit sichtbar geringen Budgets auskommen musste,

war meist zu unterscheiden zwischen guten und lediglich
interessanten Filmen.

Das Ergebnis ist vorerst uneinheitlich und wenig
überzeugend. Die stilistische Unsicherheit fällt weniger ins

Auge, wo Realitätsbezogenheit mit neuer Thematik
fortgeführt wird. Die schwierige Integration von

Bevölkerungsgruppen mit
unterschiedlichsten kulturellen

Erfahrungen, die fortdauernde

Dominanz der aschke-

nasischen, d.h. europäisch

geprägten Juden gegenüber
einer Bevölkerungsmehrheit

von siebzig Prozent

Sephardim, der extreme

Bevölkerungszuwachs durch
mehrere Einwanderungswellen,

die Entwicklung

weg von den sozialistisch

geprägten Idealen der Zioni-
sten zu einer modernen

kapitalistischen Gesellschaft und die damit einhergehende

Amerikanisierung, die Differenzen zwischen religiösen
und säkularen Juden etc. fordern filmische Reflexion.

Dass solche Filme soziale Sprengkraft bergen können, hat

«Sh'chur» (Shmuel Hasfari und Elana Azulai-Hasfari,

1994) gezeigt: Die Geschichte einer Aufsteigerin aus

marokkanischer Familie, die ihre Assimilation in der Welt der

Ashkenasim teuer bezahlt, hat in Israel aussergewöhnliche

130'000 Zuschauer interessiert. Aber dieser Ausnahme

stehen zahlreiche Beispiele gegenüber, die wie «Kafe im
Limon» (Coffee with Lemon, Leonid Gorovets, 1994), ein

wunderschöner Film von und über russische Immigranten,

kaum wahrgenommen werden. Wirklich problematisch

jedoch sind Versuche, unter Verzicht auf eine spezifisch

israelische Thematik klassische Genres zu bedienen.

Elier spürt man deutlich mangelnde Erfahrung, fehlende

Geschichte: Man glaubt den Produktionsdaten nur mit
Mühe. Assi Dayan, hierzulande berühmt geworden mit
«ElaEIaim Alpi Agfa» (Life According to Agfa, 1992),

thematisiert in «Smicha haShmalit veShmah Moshe»

(Electric Blanket, 1994) zumindest die Suche nach einer

neuen (Film-) Sprache - gefunden hat er sie noch nicht.
Als hoffnungsvoller Aussenseiter erweist sich einmal

mehr Haim Buzaglo. Mit «Tzeleket» (Scar, 1994), einer

französisch-israelischen Koproduktion in Schwarzweiss,

führt er seinen Balanceakt aufder Grenze zwischen Träum
und vielen Wirklichkeiten im spielerischen Umgang mit
der ambivalenten Sehn-Sucht Israels nach Internationali-

tät fort und über die Grenzen des Landes hinaus. In der

Vermischung identifizierbarer mit phantastischen Orten

gerät «Tzeleket» zu einem irrwitzigen Tanz. Eine Verfolgung

beginnt in Paris, setzt sich fort in Tel Aviv, New York

- ohne jeden Riss, ohne Zeitsprünge. Buzaglo produziert
Paul Virilios Vision vom virtuellen Dorf. Die Sprachen
vermischen sich, französisch, englisch, ungarisch,
russisch, arabisch, hebräisch, italienisch werden gleichzeitig
und übereinander gesprochen und gesungen. Autos aller

Zeiten fahren durch die

Bilder, wie Filmzitate aller

möglichen Perioden und
Stile auftauchen. Die Personen

und ihre Doppelgänger
werden ununterscheidbar.

Minutiös hat Buzaglo eine

Sequenz nachgestellt aus

Uri Zohars «Hör baLevana»

(Hole in the Moon, 1965).

Vor dreissig Jahren war dieser

Film ein Aufschrei gegen
die Provinzialität israelischen

Kinos, geradezu ein

Manifest. Zohar ist einige
Jahre später religiös geworden, lebt heute als Rabbiner in
Jerusalem, diskutiert nur noch über die Thora, niemals

mehr über Film. Möge Buzaglo nicht die gleiche Entscheidung

treffen.

EPILOG
Die Ermordung Itzhak Rabins am 4. November 1995

und die Rückkehr des Likud unter Benjamin Netanyahu
an die Macht mit der Wahl vom 29. Mai 1996 markieren

einen erneuten fatalen Wandel der politischen Situation

in Israel. Niemand weiss, welchen Weg das Land in den

nächsten Jahren gehen wird. Einige wenige Dokumentarfilme

haben atmosphärische Veränderungen bereits

erfasst, als die breite Öffentlichkeit sie noch nicht
wahrhaben wollte. In Spielfilmen spiegeln sie sich vorläufig
nicht wider. Und selbst Lia van Leer, Gründerin der

Jerusalem Cinémathèque, Leiterin des Jerusalem Film
Festivals und eine der besten Kennerinnen der israelischen

Filmszene, kann derzeit nicht vorhersagen, ob eine

erneute Politisierung des Kinos ähnlich der nach dem

Machtwechsel von 1977 zu erwarten ist. H

Ralf Dlttrlch studiert Filmwissenschaft an der
Freien Universität Berlin und der Tel Aviv University.
Er schreibt eine Abschlussarbeit mit dem Titel
"The changing image of war in Israeli Cinema".

ZOOM 8/96 21


	Zwischen den Fronten

