
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 48 (1996)

Heft: 8

Artikel: Wer hat keine Angst vor Yussef Schahîn?

Autor: Bergmann, Kristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


YUS5EF SCHAHÎN

Wer hat keine Angst vor
Yussef Schahîn?
Die Retrospektive des diesjährigen Filmfestivals in Locarno ist dem ägyptischen
Regisseur Yussef Schahîn gewidmet. Obwohl der exzentrische Filmemacher in

Europa immer wieder wichtige Preise gewonnen hat, taucht sein Name hier nur
selten in Kino und Presse auf. Anders in der arabischen Welt: Dort ist er zwar
umstritten, aber vom Atlantik bis zum östlichen Mittelmeer wohlbekannt. Von der
Konfrontation des ägyptischen Filmemachers mit dem Fundamentalismus.

Kristina Bergmann

Yussef Schahîn wurde 1926 in Alex¬

andria geboren. Er behauptet,
nichts hätte ihn so geprägt wie die

Ambiance dieser Stadt am Mittelmeer.
Sein Vater war Libanese, seine Mutter
eine griechisch-orthodoxe Christin. Im
Alexandria des beginnenden 20.
Jahrhunderts war das der Normalfall: Ausländer

waren vor allem aus den umliegenden
Mittelmeerländern in die Hafenstadt

geströmt, die seit der rigorosen
Entwicklungspolitik des Statthalters Mohamed

Ali eine Blüte erlebte. Unzählige Male

hat Schahîn von seiner Heimatstadt
erzählt und geschwärmt. Sie machte ihn

zum Kosmopoliten und lehrte ihn Toleranz:

«Wir waren 34 Nationalitäten und

15 Religionen. Wir liebten uns.» Wie
sehr, wird in seinem Meisterwerk «Iskan-

dariyya lih?» (Alexandria... warum?,

1978) deutlich. Im vom Zweiten Weltkrieg

geschüttelten Alexandria liebt eine

ägyptische Jüdin einen Muslim. Nichts
ist ihr verhasster, als die Heimat zu verlassen,

doch lässt ihr die weltpolitische
Mühle keine andere Wahl. In Palästina

gebiert sie ein Kind. Es könnte als Symbol

eines echten Friedens zwischen
Arabern und Juden gedeutet werden. Allerdings

hätte der kaum mit dem Camp
David-Abkommen und den jetzigen

«Friedensverhandlungen» zu tun,
sondern mit dem alten gemeinsamen
Zusammenleben von Juden und Arabern in
Andalusien, dem Maghreb oder eben

Alexandria.

Genauso intensiv und unbeirrbar

wie Schahîn Liebe und Toleranz predigt,
bricht er gerne die unzähligen Tabus

Ägyptens. In seinem ersten wirklich
politischen Film «al-Usfur» (Der Sperling,

1972) wusste er die Tragik einzufangen,
die 1967 aus dem verlorenen Krieg viel

mehr als eine Kriegsniederlage machte.

Nasser war der, der den Stolz der Ägypter

gefördert hatte, der aus der Kolonie einen

arabischen Staat gemacht hatte. Den sich

darin entwickelnden Totalitarismus hatte

man lange ignoriert. Die Linken und
die Intellektuellen und sogar die, welche

als angebliche Kommunisten im Gefängnis

gewesen waren, hatten Nasser lange

Jahre verteidigt und auf eine wahre

Demokratie verzichtet. Schahîn zeigte
geschickt auf, dass der geliebte Nasser nur
noch Hampelmann seiner korrupten
Berater und dass die Niederlage lange

vorprogrammiert war. Schlimmer noch:

dass jene, die stillschweigend die Macht
übernommen hatten, vom Krieg und

sogar von der Niederlage profitierten.
Der Versuch, so aufzuzeigen, wer die

eigentlichen Schuldigen an der Niederlage

waren - abgesehen von den Israelis -
kam dem Schlachten einer heiligen Kuh

gleich. Nicht weniger angriffslustig war
sein folgender Film «Awda al ibn ad-dal»

(Die Rückkehr des verlorenen Sohnes,

1976). Hier deckte er die Betrügereien
einer Bourgeosie auf, die sich bereits unter

Nasser zu etablieren gewusst hatte

und nun unter Sadat ihre neue Legitimierung

suchte. In einer symbolbeladenen

Familiensaga prophezeite Schahîn

denen, die aktiv an der Unterdrückung
beteiligt sind oder sie wortlos dulden,
den Untergang.

Von der Zensur gefürchtet
«Der Sperling» und «Die Rückkehr des

verlorenen Sohnes» wurden gleich nach

ihrer Uraufführung von der
Zensurbehörde für mehrere Jahre verboten.
Natürlich hatte Schahîn bereits während des

Schreibens des Drehbuchs viele Abstriche

machen müssen, um die Filme überhaupt
realisieren zu dürfen. Mit vielen anderen

Werken ist es ihm ähnlich ergangen- und
als sie dann endlich in die Kinosäle

kamen, war das allgemeine Interesse längst
erloschen. Nicht nur die Zensurbehörde

fürchtet Schahîns scharfe Zunge. So ist

die konservative Kinolobby bis heute

nicht bereit, die Aussergewöhnlichkeit
seines Werkes anzuerkennen. Beim
Internationalen Filmfestival von Kairo
erschien Schahîns Name erst bei der 13.

Ausgabe 1989; als Versöhnungsgeste
wurde der 1970 fertiggestellte und seither

verbotene Film «an-Nass waan-Nil» (Die
Leute und der Nil, 1968-70) gezeigt.

Auch das Fernsehen zeigt nur selten und

wenn, dann die älteren, leichten Werke
des Regisseurs, kurz jene, die bei niemandem

Anstoss erregen.
Die zum grossen Teil sehr national-

bewusst denkenden Intellektuellen
wiederum werfen ihm vor, kein ägyptisches

Kino zu machen. Sie wittern Verrat
bereits dabei, dass Schahîn aus einer

buntgemischten Familie stammt und fünf
Sprachen beherrscht. Dass er Christ ist,
bedeutet für sie, dass er gegen den Islam

ist oder ihn falsch darstellt.

Der siebzigjährige Filmemacher

schob und schiebt Vorwürfe, Vorbehalte

und Vorurteile souverän beiseite. Trotz

6 ZOOM 8/96



aller Schwierigkeiten hat er sich

nie eine Pause gegönnt — er hat

einfach zu viel mitzuteilen. Sein

jüngster Film, «al-Mohager»

(Der Emigrant, 1994), ist sein

32. Spielfilm, ausserdem hat

Schahîn drei kürzere
Dokumentarfilme gedreht. In Ägypten,

wo die Jahresproduktion
mindestens 80 Filme beträgt
und Werke von 70 Filmen keine

Seltenheit sind, ist das eine

durchschnittliche Filmografie.

Hauptanteil der ägyptischen
Produktion sind allerdings
schnell abgedrehte Geschichtchen,

deren Ende schon im voraus

absehbar ist. Auch in Scha-

hîns Filmografie finden sich die

typischen Melodramen, Komödien

und Musikfilme. Grund
dafür sind die

Geldbeschaffungsprobleme der Filmemacher

in einem Entwicklungsland.

So lautete auch für Schahîn

- vor allem in den fünfziger Jahren -
die Gleichung: ein schlechter Film finanziert

einen guten. In den sechzigerJahren

half dann die unter Nasser eingerichtete

«Allgemeine Ägyptische Filmorganisation»

bei finanziell aufwendigen Produktionen.

Grosszügig zeigte sie sich jedoch

nur dann, wenn der Film «vom arabischen

Geist durchdrungen war», wie es in
ihrem Programm hiess. Kein Wunder,
dass sich ein Dickkopf und Freigeist wie

Yussef Schahîn bald mit ihr überwarf.

Nun suchte Schahîn das Heil im
Ausland. Mit Hilfe Algeriens - für das er

1958 den ganz dem Freiheitskampf
gewidmeten Film «Gamila al-gaza iriyya»

(Gamila, die Algerierin) gedreht hatte -
richtete der Ägypter 1972 seine eigene

Produktions- und Verleihfirma ein. Nun

war endgültig Schluss mit den seichten

Produktionen, die Geld für die ambitio-

nierten Werke einspielen sollten. «Ich

kann die Leute auch verschaukeln und
weiss sehr gut, wie ich sie zum Weinen

bringen kann», meint Schahîn. «Meiner

Meinung nach habe ich kein Recht dazu.

Wer meine Filme sehen will, kommt
nicht, um Nüsschen zu knabbern.»

In den frühen achtziger Jahren wagten

sich die Franzosen unter Kulturmini¬

ster Jack Lang an eine erste Koproduktion

mit Yussef Schahîn. Sie waren begeistert

von der intelligenten Handlung seiner

Filme, ihrer ausgezeichneten Technik

und der charakteristischen Aufarbeitung

der politischen Gegenwart. In «al-

wida ya Bounaparte» (Adieu Bonaparte,

1985) stellte er die «Expédition d'Egypte»

kritisch und ironisch dar und liess

kaum ein gutes Haar an der grossen
Unternehmung. In Frankreich, wo man
nach wie vor Napoleon fast abgöttisch
verehrt, rief die ägyptische Vision viel

Protest hervor. Man fragte, wo die sehnlich

erwarteten Bilder dieser grandiosen

Seeoperation, die der 38000 Soldaten,

13 000 Matrosen, 350 Schiffe - kurz, der

ausgeklügelten Schlachten Bonapartes
seien? «Adieu Bonaparte» hatte ein anderes

Ziel. Er wollte alle Kämpfe zeigen -
die eher mickrigen auf den Schlachtfeldern

und die tödlichen zwischen den

Kulturen, die innerhalb der Familien
und die mit sich selbst - und ebenso das

Zusammenprallen mit der anderen,

eigentlich unfassbaren Kultur.
Jack Lang wusste die eigenwillige

Geschichtsauffassung Schahîns zu schätzen,

blieb ihm treu und hilft dem ägyptischen

Filmemacher seither, seine politi¬

schen, historischen und autobio-

grafischen Filme zu drehen. Das

nehmen Kritiker gern zum
Anlass, Schahîn zu beschuldigen,

Kino für die Europäer zu
machen. Der Filmemacher

meint dazu lakonisch : «Ägypten
ist das einzige Land, in dem ich

arbeiten kann. Im Ausland merke

ich schnell, dass ich

Wahlägypter bin.»

Wer sein Werk kennt, glaubt
ihm das gern. Fast aus allen

Filmen spricht nicht nur seine Liebe

zum Land, sondern auch seine

aussergewöhnliche Vertrautheit

mitÄgypten. Schahîn scheint fast

instinktiv zu spüren, was die
verschiedenen Schichten bewegt.

Das ist in einem Land wie Ägypten,

in dem bis heute die Religionen

und Bevölkerungsgruppen
sehr für sich leben und sich kaum

vermischen, nicht
selbstverständlich. So schaffte es erst der

Städter Schahîn, in seinem Film «al-ard»

(Die Erde, 1968), die Bauern so natürlich

und mit all ihren Stärken und
Schwächen zu zeigen, dass sich Ägyptens

Landbevölkerung zum ersten Mal mit
den Kinofellachen identifizieren konnte.

Beim 1986 produzierten Film «al-yaum
as-sadis» (Der sechste Tag) hat man Lust,
die nörgelnden Kritiker zu fragen, was

hier noch ägyptischer sein könnte: Der

junge Affendresseur Okka verkörpert die

ganze Kraft und Verrücktheit einer offenen

und lebenssüchtigen Jugend, das

brodelnde Kairo der vierziger Jahre

kämpft gegen die Cholera und die
englischen Besatzer, und auf dem Nil segeln

behäbige Feluken nach Alexandria.

Oh doch, da ist etwas, was denen, die

so genau wissen, wie Ägypten darzustellen

sei, bestimmt nicht gefallen hat: Die
Liebe Okkas zur zwanzig Jahre älteren

Saddiqa. Er wirbt um sie, mal still und

wehmütig, dann leidenschaftlich und

zornig. Bis zum Schluss kann die durch

ihr verpfuschtes Leben frustrierte

Saddiqa sich nicht dazu durchringen, sich

lieben zu lassen. Doch nimmt sie sich als

Person und Körper nun mehr wahr und
macht einen ersten Schritt hin zur
Emanzipation.

ZOOM 8/96 7



YUSSEF SCHAHÎN

Besonders bei den Muslimbrüdern
löste die ungewöhnliche Liebesgeschichte

viel Kritik aus. Jahrzehntelang hatten
sie sich kaum für Kunst und Kino
interessiert und hatten, falls sie nicht gerade

im Gefängnis waren, politisch gekämpft.
Mitte der achtziger Jahre änderte sich

ihre Strategie. Nun begannen sie, mit
Wohltätigkeit und stark moralisierenden

Predigten die ärmeren Viertel und die

Volksseele zu durchdringen. In «Der

sechste Tag» passte ihnen nicht, dass die

scheue Saddiqa sich von einem Taugenichts

befreien lässt und den Schleier

fortwirft. Damit griff Schahin die von
den Fundamentalisten geförderte
Rückzugsbewegung an, der sich die Frauen -
nach einer kurzen emanzipatorischen
Phase während des Unabhängigskamp-
fes gegen die Engländer und dann unter
Nasser - angeschlossen hatten.

Vom Fundamentalismus erdrückt
Seit seinen letzten beiden Filmen ist der

Fundamentalismus konkreter in Scha-

hins Schaffen und Leben getreten,
einmal als Thema, das andere Mal als starker

und schliesslich unschlagbarer Gegner.
Beide Filme sind verboten. Uber das

Verbot des dreissigminütigen Films «Le

Caire» durch die Zensurbehörde konnte

Schahin zunächst noch lachen. Bemängelt

wurde an dem Dokumentar-Spiel-
film, den Schahin für den französischen

Fersehsender «Antenne 2» gedreht hatte,

die Abwesenheit des «wahren Kairos»,

nämlich das der Pyramiden, der tausend

Minarette und der Bauchtänzerinnen.

Dabei kommt in «Le Caire» alles vor,
was typisch ist für die quirlige und aus

den Nähten platzende Hauptstadt: dicke

Marktfrauen, lachende Kinder, Spekulanten,

die das letzte bisschen Grün
verbauen, die neuesten Hits und die alten,

traurigen Lieder von Umm Kulçum.
Schahin spielt sich selbst, nämlich den

Regisseur und Professor, der einen Film
fürs französische Publikum über Kairo
drehen soll und seine Studenten fragt,
wie man ihm wohl die Schönheit und die

Tragik dieser Stadt zeigen könne. Während

sein Blick weit über das bunte,
belebte Häusermeer schweift, sagt er: «Ich

liebe die Menschen, nicht die Steine.»

Zu diesen Menschen gehören auch

die muslimischen Fundamentalisten.

Ein junger bärtiger Mann in kurzer Gel-

labeiya sagt: «Alle Gesellschaften sind

ungläubig, auch die, die sich islamisch

nennen.» Erst in der Schlussszene, als der

Muslimbruder plötzlich ein «Bravo» von
Schahin zugerufen bekommt, wird klar,
dass er einer seiner Studenten ist, der eine

kleine Szene einübt. Soll hiermit das

Irreale, das dem Islamismus in seiner

Extravaganz und Unbeirrlichkeit anhaftet,

ausgedrückt werden, das vielleicht
(hoffentlich) dem Spuk ein plötzliches Ende

bereiten könnte?

In einer anderen Szene kommt der

Fundamentalismus alltäglich daher: Vor
einer Moschee und bis weit aufdie

Strasse haben Muslime ihre Matten für die

Abhaltung des Freitagsgebets ausgelegt.

Schahîn sucht sein Auto, das er gerade

dort geparkt hatte. Ein christlicher

Händler sagt missmutig, die Brüder hätten

es um die Ecke geschoben, und es sei

schon unglaublich, was die sich erlaubten...

Da fällt ihm Schahîn ins Wort:
«Die Sonntagsbeter sind nicht weniger

lästig!»
Schahîns Bild des Fundamentalismus

in «Le Caire» entspricht dem des

toleranten, weitblickenden Intellektuellen,

der analysiert und vermeidet,
vorschnell zu urteilen und vor allem zu hassen.

Hier ist der Filmemacher vorsichtiger

und zurückhaltenden als bei seiner

politischen Kritik. Liegt das wohl an

seiner Religionszugehörigkeit, auf Grund
derer man ihn leicht selbst des

Fundamentalismus bezichtigen könnte?

Mit dem Verbot seines jüngsten
Films «Der Emigrant» wurde Schahîn

eines der Opfer der neuen muslimischen

Fundamentalisten. Geschickt, sehr

gezielt und entsprechend erfolgreich sind

sie darauf aus, Ägypten von kritischen

und hochstehenden Schriftstellern und
Künstlern zu befreien und es geistig
zurück ins Mittelalter zu führen. Eins ihrer

Opfer war Nagib Mahfus, der aufoffener

Strasse von einem jungen Islamisten mit
dem Messer angegriffen wurde, ein anderes

Professor Nasr Hamid Abu Zaid, der

sich für eine zeitgemässe Interpretation
des Korans einsetzt, und eines die

Schauspielerin Yussra, die mit viel Können die

freie Ägypterin darstellt.

1994 war dann Yussef Schahîn dran.

Gleich nach seiner Uraufführung
entbrannte um den «Emigrant» eine heisse

Debatte. Hauptgrund für Begeisterung
und Ablehnung war seine Anlehnung an

die Josefslegende. Mit dem Vorwurf, er

schmähe Propheten und verunglimpfe
Ägypter als Schwächlinge, strengte ein

bisher unbekannter islamistischerAnwalt
noch in der ersten Spielwoche einen

Prozess gegen YussefSchahîn an und
verlangte ein sofortiges Aufführverbot des

«Emigrant». Zum ersten Mal hatte eine

Privatperson gegen ein Werk von
Schahîn geklagt. Dies, nun der Regisseur

deutlich aggressiver, sei ein deutliches

Zeichen einer Zeit, in welcher der

Fundamentalismus täglich an Stärke und
Einfluss auf das tägliche Leben, die Politik

und die Künste gewinne. Der Prozess

wurde mehrere Male abgebrochen und an

ein höheres Gericht verwiesen. Im Juni
1996 wurde «Der Emigrant» endgültig
verboten, ein Rekurs ist nicht möglich.

Bereits die Entstehung des Films war

von Problemen gezeichnet. Als Schahîn

vor drei Jahren der Zensurbehörde ein

Drehbuch mit dem Titel «Yussef» vorlegte

und erklärte, dass es von jenem
Propheten handle, dem der Legende nach

alle Frauen Ägyptens erlegen waren, wurden

Filmidee und Drehbuch von den

Beamten abgelehnt. Nach einem 1926
erlassenen Gesetz dürfen Propheten auf
der ägyptischen Leinwand nicht gezeigt
werden. Doch Schahîn gab so schnell

nicht auf. Er änderte den Filmtitel um
und machte aus dem Propheten Josef

«Ram», einen wissensdurstigen
Beduinensohn aus dem Nordosten, der in

Ägypten die Landwirtschaft erlernen

will. Sowohl die Zensurbehörde als auch

die zur Beratung herbeigezogene AI

Azhar, die massgebende Instanz des

sunnitischen Islam, stimmten nun einem

Drehbeginn zu. In zwei Monaten Spielzeit

bis zum ersten provisorischen Verbot
verzeichnete «Der Emigrant» 750 000

Eintritte. Schahîn erzählt nicht ohne Ironie

und einen Anflug von Stolz, dass sein

jüngster Film sein erster kommerzieller

Erfolg sei. Die bisherigen Werke Schahîns

waren meist zu politisch und zu
schwer zu verstehen, um die grosse Masse

zu erreichen. Den aussergewöhnlichen

8 ZOOM 8/96



Misa bila rijal» (Frauen ohne Männer)

«Hauptbahnhof»

«Adieu Bonaparte»

Publikumserfolg verdankte «Der

Emigrant» zwei Dingen. Zum einen ist er ein

grosser Film. Da wird vor den ägyptischen

Zuschauern farbenprächtig die

pharaonische Kultur aufgerollt, und starke

Bilder lassen sie vielleicht zum erstenmal

und dazu in ihrer Sprache - nämlich

in ägyptisch-arabischer Mundart - die

grossartige Vergangenheit ihres Landes

nachvollziehen. Zum anderen wird der

Held trotz Änderungen seines Namens

und seiner Laufbahn leicht als jener Josef,

der von seinen Brüdern in einen Brunnen

geworfen und später Ägypten vor der

Hungersnot bewahrte, identifiziert. Und
der ist im Bewusstsein der Muslime nicht

nur ein aussergewöhnlich schöner,
sondern auch edler Mann, der allen Widrig¬

keiten zum Trotz den schlimmsten

Versuchungen widersteht.

Nach Meinung Yussef

Schahîns bietet der erfolgreiche
Ram zudem eine positive
Identifikationsmöglichkeit für die

durch Arbeitslosigkeit frustrierten

ägyptischen Jugendlichen.
Tatsächlich waren gerade die

jungen Männer, die sich sonst

lustlos einen Actionfilm nach

dem anderen ansehen, vom
Josefsepos begeistert. Die Linke

(der sich Schahin zugehörig

fühlt) stimmte ihm in diesem

Punkt allerdings nicht zu. Für
sie ist Ram ein Ausländer - und

erst noch ein Jude -, der zwar
nach Ägypten kommt, um von
dessen grandioser Zivilisation zu
lernen, der aber schliesslich alles

besser weiss als die sich nur mit
dem Tod beschäftigenden alten

Ägypter. Von hier ist es nur ein

Schritt, Schahîn die Unterstützung

der von den ägyptischen
Intellektuellen und Künstlern so

verpönten «Normalisierung»
mit Israel zu unterstellen.

Das ist nicht das erste Mal,
dass sich in Ägypten linker mit
religiösem Extremismus

zusammentut. So protestierten ägyptische

Muslimbrüder, Künstler
und Intellektuelle vor wenigen
Jahren gegen die Aufführung
des tunesischen Spielfilms «Rih

essed» (Der Mann aus Asche, 1986).

Grund war die «positive» Darstellung
eines alten tunesischen Juden, dessen

Kinder längst emigriert sind, und der

selbst zwar einsam ist, aber nicht weg aus

der Heimat möchte. Der Film, der in
Tunis nur auf Druck des begeisterten

grossen Publikums den ersten Preis beim

Filmfestival von Karthago erhalten hatte,

wurde daraufhin in Kairo nicht gezeigt.

Nimm meine Augen und du
wirst verstehen
Wer mag denn nun eigentlich Schahîn?

Trotz aller Kritik und Anfeindungen hat

der Regisseur durchaus sein Stammpublikum.

Nicht ohne Grund ist es im Maghreb

und im Libanon grösser und begei¬

sterter als in Ägypten. Hier kennt man
seit langem das internationale Kino und

hier kümmert es niemanden, ob Schahîn

nun wirklich ägyptisches Kino macht

oder nicht. Hier stimmt man gerne mit
dem Filmemacher überein, wenn er sagt:

«Mein Pass sagt nicht, welche Art von
Kino ich machen muss. Die, die so

ultranational vom 'ägyptischen Film' reden,

tragen einen Anzug von Cardin und essen

Schweizer Schokolade. Ihre Filme sind in
Wahrheit pseudoamerikanisch - mit
dem einzigen Unterschied, dass in ihnen

die Schauspieler arabisch reden.» Und
hier schliesst man sich dem Lied an, das

Schahîn als Yahya in «Iskandariyya

kamen we kamen» (Für immerAlexandrien,

1990) singt, um zu erklären, warum er

jemanden, beispielsweise den Eroberer

Alexander den Grossen, liebt, während
alle anderen ihn hassen: «Nimm meine

Augen und schau mit ihnen, dann wirst
du ihn lieben, so wie ich.»

Immer, wenn es Schahîn gelungen

ist, mit den Augen der anderen zu sehen,

hat er das Publikum für sich gewonnen -
egal ob in Tunesien oder in Ägypten. So

mit «Der Emigrant» und mit «Die Erde»

oder mit «Der Sperling», bei dem bis

heute bei der Schlussszene j edem Ägypter
die Tränen kommen, wenn nach Nassers

Erklärung zu seiner Schuld an der

Niederlage und seinem Abtritt eine Frau auf
die Strasse rennt, «wir werden kämpfen!»
schreit und eine Massendemonstration

hervorruft. Oder mit «an-Nasir Salah ad-

Din» (Saladin, 1963), der endlich die

Kreuzzüge aus arabischer Sicht darstellte

und mit «Bab al-hadid» (Hauptbahnhof,
1958), in dem Schahîn den arabischen

Zuschauer mit seiner ganzen sexuellen

Not konfrontierte. Wieviel mehr seiner

Filme würde das grosse Publikum wohl
lieben, wenn es nur Gelegenheit hätte,

sie zu sehen und - wenn man ihm die

intellektuellen Mittel, sie mit Schahîns

Augen zu sehen, zur Verfügung stellen

würde? fl

Kristina Bergmann lebt in Kairo und ist

Autorin des 1993 in der Wissenschaftlichen

Buchgesellschaft, Darmstadt, erschienenen

Buchs «Filmkultur und Filmindustrie in

Ägypten».

ZOOM 8/96 9


	Wer hat keine Angst vor Yussef Schahîn?

