
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 48 (1996)

Heft: 3

Artikel: Höllenfahrten

Autor: Hagmann, Karl-Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL MARTIN 5C0RSESE

Höllenfahrten
Scorseses Filme sind intelligent gemachte Unterhaltung.

In ihrer Tiefenstruktur beschreiben sie Irrfahrten

und brodelnde Abgründe der menschlichen Existenz.

Ein Blick auf prägende Themen und Motive

des bisherigen Werks des Regisseurs.

Karl-Eugen Hagmann

Ein
Mann kniet nachts aufdem nassen Asphalt

in New York. Den Blick zum Himmel
gerichtet, schreit er sein Leid heraus, das im
Verlaufder vorangegangenen Odyssee durch
die City über ihn hereingebrochen ist: «Was

willst du denn von mir? Was habe ich dir getan? Ich bin
doch nichts weiter als ein harmloser Programmierer». Die
Kamera fängt seine Verlassenheit aus der Vogelperspektive

ein und zoomt langsam näher. Der Mann heisst Paul

Hackett und ist tatsächlich ein harmloser Programmierer.

Regisseur Martin Scorsese schickt ihn in «After Hours»

(1985) mit nahezu perfider komödiantischer Leichtigkeit
in einen Alptraum der Urbanen Art. Paul wollte nur mit
einer Zufallsbekannten ausgehen, gerät aber in einen Sog,

der ihn immer tiefer zieht und mit Gewalt, Tod und der

eigenen Nichtigkeit konfrontiert.

«After Hours» ist eine kleinere Arbeit Scorseses, doch

zeigt sie fast alles, was seine Werke auszeichnet. Mit
konzentrierter Ökonomie der filmischen Mittel entwirft
der Regisseur sein Szenario. Die dem Film zugrundeliegende

Idee ist ein Alptraum von den Ängsten des

amerikanischen Durchschnittsbürgers. Diese Traumstruktur
mit ihren freien Assoziationen, ihren Symbolen, dem

freien Fall ins Nichts und in die eigene Angst, zieht sich

als Subtext durch den Film. Sie bildet das unsichtbare

Muster, an dem reale Szenen aus dem nächtlichen Chaos

New Yorks aufgehängt sind. Das Filmende bringt
konsequenterweise keine Auflösung der Probleme, sondern das

Erwachen aus dem Unbewussten. Die Ängste sind nicht
überwunden, sondern lediglich durch den Tagesanbruch

verdrängt.

Das Scorsese-ABC
Zusammengestellt von Peter Krobath

aufgrund eines Interviews

und eines zweitägigen Seminars

anfangs Winter in Wien.

Anschlussfehler
In «Casino» gibt es ein paar Anschlussfehler. Immer
schon war ich der Meinung, dass die Intensität einer

8 ZOOM 3/96



Hellsichtige Analysen
Scorsese ist, was die technische Seite des Filmhandwerks

angeht, ein Alleskönner: ein präziser Schauspielerführer,
ein hervorragender Cutter, ein Virtuose der Filmsprache.
Doch vor allem besitzt er ein sensibles Auge für seine

Umwelt. Das zeigt sein Gespür für wesentliche Strömungen

und Geisteshaltungen der Gegenwart, seine Präzision

in Figurenzeichnung und Milieubeschreibung. Als

hellsichtiger Analytiker der amerikanischen Gegenwart hat er
alles, was einen grossen Regisseur ausmacht. Er lässt sich

am ehesten als Filmemacher

der Gegensätze

charakterisieren, der in seinen

besten Momenten zu
genialen Synthesen von Stilen

und Formen fähig ist.

Geprägt ist er einerseits vom
katholischen Milieu der si-

zilianischen Einwanderer

im New Yorker Stadtteil

Little Italy, wo er
aufgewachsen ist, andererseits

von einem Amerika, das

ihm eine Karriere nach dem

Muster einer from-rags-to-

rzc/)«-Erfolgsgeschichte

ermöglicht hat. Seine Filme verbinden die emotionalen

Qualitäten des amerikanischen Kinos mit dem intellektuellen

Gehalt und Formbewusstsein des europäischen
Films. An der Oberfläche sind sie intelligent gemachte

Unterhaltung, in ihrer Tiefenstruktur metaphysische

Beschreibungen von Irrfahrten der menschlichen Seele.

Scorsese interpretiert die gegenwärtige Realität aus einer

religiös geprägten Perspektive und greift oft auf sein

Repertoire an religiösen Symbolen zurück. Seine Grundthemen

sind Angst, Schuld, Verlorenheit, Isolation, Sehnsucht

oder Entfremdung in einer isolierenden Umwelt.

In seinem unabhängig und vorwiegend mit eigenem
Geld produzierten Spielfilmerstling «Who's That Knok-

king at My Door?» (1968) sind bereits typische Themen

angeschlagen: Der Ort der Handlung ist Little Italy, die

Hauptfigur ein männlicher amerikanischer «Held» mit
verinnerlichtem sizilianischen Moralkodex; es geht um
Sex und Liebe, um das rauhe Leben aufden Strassen, um
Schuld und Religion. Beeindruckt von seinem Erstling,

engagiert Roger Corman —König der B-Movies und
unermüdlicher Talentspäher - Scorsese später für seinen

zweiten Spielfilm, der eine

Fortsetzung zu Cormans

Crimestory «Bloody Mama»

abgeben sollte. Das

Ergebnis ist eine auftrags-

gemäss mit Sex und Crime
versehene Abenteuergeschichte

aus dem Amerika
der depressiven dreissiger

Jahre: «Boxcar Bertha»

(1972). Der flüssige
Erzählstil, die bewegliche
Kamera, der Blick für

Figuren, Motive und Details

und vor allem das Ende

tragen dennoch spürbar
die Handschrift Scorseses. Die Schlussszene — laut
Scorsese bereits im Drehbuch, bevor er das Projekt
annahm - fügt sich auffallend in seine späteren religiösen
Motivkreise: Die Agenten einer Eisenbahngesellschaft

nageln einen aktiven Gewerkschafter in Kreuzesform an
einen Eisenbahnwaggon.

Galerie der Schein-Heiligen
Scorseses nächster Film «Mean Streets» (1973) markiert
einen ersten Höhepunkt in seinem Werk. Die mit auto-
biografischen Details versehene Geschichte des kleinen

«Taxi Driver»:
Durchschnittsbürger wird zum Amokläufer

Szene, dass ein bestimmter Gesichtsausdruck oder
ein packender Moment weit wichtiger sind als der
exakte Anschlussschnitt. In «GoodFellas» zum
Beispiel gibt es diesen berühmten Anschlussfehler mit
derZigarre von Paul Sorvino. Was soll's? Die Szene ist

so interessant, warum zum Teufel sollte irgend
jemand auf die Zigarre von Paul Sorvino schauen?
PREMIERE, eines der führenden Filmmagazine der
USA, leistet sich eine ganze Kolumne, die nichts
anderes als Fehler und misslungene Schnitte auflistet.

Das Magazin will von Filmstudenten gelesen
werden - als ich noch an der Filmschule war, haben

wir über Szenen und Inhalte gesprochen, nicht über
Anschlussfehler.

Brutalität
Der Unterschied zwischen einem Regisseur wie
Quentin Tarantino und mir ist, dass ich Gewalt sehr
ernst nehme. Er ist clever: Je brutaler die Szenen in

seinen Filmen sind, desto unterhaltender werden sie.
Ich sage mir: Okay, wenn jemandem etwas Gewalttätiges

geschieht, dann sieht das böse aus und hat diese
und jene schlimme Wirkung. Ich zeige die Folgen der

ZOOM 3/96 9



TITEL MARTIN SCORSESE

Mafioso Charlie (Harvey Keitel), der in Little Italy seinen

überdrehten, aggressiven, hoch verschuldeten Kumpel
Johnny Boy (Robert De Niro) vor den Klauen eines

Kredithais zu retten versucht, beschreibt mit klaustro-

phobischer Enge ein neurotisches Terrain, aus dem es

kein Entrinnen gibt. Charlie, der «Schein-Heilige», der

für seine Sünden auf der Strasse büssen will, zum
Vorgeschmack aufdas Höllenfeuer seine Hand über Kerzen und
offene Flammen hält, weiss, dass die Hölle zwei Seiten

hat, die fühlbare und die geistige, «...und die schlimmste

davon ist die geistige».

Eine weitere Figur
aus Scorseses Galerie der

«falschen Heiligen» ist

der Amokläufer Travis
Bickle (De Niro) in « Taxi
Driver» (1975). Die
Geschichte des ehemaligen

Vietnam-Kämpfers, der

nachts als Taxifahrer

durch New York pendelt,
skizziert einen Prozess

der völligen Vereinsamung.

Die Gewalttätigkeit

und der Schmutz der

Umwelt stauen sich in
Bickle auf, der eine Wandlung vom biederen

Durchschnittsbürger zum waffenstarrenden Grossstadt-Gueril-
lero durchläuft. Ein blutiges Inferno bildet den

Höhepunkt: Um eine minderjährige Prostituierte zu retten,
richtet der Taxifahrer unter den Zuhältern ein Massaker

an. Die realistische Ebene - die Beschreibung der zweifelhaften

Karriere des Aussenseiters Bickle — wird an

entscheidenden Stellen aufgebrochen: Wie Charlie in «Mean

Street» reckt Bickle seine Faust in eine offene Flamme,

begreift sich als «Gottes einsamster Mann» und führt mit
einem alter ego im Spiegel Selbstgespräche, die auch an

«Raging
Prügel bis zum

einen stummen Gott gerichtet sind. Der fiebrige Rhythmus

von «Taxi Driver» entspricht der wirren Phantasie

von Bickle, dessen Perspektive die Erzählhaltung vorgibt:
Er versucht sich als Racheengel in einer aus den Fugen

geratenen Welt, will als Erlöserfigur einen letzten Rest

von Unschuld retten.
Wie Charlie in «Mean Street» stammt auch der «Held»

von «Raging Bull» (1979) aus dem italienischen Milieu
New Yorks, doch er büsst für seine Sünden nicht auf der

Strasse, sondern im Boxring. Der Film erzählt die Ge¬

schichte des Boxchampions

Jake La Motta in

gezielt eingesetzter

Schwarz-Weiss-Fotogra-
fie und mit ausgefeilter

Kamera-Choreografie.
La Motta geht mit
selbstzerstörerischer Wut in
seine Kämpfe, bezieht

Prügel bis zum bitteren
Ende. Nach dem Verlust
des Weltmeistertitels

beginnt für ihn der Abstieg.
Er wird wegen Verführung

einer Minderjährigen

zu einer Gefängnisstrafe

verurteilt. Nach der Strafe versucht er sich als

Entertainer in drittklassigen Bars und vereinsamt völlig.
Der Abstieg als Chance zur Selbsterkenntnis? Zwar endet

«Raging Bull» mit dem Zitat des geheilten Blindgeborenen

aus dem Johannes-Evangelium - «Das eine weiss ich,
dass ich blind war und jetzt sehe» -, doch ob dies auf La

Motta zutrifft, bleibt fraglich.

Einsame Helden
Der typische Scorsese-Held ist ein isolierter Einzelgänger,

getrieben von inneren Zwängen, Ängsten und Schuldge-

B U II» :

bitteren Ende

Das Scorsese-ABC

Gewalt, und das verwirrt das Publikum. Meine Form

von Gewalt ist nicht unterhaltsam.

Casino
«Casino» ist nicht nur ein Gangsterfilm. Ich wollte
ein episches Bild vom Zustand der amerikanischen
Gesellschaft zeichnen. Drei Menschen in Las Vegas,
ein Deal, der schiefgeht - das bedeutet doch nichts.
Und trotzdem läuft das, was diese Typen machen,
schliesslich darauf hinaus, was nicht nur in Las Vegas
heute im Vordergrund steht, sondern auch in Amerika
und auf der ganzen Welt: Gier.

De Niro, Robert
Ich kann nicht genau sagen, was an Robert De Niro ist.
Aber er ist immer der erste, der mir einfällt, wenn ich

einen neuen Film besetze. Er ist ein guter Mensch und
ein ehrlicher Schauspieler. Sogar wenn er so fiese
Typen wie Jake La Motta oder Travis Bickle spielt,
kann sich das Publikum mit ihm identifizieren, weil er
ihm das Gefühl gibt, sie verstehen zu können. Ich

glaube, das Publikum spürt und mag die Aufrichtigkeit,
mit der er seinen Figuren gegenübertritt. Und noch

etwas: Einige meiner früheren Filme - wie zum
Beispiel «Raging Bull» - kamen überhaupt nur zustande,

10 ZOOM 3/96



fühlen. Charlie ist die gutmütige, Travis Bickle die aggressive

und Jack La Motta die selbstzerstörerische Variante
des «falschen Heiligen». Alle drei suchen aus eigener Kraft
nach Erlösung aus einer im Mark kaputten Existenz.

Scorseses Figuren unternehmen ihre Höllenfahrten in die

extremsten Winkel des Daseins, um durch die trübste

Dunkelheit irgendwie ans Licht zu gelangen. «Mean

Street», «Taxi Driver» und «Raging Bull» sind zum Scheitern

verurteilte Erlösungsdramen, die ein Licht auf den

Zustand der amerikanischen Gegenwart und darüber

hinaus auf
Grundbedingungen der menschlichen

Existenz werfen.

Selbst Jesus, der in
« The Last Temptation of
Christ» (1988) von Willem

Dafoe gespielt

wird, ist ein typischer
Scorsese-Held: einsam,

von unerklärlichen

inneren Zwängen und

Ängsten getrieben, von
der fordernden Stimme
seines Gottes. Der
Leidensweg von Scorseses

Jesus ist der eines

schwachen Menschen, der sich seinen Schwächen zum
Trotz zu einer Grösse aufschwingt, die ihm Gott
aufzwingt. Das Ziel schält sich erst langsam heraus: das Kreuz
als mythischer Ort der Erlösung. Doch zuvor hat Jesus in
einer raffinierten satanischen Versuchung dem irdischen

Glück zu entsagen und sich in seinen Tod zu fügen.
Scorsese bezeichnet seinen Jesus als Gegenbild zu seinen

gescheiterten «Heiligen», da er im Gegensatz zu diesen

nicht aus eigener Kraft um Erlösung ringt, sondern sich

ganz dem Willen Gottes überlässt. Die Schwäche und
Unsicherheit seines Jesus ist für den Regisseur Ausdruck

The Last Temptation of Christ
Kreuz als Ort der Erlösung

seiner Menschlichkeit, und darin liegen die stärksten

Momente des Films. Doch die religiöse Symbolik, die

Scorsese in früheren Werken treffend zur Analyse der

Gegenwart und zur Zeichnung seiner Figuren aufbaute,

wird hier zum wahllosen Sammelsurium christlicher Motive.

«The Last Temptation of Christ» scheitert nicht an

spekulativen Szenen oder gar an blasphemischer Haltung,
wie fundamentalistische Vorwürfe lauteten, sondern am

mangelhaften ästhetischen Konzept und an seichter

Populärtheologie.

Gratwanderungen
Die «Helden» Scorseses

befinden sich in einem

unauflösbaren Zwiespalt:

Einerseits stecken

sie bis zum Hals in der

verrotteten Welt ihrer
realen Gegenwart.
Andererseits tragen sie ihre

Sehnsucht nach Erfüllung

und Erlösung in
sich, die sie wie ein

innerer Zwang vorwärtstreibt.

In ihrer maroden

Existenz ist ihre Sehnsucht nicht einzulösen. Ihr unstillbarer

Drang nach etwas, das jenseits der gefallenen Welt

liegt, findet kein reales Ziel und keine Entsprechung in
der Gegenwart. Scorsese interpretiert dieses «metaphysische»

Dilemma mit religiösen Fragen und Symbolen -
daher rührt zum guten Teil die mittelalterlich-vor-
konziliar-katholische Note seiner Filme. Ebenso notwendig

ist aus dieser Perspektive der offene Schluss seiner

Filme: Scorseses Fragen lassen sich nicht mit den Happy-
End-Formeln à la Hollywood beantworten. Eine weitere

Konsequenz dieses Dilemmas sind die durchwegs glück¬

weil De Niro mitgemacht hat. Er war der Star, der die
Banken überzeugte, nicht ich.

Ehre
Paul Schräder sagte kürzlich zu mir: «Martin, wir
befinden uns auf dem Weg ins Abseits. Der ironische
Held hat den existentialistischen Helden von der
Leinwand verdrängt. Wenn bei Tarantino jemand
erschossen wird, dann zucken alle mit der Schulter, und
weiter geht der Film. Aber wenn bei uns jemand
erschossen wird, dann gibt es Blut, Hass und Tränen.

ZOOM 3/96 11



TITEL MARTIN SCORSESE

losen Beziehungen zwischen Männern und Frauen. Liebe

hat in Scorseses Filmwelt keinen realen Platz, existiert nur
als Utopie, die unerreichbar ist, aber als quälendes Defizit
auf seine «Helden» zurückfällt.

Daher haben brutale Gewaltausbrüche in seinen

Filmen geradezu zwingende psychologische Qualität:
Aggressionen als neurotische Reaktion auf eine

liebesunfähige Welt. Scorsese zeichnet seine gewalttätigen

Eruptionen mit faszinierender choreografischer Präzision.

Dabei macht er eine ständige

Gratwanderung, spekuliert

einerseits mit
Publikumsemotionen, andererseits

mit der Abscheu vor der

dargestellten Brutalität.
Unübersehbar ist: Seine

naturalistischen Gewaltszenen wirken

zwar direkt als emotionaler

Knalleffekt, sind jedoch
immer sinnvoll in einen

grösseren Zusammenhang eingebaut,

der ihre Funktion
bestimmt. In «Mean Street»

etwa beschreibt die Gewalt
die Atmosphäre und
Ausweglosigkeit von Charlies

Milieu, in «Taxi Driver» ist
das Massaker die neurotische

Explosion des isolierten Bik-
kle. In «GoodFellas» (1990)
schliesslich sind die realistischen

Gewaltszenen in ein

kalkuliertes Konzept eingebunden: Im ungebrochenen
Nebeneinandervon spiessbürgerlicher Familienidylle
zeigen sich Schizophrenie und perfide Doppelmoral der

Mafia.

«The Age of Innocence
Pflicht statt Lust

Verpasste Liebe
Der Regisseur ist seit seinem Exodus aus Little Italy vor
über zwanzig Jahren mittlerweile in spürbarer Distanz zu
den Schatten der Vergangenheit. Heute vermag er seine

Themen, bei deren Beschreibung früher immer wieder

persönliche, existentielle Betroffenheit vorherrschte, mit
grösserer Souveränität anzugehen. Dafür fehlt in den

jüngeren Filmen oft der nervöse Rhythmus und die

zwingende Verve der Vorgänger. Beispiele dafür sind

seine mit souveränem
Understatement dargereichte
Medien- und Gesellschaftskritik

in «The King of
Comedy» (1982), seine Variante

des Hollywood-Starfilms
mit «The Color of Money»
(1986), sein süffisanter urbaner

Alptraum in «After

Hours» und schliesslich

«GoodFellas». Die
Höllenversionen sind subtiler
geworden, zeigen sich nur noch

kurz hinter der Fassade des

Alltäglichen oder im
Gewand des Banalen. Wo in
den frühen Filmen die

Abgründe der Existenz brodelten,

steht grimmiger Humor
oder elegante stilistische

Souveränität.

Diese Souveränität
zeichnet «The Age of

Innocence» (1993) aus: Präzise beobachtet und virtuos dargestellt

wird die in Ritualen und Konventionen erstarrte
New Yorker High Society der siebziger Jahre des letzten

Jahrhunderts. Scorsese fängt die Gesten ein, die Blicke,
das Dekor, die Untertöne und die Nebensätze und arbei-

Das Scorsese-ABC

Wir machen Filme über Ehre und Freundschaft, Verrat
und Rache - sowas interessiert heute keinen mehr.
Wir sind von gestern, Martin». Ich glaube nicht, dass
das stimmt. Respekt und Ehre sind Themen, die die
Menschen immer interessieren werden. Aber auch

wenn Schräder recht hätte: Ich habe keine Wahl, denn
ich kann nur die Filme machen, die ich eben mache.
Wahrscheinlich bin ich ein Überbleibsel aus dem 20.

Jahrhundert, während Tarantino schon das
anbrechende 21. Jahrhundert verkörpert.

12 ZOOM 3/96



tet damit die Regeln eines eigentümlichen Kosmos heraus.

In dieser äusserlich opulenten, hochartifiziellen und
rituell ausgefeilten Kultur sind die Regeln des Anstands

und der Sitte überstilisiert bis zum Manierismus. Sie

dienen dazu, die High Society von der gemeinen Welt
abzugrenzen und die internen familiären
Machtstrukturen zu zementieren. Doch in ihrer Überzogenheit
führt diese Strategie des Geldadels ins Absurde: Das

Leben erstarrt in Formen und Normen, die Menschen

verhalten sich nur noch
nach vorgegebenen Regeln
und werden Marionetten
eines äusserlichen Systems.

Hauptfigur von «TheAge of
Inncoence» ist der reiche

Anwalt Newland Archer

(Daniel Day-Lewis). Er
entdeckt durch seine nach den

Gesetzen des gesellschaftlichen

Moralkodexes

unmöglichen Liebe zur
«untragbaren» Gräfin Olenska

(Michelle Pfeiffer) erstmals

tiefe Gefühle in sich. Doch
Archer spielt zu lange nach

den Regeln des Systems,

verpasst den Punkt, an dem

ein Weg zu seiner Liebe

möglich gewesen wäre und
lebt danach innerlich
abgestorben weiter. Erst eine

Generation später ist es ihm

möglich, sein Leben so zu akzeptieren, wie es war: Er ist
ein Verlierer, der fähig ist, loszulassen. Archer ist zwar eine

tragische Figur, doch er hat so etwas wie Würde erreicht.

Er hat verzichtet, wo frühere Helden Scorseses Amok
gelaufen wären.

Familie
Es gibt ein Projekt über meine Familie, ein Skript mit dem
Titel «Neighbourhood». Es handelt davon, wie meine
Grosseltern aus Sizilien nach New York kamen, wie mein
Vater und meine Mutter - in den Jahren 1910 und 1911

geboren - sich in den zwanziger Jahren kennenlernten,
und wie sich mein Vater-ähnlich wie in «Mean Streets»

- im Milieu der Mobster Respekt erkämpft, ohne ein

Gangsterzu sein. Mein Vater und meine Mutter hatten
jeweils acht Geschwister. Ich hoffe wirklich, dass
dieser Film innerhalb der nächsten vier, fünf Jahre im
Kino zu sehen sein wird.

Diabolisches Feuerwerk
Den extremen Gegenpol zu Archer bildet Max Cady (De

Niro) im 1991 entstandenen Film «Cape Fear». Cady
kommt als die Inkarnation eines Racheengels aus der

Unterwelt des Gefängnisses in die amerikanische Gegenwart

zurück. Sein durchtrainierter Körper ist mit Bildern
und Worten übersät: Ein Kreuz, an dem die Waagschalen
der «Gerechtigkeit» und «Wahrheit» hängen und
Bibelsprüche wie «Die Rache ist mein» oder «Der Herr ist mein

Rächer» sind in seine Haut
eintätowiert. Ziel seiner Rache

ist der Anwalt Sam

Bowden (Nick Nolte), der

ihn vor vierzehn Jahren wegen

Vergewaltigung ins

Gefängnis brachte. Cady
entzündet ein diabolisches
Feuerwerk. Mit perfider List
und gnadenloser Brutalität
demaskiert er die brüchige
Familienidylle, deckt die

Ängste, Lügen und Schuldgefühle

hinter der nach aussen

hin heilen Fassade von
Bowdens Welt auf. Er

bringt eine Spirale der
Gewalt in Gang, mit dem Ziel,

jene Ordnung zu zerstören,
die ihn zum Verbrecher

abstempelte. Wenn Archer in
«The Age of Innocence» die

introvertierte Reaktion auf
die von Scorseses immer wieder gezeigte Unmöglichkeit
der Liebe darstellt, dann ist Cady in «Cape Fear» die

agressiv-extrovertierte Variante: Ein psychopathischer
Amokläufer, der sein grausames Spiel mit diabolischem

Kalkül inszeniert. I Gekürzte, überarbeitete und vom Autor
aktualisierte Fassung eines Artikels, der in
film-dienst 22/90 erschienen ist.

Glücksspiel
Dort, wo ich aufwuchs, wurde dauernd gespielt. Aber
nie in Casinos, immer nur in irgendwelchen dreckigen
Hinterhöfen. Mich hat das Glücksspiel nie gereizt. Ich

kann mich auf Karten oder Würfel einfach nicht
konzentrieren. Wozu brauche ich Nervenkitzel? Wer
solche Filme macht wie ich, der spielt dauernd mit
seinem Glück, der braucht kein Casino mehr.

H 0LLYW00D
Obwohl ich in New York lebe, bin ich ein Hollywood-
Regisseur. Das gefällt mir zwar nicht, aber es ist so.

«Cape Fear»:
gnadenlose Rache

ZOOM 3/96 13


	Höllenfahrten

