
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 11

Artikel: Tausend Stimmen des Schweigens

Autor: Martig, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL FILM IN DER ISLAMISCHEN WELT

Tausend Stimmen
des Schweigens
Die «Islamische Welt» ist kein starrer und monolithischer
Block, sondern ein lebendiger, vielgestaltiger Religions- und
Kulturraum. Entsprechend unterschiedlich ist auch die
Situation von Filmschaffenden im Islam, wie an Beispielen aus
Ägypten, dem Iran und dem Maghreb gezeigt wird.

Charles M a r t ig

Schauplatz:

Algier, Ende der achtziger Jahre.

Im kleinbürgerlichen Stadtviertel Bab el-Ou-
ed gerät die beschauliche Ambiance aus den

Fugen: Dem jungen, modern denkenden

Bäckersgehilfen Boualem reisst der Geduldsfaden.

Statt dem wohlverdienten Schlaf nach

der harten Nachtarbeit dröhnt ihm der Gebetsruf des

Muezzin, des Vorbeters, direkt ins Ohr. Er stürmt aufdie

Terrasse und reisst den Lautsprecher herunter, der
ausgerechnet an seinem Wohnhaus installiert ist. Der Lautsprecher

verschwindet und mit ihm die Predigtstimme des

Imam. DerAufruhr der Extremisten im Quartier beginnt.
Was Merzak Allouache im Film «Bab el-Oued City»

(1994, ZOOM 5/95) zeigt, sind Momentaufnahmen aus

Algeriens Alltag. Das Klima der

Angst, der Extremismus und
die Situation der psychischen
und körperlichen Gewalt prägen

die Welt, in der die algerische

Jugend der neunziger Jahre

aufwächst. Die politisch-religiöse

Polarisierung zerreisst das

Land. Allein in den vergangenen

drei Jahren sind in den

Kämpfen zwischen radikalen

Islamisten und westlich Orientierten

20'000 Menschen ums Leben gekommen. In «Bab

el-Oued City» gibt Allouache seiner trauernden
Ohnmacht über den schleichenden Verlust von Menschlichkeit

Ausdruck. Er versucht in seinem filmischen Aufschrei

aber auch, Möglichkeiten des Widerstands anzumelden

und Brücken des Verstehens zwischen unterschiedlichen

Menschen und Kulturen zu bauen.

Verständnislosigkeit, Vorurteile und Feindbilder prägen

die Beziehung zwischen der westlichen und der

orientalischen Kultur, ganz besonders in bezug auf die

Bab el-Oued City» von Merzak Allouache

islamische Religion. Medienberichte über gewaltsame

Ausschreitungen, Bombendrohungen und Terroraktionen

bestätigen tagtäglich unser Feindbild des aggressiven

Islam. Die Ohnmacht und das Unverständnis gegenüber
der Entwicklung in Nordafrika und im Nahen Osten

verbindet sich mit einer tiefgreifenden Angst: Die Bedrohung

der abendländischen Kultur und Zivilisation durch
die gewalttätigen Muslime. Ein Feindbild, so einfach und

simpel, dass es reibungslos funktioniert und die Kinokassen

klingeln lässt, wie der Action-Streifen «True Lies»

(USA 1994) haarsträubend vor Augen führt. Arnold
Schwarzenegger mäht die fundamentalistischen Terroristen

gleich reihenweise nieder, abgesegnet durch die

Filmstory, die den Helden wasserdicht rechtfertigt.

Islam ist nicht gleich
Islam
Unsere Verständnislosigkeit und

die damit verbundenen Vorurteile

beruhen weitgehend aufder

verhängnisvollen Gleichsetzung

von Islam und militantem
Extremismus. Demgegenüber eröffnet

sich hinter dem rudimentären

Dekor des Feindbildes eine

reiche und vielfältige Glaubenstradition.

Das breite Spektrum reicht vom Volksislam
über die mystische Bewegung des Sufismus bis zu der

traditionellen sowie der reformatorischen islamischen

Theologie, die bei uns keine nennenswerte Beachtung
finden. Innerhalb der gebildeten Schichten leben zahlreiche

«Kulturmuslime», die sich zwar zum Islam bekennen,
aber doch eine gewisse Distanz pflegen, ähnlich wie

Agnostiker und Atheisten in Europa, die sich der christlichen

Kultur des Abendlandes verbunden fühlen. Selbst

innerhalb der sogenannten islamistischen Gruppierun-

10 ZOOM 11/95



gen gibt es eine weite Bandbreite, von pazifistischen

Bewegungen bis zu militanten Terrorgruppen. Die Vielfalt

der Lebenswelten, Verhaltensweisen, der religiösen

Deutungen, spirituellen Pfade, Rechtsschulen und politischen

Interpretationen macht deutlich, dass «die islamische

Welt» nicht ein starrer und monolithischer Block ist,

sondern ein lebendiger und vielgestaltiger Religions- und
Kulturraum.

Im Bewusstsein dieser Pluralität ist es wenig sinnvoll,

vom «islamischen Kino» zu sprechen. Die kulturellen
Unterschiede zwischen den Ländern, in denen der Islam

eine prägende Kraft darstellt, ist einfach zu gross, um eine

repräsentative Zusammenschau zu erarbeiten. Tatsache

ist, dass die (Bild- (Kultur zwischen Griechenland und
Kalifornien weitaus einheitlicher ist als diejenige
zwischen Algerien und Indonesien. Konzentriert man den

Blick aufdas «islamische Kino», ergibt sich eine vollständig

verdrehte Optik, die weder dem Islam noch dem

Filmschaffen in deren jeweiligen Vielfalt gerecht wird.
Aus diesem Grund sollen hier lediglich einige Aspekte

zum Einfluss des Islam auf das Filmschaffen in orientalischen

Ländern im Mittelpunkt stehen. Die
Bildphilosophie und der Umgang mit der Filmkunst, der

Einfluss des Islam auf die Zensur-
massnahmen und deren Rückwirkung

auf die Produktionsbedingungen

kristallisieren sich anhand

von aktuellen Filmbeispielen aus

Ägypten, Iran und dem Maghreb.

Bilder, die nicht sein dürfen
Der international renommierteste

ägyptische Regisseur Jussef Schahin

befindet sich in offener

Auseinandersetzung mit den sunnitischen

Fundamentalisten. Sein Film «al-

Mohager» (Der Emigrant, 1994),
der im Hollywood-Stil der fünfziger

Jahre eine Variation der

Josephs-Geschichte erzählt, wurde

im Dezember letzten Jahres in allen

ägyptischen Kinos verboten. Der
Grund der Massnahme: Der Koran untersage die körperliche

Darstellung von Propheten (vgl. nachfolgenden
Artikel S. 15)

Der Fall «al-Mohager» spiegelt das aktuelle politische
Klima in Ägypten. In den vergangenen zwanzig Jahren
wurde das Land von einer «schleichenden Islamisierung»
erfasst, die die Rechte und Freiheiten — insbesondere für
Kulturschaffende - zunehmend einschränkt. Das Attentat

auf den Schriftsteller und Nobelpreisträger Nagib
Mahfûz am 14. Oktober 1994 ist ein deutliches Zeichen

der Radikalisierung. Die blühende Filmindustrie mit
einer Jahresproduktion von über 100 Filmen pro Jahr in
den fünziger Jahren - damals der zweitwichtigste Exportartikel

Ägyptens - ist durch den starken Einfluss der

konservativen Scheichs aus der Golfregion auf rund 40

Filme abgesunken. Die Kinometropole der arabischen

Welt befindet sich ökonomisch in einer kritischen Situation.

Die Privatisierung der vier staatlichen Studios, von
Laboratorien und 47 Kinosälen birgt die Gefahr, dass die

Infrastruktur in reaktionäre oder kommerzielle Hände

übergehen.
Die Angriffe aufSchahin und die schwierige Situation

der Kinoindustrie Ägyptens legen ein tiefgreifendes
Problem des Filmschaffens in allen islamisch geprägten Ländern

offen. Wo liegen Möglichkeiten und Grenzen der

Filmkunst im islamischen Kulturkreis, der das Medium
Film überwiegend als kommerzielle Massenware unter
staatlicher Zensur und unter Beschränkung durch
traditionelle Normen und Werte kennengelernt hat?

Auf der Ebene der Bildphilosophie gibt es innerhalb
des Islam eine ausgeprägte Distanz gegenüber bildlichen

Darstellungen, die sich auch in der Haltung zum Medium
Film niederschlägt. Die weitverbreitete Behauptung, dass

der Islam eine bilderfeindliche
Religion sei und die Filmkunst
verhindere, lässt sich jedoch nicht halten.

Kein islamisches Land hat je

Kino oder Fernsehen grundsätzlich
verboten. Öffentliche, theologische

Debatten über Sinn und
Zweck der Kinematografie wurden

nur vereinzelt geführt - etwa am

pan-islamischen Kongress in
Karachi 1952 - und hatten keine

wirksamen Sanktionen für die

Kinos zur Folge. Ebensowenig gibt es

filmtheoretische Untersuchungen
aus arabischer, persischer oder
türkischer Feder. Die analytische
Auseinandersetzung mit dem Medium
Film hat nicht stattgefunden.

Skepsis im Umgang mit realen

Bildern und eine erstaunliche Zurückhaltung in der

fundamentalen Kritik am Film bilden ein spannungsreiches
Paar. Die Wurzeln dieser Einstellung gehen nicht aufden

Koran zurück, denn diese Heilige Schrift macht keine

allgemeinen Aussagen zum Bild. Erst in den hadith

(Schriften über Worte und Taten des Propheten) wird
überliefert, dass Muhammad keine Abbildungen von
Lebewesen duldete. Seine Idee von Religion liess keinen

Platz für Idole — letztlich Götzenbilder. Der Mensch soll

sich nicht nur kein Bild von Gott, sondern auch kein Bild

Jussef Schahîn

ZOOM 11/95 11



TITEL FILM IN DER ISLAMISCHEN WELT

vom Menschen machen, den Gott nach seinem Ebenbild

geschaffen hat. Uberhaupt von keiner lebenden Kreatur

(Ein entsprechendes Bilderverbot existiert auch in der

jüdisch-christlichen Tradition, Exodus 20,4). Künstlern,
die den Willen des Propheten missachten — so der
Religionslehrer al-Buchri im 9. Jahrhundert -, droht am Tag
der Auferstehung die schrecklichste Strafe.

Die islamische Kunst richtet sich aufdas Göttliche und

Geistige, den eigentlichen Kern der Wirklichkeit. Das

Äussere der Schöpfung, die Wirklichkeit der Erscheinungen

sind, wie bei Piaton, nur Schatten des Eigentlichen.
Im Mittelpunkt der traditionellen ästhetischen Reflexion

steht das Ewiggültige, das nur
durch das Medium des Abstrakten
erkannt werden kann: durch Zahlen,

Geometrie, Kalligrafie,
Arabesken. Vor diesem Hintergrund
kann sich die naturalistische oder

gar reale Darstellung von Lebewesen

nicht behaupten. Trotzdem
entwickelte sich, gegen den Willen
der orthodoxen Grundströmung,
im Laufe der Jahrhunderte eine

reichhaltige bildliche Kunst, die vor
allem in der religiösen Mystik des

Sufismus und im Schiitentum (vor
allem im Iran und Irak) verwurzelt
ist. Dennoch blieb der islamischen

Kultur eine konkret-visuelle Ästhetik

weitgehend fremd.
Nasser Chemir

Film alsFilm als Ware
Wert
Die Distanz gegenüber dem
realistischen Medium Film geht nicht

nur auf die abstrakte

Bildphilosophie zurück, sondern auch

aufdie Ungleichzeitigkeit zwischen

den Werten der modernen
Filmindustrie und dem islamischen

Wertekodex. Aus der Perspektive
der islamischen Gläubigen
erscheint der westliche Lebensstil als Dekadenz. Mit dieser

Einschätzung korrespondiert ein intensives Gefühl des

geistigen und kulturellen Bedrohtseins, das durchaus

begründet ist. Der enorme Einfluss des Satellitenfernsehens

in den orientalischen Ländern hat zum Verbot von
Parabolantennen in Syrien, Iran, Irak und Saudiarabien

geführt. Marokko und Tunesien schränken die Invasion

aus dem Äther durch hohe Lizenzgebühren ein, und

Ägypten versucht, durch ein eigenes Satellitenprogramm
seine Vormachtsstellung in der arabischen Film- und

Le collier perdu de la colombe*
von Nasser Chemîr

Unterhaltungsindustrie zu behaupten.
Die Filmschaffenden erfahren diese wertkonservative

Überlebensstrategie zuerst einmal in den effektiven Zen-
surmassnahmen. Die islamische Orthodoxie konzentriert
sich in ihrer Kritik auf das Verbot der Prophetendarstellung

sowie der «Unmoral» wie Alkoholgenuss oder erotische

Szenen. Dies ist jedoch nur die Korrektur an der

Oberfläche. Die islamische Kultur beeinflusst mit ihren

Werten und Normen das Filmschaffen sehr viel umfassender

auf indirektem Weg. Da der Islam weder Aufklärung

noch industrielle Revolution erlebt hat, ist ihm die

Vorstellung des Individuums als Subjekt fremd. Er postu¬
liert demgegenüber das Ideal der

Gemeinschaft der Gläubigen. Das

Bürgertum als staatstragende und

gesellschaftlich-normierende Grösse

— im Sinne des modernen
Demokratiemodells - muss sich erst
noch konstituieren. Und hier stellt
sich die Frage, ob sich dieses Modell

überhaupt mit der islamischen

Tradition verbinden lässt (vgl.

Algerien, Iran). Die Kader- und

Cliquenbasis der organisierten
Staatlichkeit mit feudalistischer

Prägung ist, beispielsweise in den

Golfstaaten, noch immer weit
verbreitet.

Von diesen Rahmenbedingungen

ist sowohl der kommerzielle
als auch der künstlerische Film in
seinem kritischen Bezug zur

gesellschaftlichen Realität betroffen. Im
kommerziellen Feld dominieren

rührselige Melodramen, Komödien

und das Musical, das in den

neunziger Jahren ein revival erlebt

hat. Neben diesen herkömmlichen
Genres haben neuere billige
Filmgenres wie der Action-, Karate- und
Polizeifilm ihren Platz in der

Produktion erobert. Führend bleibt

trotz der tiefen Krise die Kinometropole Ägypten; die

türkische Produktion ist wegen dem massiven us-ameri-
kanischen Vormarsch fast vollständig zusammengebrochen.

Im Iran gibt es seit der islamischen Revolution 1979

keine kommerziellen Filme mehr. Der Libanon, ehemals

das zweitwichtigste arabische Filmland, wurde durch den

Bürgerkrieg zerstört.

Instabile Machtverhältnisse, soziale Ungerechtigkeit,
Arbeitslosigkeit und dunkle Zukunftsaussichten provozieren

Extremismus und Intoleranz. Der kritische und

12 ZOOM 11/95



engagierte Film, der lediglich einen Bruchteil der Produktion

ausmacht, ringt hart mit den scharfen

Zensurbestimmungen. Verboten sind alle Versuche, die
gesellschaftliche oder politische Normen fundamental in Frage
stellen. Ein Film, der den Islam kritisch zum Thema
macht oder die Ursachen der gesellschaftlichen Stagnation

analysiert, ist undenkbar bzw. nur verdeckt realisierbar.

Filme mit künstlerischem Anspruch haben zudem

Schwierigkeiten, ein Publikum zu finden.

Zwänge machen erfinderisch
In Ägypten sucht eine neue Generation von Regisseuren
wie Daûd Abd El-Sayyed, Yusry Nasrallah, Ali Badrachan

oder Asma al-Bakri im engen Raum zwischen kulturellen
Normen und wirtschaftlicher Depression nach neuen

Wegen. Dabei entwickeln sie Strategien, die mit politischem

Biss und provokantem Elumor die Zwänge
durchbrechen. Gerade Nasrallah bewegt in seinem schrillen

Milieu-Panorama «Marcides»

(Mercedes, 1993) die festgefahrene
Situation. Mit der vertrackten und
verschachtelten Geschichte, in der

sich Geheimdienstkrimi,
Erbschaftsgeschichte und Romanze

überschneiden und die gleichzeitig
die Klischees des ägyptischen Kinos

aufnimmt, treibt er ein lustvolles

Spiel des Uneindeutigen. Der Film

gibt eine clever-provokante
Antwort auf den moralinsauren,
patriarchalischen Identitätsdiskurs der

Fundamentalisten und rüttelt
damit an den logischen Grundlagen
der «Bärtigen». Die explizite
Auseinandersetzung mit islamischen

Konventionen sucht Nasrallah in

«Sobyan one banat» (1995). Die
liebevolle, dokumentarische
Bestandesaufnahme «Uber Jungen, Mädchen

und den Schleier» nimmt die

Kleidungsvorschrift für Frauen ernst und erkundet

alltägiche Formen des Widerstands gegen die Disziplinierung.

«Ich mache diesen Film in einem Zustand der Angst»,
bekennt die Algerierin Hafsa Zinai Koudil, eine kleine,

nervöse, kettenrauchende Frau, während dem Dreh von
«Démon auféminin» imWmter 1992/93. Inspiriert durch
ein fait divers aus der Presse, beschreibt sie in ihrem Film
eine Stadtfamilie, deren Sohn unter den Einfluss von
Integristen gerät. In der Folge verlangt der junge Mann

von seiner Mutter, dass sie den hidjab trägt. Als diese sich

gegen den Schleier wehrt, wird sie einer Dämonenaus¬

treibung unterzogen und erleidet dabei Verletzungen, die

zu einer schweren Behinderung führen. «Démon au

féminin» wurde unter Drohungen und Polizeischutz
realisiert und kann — wie auch Merzak Allouaches «Bab el-

Oued City» — in Algerien nicht gezeigt werden.

Hafsa Zinai Koudil entging im Juli 1994 einem

Entführungsversuch und hat sich deshalb vorübergehend
in Tunesien in Sicherheit gebracht. «Ich habe vier Kinder,
ich kann nicht dieselben Risiken auf mich nehmen wie
eine ledige Frau», konstatiert die 44jährige Mutter, die

aus einer sehr religiösen, aber «überhaupt nicht islamistischen»

Familie stammt. Die Flucht von zahlreichen
algerischen Künstlern ins Exil ist eine tragische, kulturelle

Entwicklung und auch ein schmerzhaftes Eingeständnis
der Ohnmacht.

Demokratische Öffnung in Tunesien
Innerhalb des Maghreb bietet Tunesien für Filmemacher

die optimalsten Bedingungen,
obwohl auch hier die Zensurpolitik
schärfer geworden ist. In den achtziger

Jahren — im speziellen nach

dem erzwungenen Rücktritt von
Habib Bourguiba 1987 — durchläuft

der tunesische Staat eine

demokratische Öffnung, die zu einem

wichtigen Impuls für das Autorenkino

wird. Nasser Chemîr («Les

baliseurs du désert», 1984, «Le collier

perdu de la colombe», 1989),
Nouri Bouzid («Rih essed/L'hom-

me de cendres», 1986, «Les sabots

en or», 1989, «Bezness», 1991) und
Ferid Boughedir («Halfaouine -
L'enfant des terrasses», 1990) nutzen

diese Möglichkeiten und
entwickeln sowohl die Filmsprache als

auch die cineastische Auseinandersetzung

mit der tunesischen Gesellschaft.

Nationale und internationale Anerkennung hat auch

das Erstlingswerk «Samt al kussûr» (Das Schweigen des

Palastes, 1994, siehe Kritik S. 33) der Regisseurin Mou-
fîda TIatli gefunden, das mit grosser poetischer Kraft die

Unterwerfung der Frauen unter die feudalen Spielregeln
des ehemaligen Prinzenclans ausleuchtet.

Innovatives Filmland Iran
«Als Filmschaffende versuchen wir gemeinsam, die verbotenen

Bilder zu zeigen, und diese poetischen Bilder, die

unsere eigenen sind, gefallen mir sehr.» Die iranische

Regisseurin Rachschan Bani-Etemäd hat in ihrem Film

«Halfaouine - L'enfant des terrasses»
von Ferid Boughedir

«Bezness» von Nouri Bouzid

ZOOM 11/95 13



«Rusari-yeabi» (Das blaue Kopftuch, 1995) eine Sequenz

montiert, die sich durch die besondere Gestaltung als

Allegorie auf die erste gemeinsame Liebesnacht eines

Paares auszeichnet. «In der Begegnung zwischen Rashul

und Nobar zeige ich in slow-motion, wie die junge Frau

barfuss durch Wasser läuft. Das ist

die erste Nacht, die sie miteinander

verbringen. Dieses besondere Bild

bringt zum Ausdruck, was ich

eigentlich sagen will. Ich muss zugeben,

dass sich unsere Filmkunst auf
dem rein technischen Niveau nicht
mit den Produktionen aus dem

Westen messen kann. Aber in der

Bildkultur haben wir neue Wege

gefunden, die die industrielle

Filmproduktion nicht beschreiten

kann.»

Der Iran hat sich in den letzten

Jahren - trotz einer rigorosen
Kontrolle durch die Zensur und materiellen

Schwierigkeiten - zu einem

der innovativsten Filmländer
entwickelt. Leitfigur dieser neuen terra

cinematografica ist Abbas Kiarostami,

der seit 1969 Filme macht und

mit seiner Spielfilm-Trilogie —

«Chaneh-ye dost kojast?» (Wo ist

das Haus meines Freundes?, 1987),
«Va zendegi edameh darad» (Und
das Leben geht weiter, 1992) und
«Sir-e derachtân-e seitûn» (Durch
den Olivenhain, 1994, vgl. ZOOM
8/94, S. 6ff.) - zum international

gefeierten Cineasten avancierte.

Zur kreativen iranischen Filmszene,

die seit 1983 von der islamischen

Revolution staatlich gefördert wird,

gehören unter anderen der renommierte

Regisseur Mohsen Mach-
malbaf («Nobat e ashegi/Die Zeit
der Liebe», 1990, «Salam Cinema»

1994), und die Filmautorinnen Pu-

rân Derachschande («Zaman-e az

dast rafteh/Verlorene Zeit», 1990)

sowie Rachschân Beni-Etemâd, die am Filmfestival von
Locamo 1995 den Bronzenen Leoparden für ihren

Wettbewerbsbeitrag «Rusarîye abi» erhielt. Mit rund 70

Filmen in diesem Jahr erreicht die Produktion einen

neuen Höhepunkt.
Was darf sichtbar werden? Was existiert als pure

Allegorie? Wo liegen die Grenzen des gesellschaftlich

Va zendegi edameh darad
von Abbas Kiarostami

Abbas Kiarostami

«Zaman-e az dast rafteh«
von Purän Derachschande

Erlaubten? Viele Filme kreisen um diese Fragen und
strahlen in dieser Bewegung eine Ernsthaftigkeit, Tiefe

und Unbedingheit aus, die durch die gesellschaftliche

Wirklichkeit (beispielsweise die sozialen Konsequenzen
des iranisch-irakischen Krieges) sowie durch die Arbeits¬

bedingungen innerhalb der scharfen

Zensurbestimmungen zu
erklären sind. Die geistigen Führer

der islamischen Revolution lehnen
das Kino nicht prinzipiell ab, was

auf die schiitische Bild-Theologie
der Ayatollahs zurückgeht.
Vielmehr reguliert ein restriktives Be-

willigungsverfahren die Produktion;

teilweise sind die Entscheide

willkürlich von Einzelpersonen

abhängig. Die Filmschaffenden müssen

sich an die islamische Ethik
(unpräziser Begriff, der vor allem

das Tragen des Kopftuchs, die Rolle

der Frau und die Beziehung
zwischen Paaren betrifft) halten und

jede direkte Kritik am Regime
vermeiden.

Die Regisseure und
Regisseurinnen - insgesamt arbeiten

neun Frauen in diesem Beruf —

nutzen den Spielraum, den ihnen
das System gibt, konsequent aus

und gehen immer wieder an die

Grenzen, um sie Stück für Stück zu
verschieben. Der kulturelle Widerstand

der iranischen Künstler und
Intellektuellen verkündet «mit
tausend Stimmen des Schweigens: Ich
bin stumm», wie der grosse iranische

Erzähler Dulatabadi einmal

sagte. Im Juni '95 haben über 200
Professionelle aus dem Filmbereich

gegen die staatlichen

Beschränkungen protestiert und
forderten «die Aufhebung der

bürokratischen Reglementierungen
und der ministeriellen

Überwachungsmethoden». Dass es im
Iran keine kritische Öffentlichkeit gibt, wird von Tâh-
mine Milanî in eine sprechende Metapher gefasst: «Wir
haben kein café, wo man sich treffen und miteinander
reden kann.» Die Rede vom café ist sehr orientalisch und
sehr persisch. Zwänge machen eben erfinderisch.

Charles Martig ist Filmbeauftragter des Katholischen Mediendienstes,
Zürich.

14 ZOOM 11/95


	Tausend Stimmen des Schweigens

