Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 11

Artikel: Tausend Stimmen des Schweigens
Autor: Martig, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Esti3 FILM IN DER ISLAMISCHEN WELT

Tausend Stimmen

tes Schweigens

Die «Islamische Welt» ist kein starrer und monolithischer
Block, sondern ein lebendiger, vielgestaltiger Religions- und
Kulturraum. Entsprechend unterschiedlich ist auch die Si-
tuation von Filmschaffendenim Islam, wie an Beispielen aus
Agypten, dem Iran und dem Maghreb gezeigt wird.

Charles Martig

chauplatz: Algier, Ende der achtziger Jahre.

Im kleinbiirgerlichen Stadtviertel Bab el-Ou-

ed gerit die beschauliche Ambiance aus den

Fugen: Dem jungen, modern denkenden
Biickersgehilfen Boualem reisst der Gedulds-

faden. Statt dem wohlverdienten Schlaf nach

der harten Nachtarbeit drohnt ithm der Gebetsruf des
Muezzin, des Vorbeters, direkt ins Ohr. Er stiirmt auf die
Terrasse und reisst den Lautsprecher herunter, der ausge-
rechnetan seinem Wohnhaus installiertist. Der Lautspre-
cher verschwindet und mit ihm die Predigtstimme des
Imam. Der Aufruhr der Extremisten im Quartier beginnt.
Was Merzak Allouache im Film «Bab el-Oued City»
(1994, ZOOM 5/95) zeigt, sind Momentaufnahmen aus
Algeriens Alltag. Das Klima der
Angst, der Extremismus und
die Situation der psychischen
und kérperlichen Gewalt pri-
gen die Welt, in der die algeri-
sche Jugend der neunziger Jah-
reaufwichst. Die politisch-reli-
gidse Polarisierung zerreisst das
Land. Allein in den vergange-
nen drei Jahren sind in den

L

Kimpfen zwischen radikalen S E
Islamisten und westlich Orien- «Bab el-Oued C
tierten 20’000 Menschen ums Leben gekommen. In «Bab
el-Oued City» gibt Allouache seiner trauernden Ohn-
macht iiber den schleichenden Verlust von Menschlich-
keit Ausdruck. Er versucht in seinem filmischen Aufschrei
aber auch, Moglichkeiten des Widerstands anzumelden
und Briicken des Verstehens zwischen unterschiedlichen
Menschen und Kulturen zu bauen.
Verstindnislosigkeit, Vorurteile und Feindbilder pri-
gen die Beziehung zwischen der westlichen und der
orientalischen Kultur, ganz besonders in bezug auf die

I0 zoom 11/95

ity» von Merzak Allouache

islamische Religion. Medienberichte iiber gewaltsame
Ausschreitungen, Bombendrohungen und Terroraktio-
nen bestitigen tagtiglich unser Feindbild des aggressiven
[slam. Die Ohnmacht und das Unverstindnis gegeniiber
der Entwicklung in Nordafrika und im Nahen Osten
verbindet sich mit einer tiefgreifenden Angst: Die Bedro-
hung der abendlindischen Kultur und Zivilisation durch
die gewalttitigen Muslime. Ein Feindbild, so einfach und
simpel, dass es reibungslos funktioniert und die Kinokas-
sen klingeln ldsst, wie der Action-Streifen «77ue Lies»
(USA 1994) haarstriubend vor Augen fiihrt. Arnold
Schwarzenegger miht die fundamentalistischen Terrori-
sten gleich reihenweise nieder, abgesegnet durch die Film-
story, die den Helden wasserdicht rechtfertigt.

Islam ist nicht gleich
Islam

Unsere Verstindnislosigkeit und
die damit verbundenen Vorur-
' teile beruhen weitgehend auf der
verhingnisvollen Gleichsetzung
von Islam und militantem Extre-
mismus. Demgegeniiber eroff-
net sich hinter dem rudimenti-
ren Dekor des Feindbildes eine
reiche und vielfiltige Glaubens-

N

tradition. Das breite Spektrum reicht vom Volksislam
tiber die mystische Bewegung des Sufismus bis zu der
traditionellen sowie der reformartorischen islamischen
Theologie, die bei uns keine nennenswerte Beachtung
finden. Innerhalb der gebildeten Schichten leben zahlrei-
che «Kulturmuslime», die sich zwar zum Islam bekennen,
aber doch eine gewisse Distanz pflegen, dhnlich wie
Agnostiker und Atheisten in Europa, die sich der christ-
lichen Kultur des Abendlandes verbunden fiihlen. Selbst

innerhalb der sogenannten islamistischen Gruppierun-



gen gibt es eine weite Bandbreite, von pazifistischen
Bewegungen bis zu militanten Terrorgruppen. Die Viel-
falc der Lebenswelten, Verhaltensweisen, der religivsen
Deutungen, spirituellen Pfade, Rechtsschulen und politi-
schen Interpretationen macht deutlich, dass «die islami-
sche Welt» nicht ein starrer und monolithischer Block ist,
sondern ein lebendiger und vielgestaltiger Religions- und
Kulturraum.

Im Bewusstsein dieser Pluralitit ist es wenig sinnvoll,
vom «islamischen Kino» zu sprechen. Die kulturellen
Unterschiede zwischen den Lindern, in denen der Islam
eine prigende Kraft darstellt, ist einfach zu gross, um cine
reprisentative Zusammenschau zu erarbeiten. Tatsache
ist, dass die (Bild- )Kultur zwischen Griechenland und
Kalifornien weitaus einheitlicher ist als diejenige zwi-
schen Algerien und Indonesien. Konzentriert man den
Blick auf das «islamische Kino», ergibt sich eine vollstin-
dig verdrehte Optik, die weder dem Islam noch dem
Filmschaffen in deren jeweiligen Vielfalt gerecht wird.
Aus diesem Grund sollen hier lediglich einige Aspekte
zum Einfluss des Islam auf das Filmschaffen in orientali-
schen Lindern im Mittelpunkt stehen. Die Bild-
philosophie und der Umgang mit der Filmkunst, der
Einfluss des Islam auf die Zensur-
massnahmen und deren Riickwir-
kung auf die Produktionsbedin-
gungen kristallisieren sich anhand
von aktuellen Filmbeispielen aus

Agypten, Iran und dem Maghreb.

Bilder, die nicht sein diirfen
Der international renommierteste
dgyptische Regisseur Jussef Scha-
hin befindet sich in offener Ausein-
andersetzung mit den sunnitischen
Fundamentalisten. Sein Film «a/-
Mohager» (Der Emigrant, 1994),
der im Hollywood-Stil der fiinfzi-
ger Jahre eine Variation der Jo-
sephs-Geschichte erzihlt, wurde
im Dezember letzten Jahres in allen
dgyptischen Kinos verboten. Der
Grund der Massnahme: Der Koran untersage die korper-
liche Darstellung von Propheten (vgl. nachfolgenden
Artikel S. 15)

Der Fall «al-Mohager» spiegelt das aktuelle politische
Klima in Agypten. In den vergangenen zwanzig Jahren
wurde das Land von einer «schleichenden Islamisierung»
erfasst, die die Rechte und Freiheiten — insbesondere fiir
Kulturschaffende — zunehmend einschrinkt. Das Atten-
tat auf den Schriftsteller und Nobelpreistriger Nagib
Mahftiz am 14. Oktober 1994 ist ein deutliches Zeichen

Jussef Schahiﬁ

der Radikalisierung. Die blithende Filmindustrie mit
einer Jahresproduktion von iiber 100 Filmen pro Jahr in
den fiinziger Jahren — damals der zweitwichtigste Export-
artikel Agyptens — ist durch den starken Einfluss der
konservativen Scheichs aus der Golfregion auf rund 40
Filme abgesunken. Die Kinometropole der arabischen
Welt befindet sich 6konomisch in einer kritischen Situa-
tion. Die Privatisierung der vier staatlichen Studios, von
Laboratorien und 47 Kinosilen birgt die Gefahr, dass die
Infrastruktur in reaktionire oder kommerzielle Hinde
tibergehen.

Die Angriffe auf Schahin und die schwierige Situation
der Kinoindustrie Agyptens legen ein tiefgreifendes Pro-
blem des Filmschaffens in allen islamisch geprigten Lin-
dern offen. Wo liegen Méglichkeiten und Grenzen der
Filmkunst im islamischen Kulturkreis, der das Medium
Film iiberwiegend als kommerzielle Massenware unter
staatlicher Zensur und unter Beschrinkung durch tradi-
tionelle Normen und Werte kennengelernt hat?

Auf der Ebene der Bildphilosophie gibt es innerhalb
des Islam eine ausgeprigte Distanz gegeniiber bildlichen
Darstellungen, die sich auch in der Haltung zum Medium
Film niederschligt. Die weitverbreitete Behauptung, dass
der Islam eine bilderfeindliche Re-
ligion sei und die Filmkunst ver-
hindere, ldsst sich jedoch nicht hal-
ten. Kein islamisches Land hat je
Kino oder Fernsehen grundsitzlich
verboten. Offentliche, theologi-
sche Debatten iiber Sinn und
Zweck der Kinematografie wurden
nur vereinzelt gefiihrt — etwa am
pan-islamischen ~ Kongress  in
Karachi 1952 — und hatten keine
wirksamen Sanktionen fiir die Ki-
nos zur Folge. Ebensowenig gibt es
filmtheoretische Untersuchungen
aus arabischer, persischer oder tiir-
kischer Feder. Die analytische Aus-
cinandersetzung mit dem Medium
Film hat nicht stattgefunden.

Skepsis im Umgang mit realen
Bildern und eine erstaunliche Zuriickhaltung in der fun-
damentalen Kritik am Film bilden ein spannungsreiches
Paar. Die Wurzeln dieser Einstellung gehen nicht auf den
Koran zuriick, denn diese Heilige Schrift macht keine
allgemeinen Aussagen zum Bild. Erst in den hadith
(Schriften tiber Worte und Taten des Propheten) wird
tiberliefert, dass Muhammad keine Abbildungen von
Lebewesen duldete. Seine Idee von Religion liess keinen
Platz fiir Idole — letztlich Gétzenbilder. Der Mensch soll
sich nicht nur kein Bild von Gott, sondern auch kein Bild

ZOOM 11/95 11



EZi31Y FILM IN DER ISLAMISCHEN WELT

vom Menschen machen, den Gott nach seinem Ebenbild
geschaffen hat. Uberhaupt von keiner lebenden Kreatur
(Ein entsprechendes Bilderverbot existiert auch in der
juidisch-christlichen Tradition, Exodus 20,4). Kiinstlern,
die den Willen des Propheten missachten — so der Religi-
onslehrer al-Buchri im 9. Jahrhundert —, droht am Tag
der Auferstehung die schrecklichste Strafe.

Dieislamische Kunst richtet sich auf das Gottliche und
Geistige, den eigentlichen Kern der Wirklichkeit. Das
Aussere der Schopfung, die Wirklichkeit der Erscheinun-
gen sind, wie bei Platon, nur Schatten des Eigentlichen.
Im Mittelpunkt der traditionellen dsthetischen Reflexion
steht das Ewiggiiltige, das nur
durch das Medium des Abstrakten
erkannt werden kann: durch Zah-
len, Geometrie, Kalligrafie, Ara-
besken. Vor diesem Hintergrund
kann sich die naturalistische oder
gar reale Darstellung von Lebewe-
sen nicht behaupten. Trotzdem
entwickelte sich, gegen den Willen
der orthodoxen Grundstrémung,
im Laufe der Jahrhunderte eine
reichhaltige bildliche Kunst, die vor
allem in der religiosen Mystik des
Sufismus und im Schiitentum (vor
allem im Iran und Irak) verwurzelt
ist. Dennoch blieb der islamischen
Kultur eine konkret-visuelle Asthe-
tik weitgehend fremd.

Film als Ware — Film als
Wert

Die Distanz gegeniiber dem reali-
stischen Medium Film geht nicht
auf die Bild-

philosophie zuriick, sondern auch

nur abstrakte
auf die Ungleichzeitigkeit zwischen
den Werten der modernen Film- %
industrie und dem islamischen L
Wertekodex. Aus der Perspektive
der islamischen Gldubigen er-
scheint der westliche Lebensstil als Dekadenz. Mit dieser
Einschitzung korrespondiert ein intensives Gefiihl des
geistigen und kulturellen Bedrohtseins, das durchaus
begriindet ist. Der enorme Einfluss des Satellitenfern-
sehens in den orientalischen Lindern hatzum Verbot von
Parabolantennen in Syrien, Iran, Irak und Saudiarabien
gefiihrt. Marokko und Tunesien schrinken die Invasion
aus dem Ather durch hohe Lizenzgebiihren ein, und
Agypten versucht, durch ein eigenes Satellitenprogramm
seine Vormachtsstellung in der arabischen Film- und

12 zoom 11/95

«Le collier perd

u de la colombe»
von Nasser Chemir

Unterhaltungsindustrie zu behaupten.

Die Filmschaffenden erfahren diese wertkonservative
Uberlebensstrategie zuerst einmal in den effektiven Zen-
surmassnahmen. Die islamische Orthodoxie konzentriert
sich in ihrer Kritik auf das Verbot der Prophetendarstel-
lung sowie der «Unmoral» wie Alkoholgenuss oder eroti-
sche Szenen. Dies ist jedoch nur die Korrektur an der
Oberfliche. Die islamische Kultur beeinflusst mit ihren
Werten und Normen das Filmschaffen sehr viel umfas-
sender auf indirektem Weg. Da der Islam weder Aufkli-
rung noch industrielle Revolution erlebt hat, ist ihm die
Vorstellungdes Individuums als Subjekt fremd. Er postu-
liert demgegeniiber das Ideal der
Gemeinschaft der Gliubigen. Das
Biirgertum als staatstragende und
gesellschaftlich-normierende Gros-
se — im Sinne des modernen De-
mokratiemodells — muss sich erst
noch konstituieren. Und hier stellt
sich die Frage, ob sich dieses Mo-
dell iiberhaupt mitder islamischen
Tradition verbinden ldsst (vgl.
Algerien, Iran). Die Kader- und
Cliquenbasis der organisierten
Staatlichkeit mit feudalistischer
Prigung ist, beispielsweise in den
Golfstaaten, noch immer weit ver-
breitet.

Von diesen Rahmenbedingun-
gen ist sowohl der kommerzielle
als auch der kiinstlerische Film in
seinem kritischen Bezug zur gesell-
schaftlichen Realitit betroffen. Im
kommerziellen Feld dominieren
rithrselige Melodramen, Komadi-
en und das Musical, das in den
neunziger Jahren ein revival erlebt
hat. Neben diesen herkémmlichen
Genres haben neuere billige Film-
genres wie der Action-, Karate- und
Polizeifilm ihren Platz in der Pro-
duktion erobert. Fiihrend bleibt
trotz der tiefen Krise die Kinometropole Agypten; die
tiirkische Produktion ist wegen dem massiven us-ameri-
kanischen Vormarsch fast vollstindig zusammengebro-
chen. Im Irangibtesseitder islamischen Revolution 1979
keine kommerziellen Filme mehr. Der Libanon, ehemals
das zweitwichtigste arabische Filmland, wurde durch den
Biirgerkrieg zerstort.

Instabile Machtverhiltnisse, soziale Ungerechtigkeit,
Arbeitslosigkeit und dunkle Zukunftsaussichten provo-
zieren Extremismus und Intoleranz. Der kritische und



engagierte Film, der lediglich einen Bruchteil der Produk-
tion ausmacht, ringt hart mit den scharfen Zensur-
bestimmungen. Verboten sind alle Versuche, die gesell-
schaftliche oder politische Normen fundamental in Frage
stellen. Ein Film, der den Islam kritisch zum Thema
macht oder die Ursachen der gesellschaftlichen Stagnati-
on analysiert, ist undenkbar bzw. nur verdecke realisier-
bar. Filme mit kiinstlerischem Anspruch haben zudem
Schwierigkeiten, ein Publikum zu finden.

Zwiinge machen erfinderisch

In Agypten sucht eine neue Generation von Regisseuren
wie Da(id Abd El-Sayyed, Yusry Nasrallah, Ali Badrachan
oder Asma al-Bakri im engen Raum zwischen kulturellen
Normen und wirtschaftlicher Depression nach neuen
Wegen. Dabei entwickeln sie Strategien, die mit politi-
schem Biss und provokantem Humor die Zwinge durch-
brechen. Gerade Nasrallah bewegt in seinem schrillen
Milieu-Panorama «Marcides» (Mer-
cedes, 1993) die festgefahrene Si-
tuation. Mit der vertrackten und
verschachtelten Geschichte, in der
sich  Geheimdienstkrimi, Erb-
schaftsgeschichte und Romanze
tiberschneiden und die gleichzeitig
die Klischees des dgyptischen Kinos
aufnimmt, treibt er ein lustvolles
Spiel des Uneindeutigen. Der Film g . 179
gibt eine clever-provokante Ant-
wort auf den moralinsauren, patri-
archalischen Identititsdiskurs der
Fundamentalisten und riittelt da-
mit an den logischen Grundlagen
der «Birtigen». Die explizite Aus-
einandersetzung mit islamischen
Konventionen sucht Nasrallah in
«Sobyan oue banat» (1995). Die lie-
bevolle, dokumentarische Bestan-
desaufnahme «Uber Jungen, Mid-
chen und den Schleier» nimmt die
Kleidungsvorschrift fiir Frauen ernst und erkundet
alltigiche Formen des Widerstands gegen die Disziplinie-
rung.

«Ich mache diesen Film in einem Zustand der Angst»,
bekennt die Algerierin Hafsa Zinai Koudil, eine kleine,
nervose, kettenrauchende Frau, wihrend dem Dreh von
«Démon au féminin» im Winter 1992/93. Inspirierc durch
ein fait divers aus der Presse, beschreibt sie in ihrem Film
eine Stadtfamilie, deren Sohn unter den Einfluss von
Integristen gerit. In der Folge verlangt der junge Mann
von seiner Mutter, dass sie den hidjab trigt. Als diese sich
gegen den Schleier wehrt, wird sie einer Dimonenaus-

«Halfaouine - L’enfant des terrasses»
von Ferid Boughedir

«Bezness» von Nouri Bouzid

treibung unterzogen und erleidet dabei Verletzungen, die
zu einer schweren Behinderung fiihren. «Démon au
féminin» wurde unter Drohungen und Polizeischutz rea-
lisiert und kann — wie auch Merzak Allouaches «Bab el-
Oued City» — in Algerien nicht gezeigt werden.

Hafsa Zinai Koudil entging im Juli 1994 einem
Entfiihrungsversuch und hat sich deshalb voriibergehend
in Tunesien in Sicherheit gebracht. «Ich habe vier Kinder,
ich kann nicht dieselben Risiken auf mich nehmen wie
eine ledige Frau», konstatiert die 44jihrige Mutter, die
aus einer sehr religivsen, aber «iiberhaupt nicht islamisti-
schen» Familie stammt. Die Flucht von zahlreichen alge-
rischen Kiinstlern ins Exil ist eine tragische, kulturelle
Entwicklung und auch ein schmerzhaftes Eingestindnis

der Ohnmacht.

Demokratische Offnung in Tunesien

Innerhalb des Maghreb bietet Tunesien fiir Filmemacher
die optimalsten Bedingungen, ob-
wohl auch hier die Zensurpolitik
schirfer geworden ist. In den acht-
ziger Jahren — im speziellen nach
dem erzwungenen Riickeritt von
Habib Bourguiba 1987 — durch-
lduft der tunesische Staat eine de-
mokratische Offnung, diezu einem
wichtigen Impuls fiir das Autoren-

kino wird. Nasser Chemir («Les
baliseurs du désert», 1984, «Le col-
lier perdu de la colombe», 1989),
Nouri Bouzid («Rih essed/L’hom-
me de cendres», 1986, «Les sabots
enor, 1989, «Bezness», 1991) und
Ferid Boughedir («Halfaouine —
L’enfant des terrasses», 1990) nut-
zen diese Maglichkeiten und ent-
wickeln sowohl die Filmsprache als
auch die cineastische Auseinander-
setzung mit der tunesischen Gesell-
schaft.

Nationale und internationale Anerkennung hat auch
das Erstlingswerk «Samt al kussiir» (Das Schweigen des
Palastes, 1994, siche Kritik S. 33) der Regisseurin Mou-
fida Tlatli gefunden, das mit grosser poetischer Kraft die
Unterwerfung der Frauen unter die feudalen Spielregeln
des ehemaligen Prinzenclans ausleuchtet.

Innovatives Filmland Iran

«Als Filmschaffende versuchen wir gemeinsam, die verbo-
tenen Bilder zu zeigen, und diese poctischen Bilder, die
unsere eigenen sind, gefallen mir sehr.» Die iranische
Regisseurin Rachschan Bani-Etemad hat in ihrem Film

ZOOM 11/95 13



«Rusari-ye abi» (Das blaue Kopfruch, 1995) eine Sequenz
montiert, die sich durch die besondere Gestaltung als
Allegorie auf die erste gemeinsame Liebesnacht eines
Paares auszeichnet. «In der Begegnung zwischen Rashul
und Nobar zeige ich in slow-motion, wie die junge Frau
barfuss durch Wasser lauft. Das ist
die erste Nacht, die sie miteinander
verbringen. Dieses besondere Bild
bringt zum Ausdruck, was ich ei-
gentlich sagen will. Ich muss zuge-
ben, dass sich unsere Filmkunst auf
dem rein technischen Niveau nicht
mit den Produktionen aus dem
Westen messen kann. Aber in der
Bildkultur haben wir neue Wege
gefunden, die die industrielle Film-
produktion  nicht  beschreiten
kann.»

Der Iran hat sich in den letzten
Jahren — trotz einer rigorosen Kon-
trolle durch die Zensur und materi-
ellen Schwierigkeiten — zu einem
der innovativsten Filmlinder ent-
wickelt. Leitfigur dieser neuen terra
cinematografica ist Abbas Kiarosta-
mi, der seit 1969 Filme macht und
mit seiner Spielfilm-Trilogie -
«Chaneh-ye dost kojast?» (Wo ist
das Haus meines Freundes?, 1987),
«Va zendegi edameh darad» (Und
das Leben geht weiter, 1992) und
«Sir-e derachtin-e seitin» (Durch
den Olivenhain, 1994, vgl. ZOOM
8/94, S. 6ff.) — zum international
gefeierten  Cineasten  avancierte.
Zurkreativen iranischen Filmszene,
die seit 1983 von der islamischen
Revolution staatlich geférdert wird,
gehoren unter anderen der renom-
mierte Regisseur Mohsen Mach-
malbaf («Nobat e ashegi/Die Zeit
der Liebe», 1990, «Salam Cinema»
1994), und die Filmautorinnen Pu-
ran Derachschande («Zaman-e az
dast rafteh/Verlorene Zeit», 1990)
sowie Rachschian Beni-Etemad, die am Filmfestival von
Locarno 1995 den Bronzenen Leoparden fiir ihren
Wettbewerbsbeitrag «Rusariye abi» erhielt. Mit rund 70
Filmen in diesem Jahr erreicht die Produktion einen
neuen Hohepunke.

Was darf sichtbar werden? Was existiert als pure
Allegorie? Wo liegen die Grenzen des gesellschaftlich

14 zooM 11/95

«Va zendegi edameh darad»
von Abbas Kiarostami

«Zaman-e az dast rafteh«
von Puran Derachschande

Erlaubten? Viele Filme kreisen um diese Fragen und
strahlen in dieser Bewegung eine Ernsthaftigkeit, Tiefe
und Unbedingheit aus, die durch die gesellschaftliche
Wirklichkeit (beispielsweise die sozialen Konsequenzen
des iranisch-irakischen Krieges) sowie durch die Arbeits-
bedingungen innerhalb der schar-
fen Zensurbestimmungen zu er-
kliren sind. Die geistigen Fiihrer
der islamischen Revolution lehnen
das Kino nicht prinzipiell ab, was
auf die schiitische Bild-Theologie
der Ayatollahs zuriickgeht. Viel-
mehr reguliert ein restriktives Be-
willigungsverfahren die Produki-
on; teilweise sind die Entscheide
willkiirlich von Einzelpersonen ab-
hingig. Die Filmschaffenden miis-
sen sich an die islamische Ethik
(unpriziser Begriff, der vor allem
das Tragen des Kopftuchs, die Rol-
le der Frau und die Bezichung zwi-
schen Paaren betrifft) halten und
jede direkte Kritik am Regime ver-
meiden.

Die Regisseure und Regis-
seurinnen — insgesamt arbeiten
neun Frauen in diesem Beruf —
nutzen den Spielraum, den ihnen
das System gibt, konsequent aus
und gehen immer wieder an die
Grenzen, um sie Stiick fiir Stiick zu
verschieben. Der kulturelle Wider-
stand der iranischen Kiinstler und
Intellektuellen verkiindet «mit tau-
send Stimmen des Schweigens: Ich
bin stumm», wie der grosse irani-
sche Erzihler Dulatabadi einmal
sagte. Im Juni ’95 haben tiber 200
Professionelle aus dem Filmbe-
reich gegen dic staatlichen Be-
schrinkungen protestiert und for-
derten «die Authebung ... der bii-
rokratischen  Reglementierungen
und der ministeriellen Uber-
wachungsmethoden». Dass es im
Iran keine kritische Offentlichkeit gibt, wird von Téh-
mine Milani in eine sprechende Metapher gefasst: «Wir
haben kein café, wo man sich treffen und miteinander
reden kann.» Die Rede vom caféist schr orientalisch und
sehr persisch. Zwinge machen eben erfinderisch. B

Charles Martig ist Filmbeauftragter des Katholischen Mediendienstes,
Ziirich.



	Tausend Stimmen des Schweigens

