
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 11

Artikel: Abdullah oder Kolja?

Autor: Chotinenko, Wladimir / Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WLADIMIR CHOTINENKO

Abdullah oder Kolja?
Ein russischer Kriegsveteran, der in Afghanistan in Gefangenschaft und zum
Islam übergetreten ist, gerät nach seiner Rückkehr in die Heimat in Konflikte
mit seiner Umgebung. Ein Gespräch mit Wladimir Chotinenko über Thema und

Hintergründe seines Films «Musulma'nin», das während der diesjährigen
Moskauer Filmfestspiele stattgefunden hat.

Am b r o s Eichenberge r

Mit seinem Film «Musul'manin»

(Der Muslim, 1995), hat der
russische Regisseur Wladimir Chotinenko
ein Thema angeschnitten, das von breiten

Teilen der heutigen Gesellschaft,

nicht nur der russischen, als interessant,

aktuell und brisant empfunden wird.

Kolja, ein junger Kriegsveteran kehrt

nach siebenjähriger Gefangenschaft in

Afghanistan, wo er zum Islam übergetreten

ist, in sein kleines, traditionelles,
urrussisches Heimatdorfzurück. Seine rigide

und puritanische islamische Moral
steht quer zu dem, was seine angestammte

orthodoxe Umgebung lebt - oder vorgibt

zu leben. Die Kluft führt unweigerlich

zu Konflikten.
Chotinenko gehört zur mittleren

Generation der russischen Regisseure und

hat vor kurzem für seinen vorhergehenden

Film «Makarow» (1993) für die beste

Regie und den besten Film den Nika-
Preis zugesprochen bekommen, der heute

als höchste Auszeichnung angesehen

wird, die Russland noch vergibt. «Der

Muslim», sein achter langer Film, machte

schon vor seiner Fertigstellung auch im

Ausland als eine Art Geheimtip die Runde.

Am Festival von Montréal war er im
Wettbewerb zu sehen, danach haben ihn

auchToronto, St. Sebastian und Venedig
in ihre Programme aufgenommen.

Die Story Ihres neuen Films über die

Heimkehr eines zum Islam übergetretenen

jungen Russen ausAfghanistan ist so aktuell

und brisant, dass man annehmen kann, es

liege ihr eine reale Begebenheit zugrunde.

Nur indirekt, denn ich habe einen Spielfilm

und keinen Dokumentarfilm
gedreht. Allerdings soll es eine ganze Reihe

von russischen Soldaten gegeben haben,

die während ihres Einsatzes in Afghani¬

stan freiwillig oder gezwungenermassen,
aus Angst, zum Islam übergetreten sind.

Darüber gibt es dokumentarisches Material

und Fernsehreportagen, die ich

teilweise gesehen habe. Aber die Idee zu

diesem Film ist mir während eines

Filmforums in Yalta, vor allem durch die

Gespräche mit Waleria Zalotucha

gekommen, die schon beim Drehbuch zu

«Makarow» mitgearbeitet hat.

Wie habeti die Muslims, die den Film

gesehen haben, auf ihn reagiert?

Da es sich um ein aktuelles und «explosives»

Thema handelt, das zu Animositäten

Anlass geben kann, habe ich Vertreter

des Islam schon bei den Dreharbeiten
als Experten beigezogen. Sie sollten dem

Hauptdarsteller, der ja kein Muslim,
sondern einer unserer talentierten
russischen Schauspieler ist, helfen, die islamischen

Sitten besser kennenzulernen und

die Verse aus dem Koran bei seinen

Gebeten korrekt zu rezitieren. Die
Reaktionen aufden fertigen Film sind, soweit

ich feststellen konnte, von dieser Seite

her gemischt. Einerseits wird die Befreiung

Koljas vom Unglauben mit Genugtuung

zur Kenntnis genommen.
Andererseits bleiben den Zuschauerinnen

und Zuschauern die (islam-)kritischen

Untertöne des Werkes nicht verborgen.

Zum Beispiel die Anfälligkeiten für

Sturheit, Prüderie, Fundamentalismus

und Fanatismus, die den bekehrten

Kolja, der jetzt Abdullah heisst, und seine

islamische Moral charakterisieren. Er

verlässt z.B. eine Filmvorführung wegen
den etwas lockeren Liebeszenen, er weigert

sich, die Ikone des heiligen Nikolaus,

seines Namenspatrons, zu küssen,

wie es orthodoxer Sitte entspricht, und

er trinkt keinen Wodka auf dem Grab

seines Vaters.

Demzufolgegibt es also keinen Grund,

den Film als Werbeträgerfür den Islam zu
verstehen und zu benutzen.

Reaktionen in dieser Richtung hat es

gegeben, aber sie dürften aus Kreisen

stammen, die den Film nicht lesen können

oder ihn gar nicht gesehen haben.

Deshalb kann man sie, denke ich, vergessen.

Demonstrationen sind nicht zu
befürchten.

Der Film sagt demnach ebensoviel aus

über den Zustandderpost-sowjetischen Ge-

sellschafi in Russland wie über den Islam in

Afghanistan und in den asiatischen

Republiken.

Kritiker der Moscow Firnes haben den

Film tatsächlich als «Parabel of PostSov-

iet-Morality» charakterisiert. Vorherrschend

dabei sind die Phänomene von
Wertezerfall und Glaubensverlust. Der
Vater von Kolja hat sich das Leben

genommen, die Mutter betrügt den Staat

durch Diebstahl, damit sie überleben

kann, der Bruder säuft, und seine Freundin

verkauft sich als Prostituierte, um
Geld zu verdienen. Diesen Zeichen der

Verwahrlosung stellt der Afghanistan-
Rückkehrer seinen Glauben und seine

Sittenstrenge gegenüber.

Aber esgelingt ihm nicht, seine Familie
und sein Dorfdavon zu überzeugen, sodass

er in ihren Augen zum Fremdkörper, ja
zum « Verräter» wird, den man am liebsten

wieder dorthin zurückschicken würde, woher

ergekommen ist. Von Toleranz und von

Bereitschaf zum Dialog ist, auf beiden

Seiten, nichts zu spüren, trotz anfänglichem

Gewähreidassen:« Lass ihn machen,

bzw. beten, Gott ist barmherzig. »

Mit Dialog wären die einfachen Leute in
diesem traditionellen russischen Dorf
auch völlig überfordert gewesen. Sie

haben die Rückkehr ihres Afghan BoycsNcet

4 ZOOM 11/95



mit Sehnsucht erwartet, aber dann

entpuppt sich ihr Kolja allmählich als strammer

islamischer Sittenrichter, sodass sie

Mühe haben, ihn als einen der ihren

wiederzuerkennen. Vielmehr fangen sie

an, über «seinen Allah», «sein Afghanistan»,

seinen neuen arabischen Namen

Abdullah zu spötteln. Sein jähzornig
veranlagter Bruder betrachtet ihn sogar als

«Verräter», nicht nur in bezug auf die

orthodoxe Tradition, gegen die er sich

sträubt, sondern auch in bezug auf das

russische Wesen, die russischen

Charaktereigenschaften und das russische

«Mutterland».

Auch landschaftlich wird dieses russische

Mutterland vom bekannten Kameramann

Alexej Rodionow, der beim englischen

Film «Orlando» mitgearbeitet hat,

mit beeindruckenden Auftnahmen aufdie

Leinwand geholt, die nationale Gefühle

stimulieren (können).

Die äussere Schönheit der Landschaft,

des kleinen Dorfes nahe der Stadt Kasi-

mow, wo wir drehten, steht bewusst in
Kontrast zu den inneren Zerfallserscheinungen

und Widersprüchen, die bei dessen

Bewohnern festzustellen sind. Als

Statisten im Film haben sie aber gute
Arbeit geleistet, sodass ich mich über

ihren Einsatz und über ihr Zusammenwirken

mit so berühmten Schauspielern
wie Jewgenij Mironow oder Jewdokija
Germanowa nicht beklagen kann. Die
Lebensfreude, die dadurch entstanden

ist, hat uns allen gut getan. Sie soll

Zukunftsperspektiven öffnen!

Neben dem Verlust von Werten und

Glauben scheint in der russischen Gesellschaft

aber auch das Bedürfnis danach wieder

vorhanden zu sein.

Eines meiner Anliegen bei diesem Film
hat tatsächlich darin bestanden, die

Bedeutung des (religiösen) Glaubens und
die Suche danach für die Erneuerung

unserer Gesellschaft bewusster zu
machen. Denn diese hat mehr als 70 Jahre

lang ohne diese Bezüge gelebt. Kolja, der

Muslim im Film, wurde zwar in seiner

Jugend als Bauernsohn vom Land noch

christlich getauft. Danach ist er aber, wie

die meisten anderen Russen, ohne jeden
Gedanken an die Religion und an Gott

erzogen worden und aufgewachsen. Das

innere Vakuum, das dadurch entstanden

ist, hat ihn für den Islam empfänglich

gemacht: Den Gott, der ihm bei uns
vorenthalten wurde, hat er in Afghanistan

gefunden! Jetzt ist es auch bei uns
wieder erlaubt, an Gott zu glauben. Viele

suchen den Weg dazu und gehen in die

Kirche. Entsprechende Anspielungen

gibt es auch im Film. Etwa dadurch, dass

die Mutter einen Priester kommen lässt,

der die zerstrittenen Brüder miteinander
versöhnen soll.

Neben der Suche nach Glauben und

Gott spielt auch die Korruption und die

fragwürdige Suche nach Dollars eine Rolle.

Dies kommt im Film (aus kommerziellen

Gründen?) mit Stilmitteln des Surrealismus,

der Komödie, der Groteske und des FLorrors,

also mit einem Mix-Genre zur Darstellung,

der viele Kritiker etwas irritiert.
Ein Film soll die Leute auch unterhalten,
nicht nur belehren oder belehren wollen.
Schon deshalb, weil er sonst mit den

amerikanischen Produktionen, die unseren

riesigen Markt erobert haben, ohnehin

nicht mehr konkurrieren kann. Deshalb

darfman sich über die alten und die

neuen Varianten von America my Rival
schon ein bisschen lustig machen. Auch
über die neue und neureiche Klasse von
Bisinessmeni, die unser Land — und sich

selbst - durch amerikanische Dollars

dem peace und dem progress näherbringen

wollen. Im Film sind die Dollarnoten

des Spekulanten, der Parzellen russischer

Erde für teures Geld verkauft,

vergiftet. Sie schwimmen im Fluss davon,

nachdem ein Helikopter sie auf die Erde

herabregnen liess... I
ZOOM 11/95 5


	Abdullah oder Kolja?

