
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 5

Artikel: Liebe Leidenschaft

Autor: Loretan, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL GOD ART

Liebe Leidenschaft
Mit Liebesfilmen wider erfahrungsloses Reden von der Liebe Gottes.

Eine Spurensuche anhand von zeitgenössischen Liebesfilmen.

Matthias L o r e t an

Gott
ist die Liebe. Dieser Satz ist dogmatisch

abstrakt. Wahr wird seine Aussage erst, wenn
sie als Erfahrung konkret ausgewiesen werden
kann.

Die menschliche Geschichte legt nahe, entweder

an der Güte oder an der Allmacht Gottes zu (ver)

zweifeln. Warum hat Gott Auschwitz zugelassen? Warum

greift er nicht ein, wenn die Lebensgrundlagen auf
dem Planeten zerstört werden? Warum tut er nichts,

wenn eine(r) verzweifelt?

Der Abschied vom allmächtigen Gott der
spätantiken Philosophen könnte leichter fallen, wenn die

biblische Botschaft vom eifersüchtigen Gott, vom
Gott, der Mensch geworden ist, ernstgenommen wird.
Es ist ein Gott, der mit seinem Volk und der ganzen
Menschheit leidet.

Mit seiner Schöpfung hat Gott Raum geschaffen
für die Existenz einer autonomen, ihren eigenen Ge¬

setzen unterworfenen Welt(,). In seiner Liebe machte
sich der biblische Gott von den Menschen abhängig
und wartet zur Vollendung der Schöpfung auf die

Antwort der Menschen. Damit kehrt sich die Frage der

Theodizee ein Stück weit um: Wie kann der Mensch
zulassen, dass die von Gott gewollte Freiheit des

Menschen wider den Menschen und alle Kreatur
missbraucht wird? (2)

Gott in den Menschen lieben. Aber wie die Menschen

lieben? Versuchen wir eine kleine Spurensuche
anhand von zeitgenössischen Liebes-Filmen. Ihre
Autoren hüten sich vor der direkten Rede über die Liebe

Gottes. Sie schaffen Geschichten und Bilder, in denen

Liebe als Leidenschaft erfahrbar wird, deren Gelingen
aber aussteht. Sie machen durstig nach Liebe, weisen
aber gerade darin über sich hinaus auf ein Kommendes.

Für uns Endliche hat sich Liebe zu bewähren am
Defekten, ihr Prüfstein ist das Leiden, die Passion.

Option der Liebe: Olaf Lubaszenko in «Dekalog, Sechs» von Krzysztof Kieslowski

ZOOM 5/95 15



TITEL GOD ART

Liebe als utopische Möglichkeit: Grazyna Szapolowska in «Dekalog, Sechs« von Krzysztof

16 ZOOM 5/95

in kurzer Film über die Liebe
I > Nach katholischer Moraltheologie sollen in der

Ehe die drei Grundformen der Liebe
zusammenkommen: die sexuelle, die erotische, die fürsorgliche.

Krzysztof Kieslowski greift diesen Anspruch in
seinem sechsten Film zum «Dekalog»-Zyklus auf, ohne

allerdings deren institutionelle Festschreibung zu
übernehmen. Zusammen mit seinem Drehbuchautor

Krzysztof Piesiewicz erfindet der polnische
Filmregisseur eine offene Konstellation, in der drei Figuren
unterschiedlichen Alters je eine Option der Liebe

leben. Der junge, unscheinbare Postbeamte Tomek
verliebt sich in seine Nachbarin Magda. Er beobachtet

heimlich mit einem Fernrohr, wie sie in ihrer Wohnung

Liebhaber empfängt. Der Voyeur fasst den Mut,
das Versteck aufzugeben, in das fremde Leben mit
kleinen Tricks einzugreifen und der aufgebrachten
Frau schliesslich seine Liebe zu erklären. Doch Magda

vermag sich vorerst in den erotischen Projektionen
Tomeks nicht zu erkennen. Sie nimmt in der Offenbarung

des Jungen nur die Repetition eines ihr bekannten

Schemas wahr: das der souveränen sexuellen

Befriedigung. Zu spät erkennt sie, wie tiefsie den verletzbaren

Erotiker getroffen hat. Erst in der Reue erkennt
sie ihre Gefühle fürTomek und versucht ihn zu finden.
Doch nun ist es die melancholisch gewährende
Schlummermutter, die schützend und nicht ohne Ei¬

gennutz ihre Eland auf den im Heilschlaf liegenden
Seher legt. In ihrer Selbst-Überschreitung ist Magda

nur noch der Blick durch Tomeks Fernrohr vergönnt:
Durch die Dezentrierung ihrer Sehweise vermag sie

ihre traurige Seite wahrzunehmen.

Mit geschickten dramaturgischen Verzögerungen
verwehrt Kieslowski seinen Figuren in «Dekalog, Sechs»

das Happy-End. Sie vermögen den Komplex der Liebe

oder die Gewalt der Übertragungen nicht aufzulösen,

sie verpassen den dazu günstigen Augenblick. In der

offenen Struktur der Erzählung, in ihren Brüchen und
in der Verschränkung der Teilperspektiven der Figuren
scheint aber immerhin für die Betrachtenden die Liebe
als utopische Möglichkeit, als Sinnerfahrung auf. Sie

birgt das Versprechen, dass die Figuren sich selbst und
einander ohne Vorbehalte in ihrem existentiellen
Dasein erkennen und annehmen können. Die Dramaturgie

des Zufalls lässt dabei deutlich werden, dass das

Gelingen der Liebe kein moralisches Verdienst ist. Sie

fällt zu, bricht ein (vgl. das Plötzliche beim Einbruch

zur Entwendung des Fernrohrs). Worauf es ankäme,

wäre die Sensibilität, angemessen (auf die Gnade) zu

antworten. Kieslowskis unmoralische «Dekalog»-Fil-

me können als Modelle der Rechtfertigung gelesen

werden. Ästhetisch realisieren sie diese Programmatik
gerade durch die Kunst, die strittigen und anfechtbaren

Figuren in Güte zu sehen<3).



/\ ustreibung der Leidenschaft durch Mo-
/ I ralisierung und Idealisierung

JL JL Wie sich aber auf das Unverfügbare einstellen?

Wie die Kraft der Liebe fassen? Ihrem Geheimnis
auf die Spur kommen?

Die moralisierende Rede von der Liebe ist eine

Form des Kleinglaubens. Sie bindet ihre Möglichkeiten

an eine Norm oder Institution. Damit über- und
unterfordert sie die Sensibilität der Liebe. Zum einen
haben nun Eheleute auf Tod und Verderben in der

Institution glücklich zu werden. Zum anderen geht
Liebe gerade nicht in planbarem Handeln und willentlicher

Leistung auf. In ihrer Unverfügbarkeit scheint
sie gerade der Rechtschaffenheit und der (Selbst)

Gerechtigkeit zu entschwinden.
Eine andere Gefahr der theologischen Rede über

die Liebe besteht in der Halbierung des Leibes, in der

Verdrängung des Körperlichen. Der Preis dieser

Idealisierung ist der Verlust der Leidenschaft. Die theologische

Rede wird dadurch kraftlos. Die Auferstehung
der Toten in ihren Leibern verschiebt sich in ein fernes

Jenseits, aufden Jüngsten Tag. Wie aber die Liebe jetzt
ankommen könnte, wie die Menschen in ihrer
Endlichkeit und Leibhaftigkeit ihre Erlösung erwarten
könnten, auf diese Fragen gibt die Theologie
ausweichende, abstrakte Antworten. Sie hat den anschaulichen

Bezug verloren zu den Abgründen und Gefähr¬

dungen der Liebe, zu einer gewissen Tragik Gottes im
Innersten seiner Schöpfung (4).

Blue
Velvet»: Erlösung der lebenden To¬

ten durch den Abstieg in den Körper?
«Blue Velvet» (1986) von David Lynch ist

ein Film über die Abgründe der Liebe. Er spielt in
Lumberton, einer amerikanischen Provinzstadt, in der

freundliche Nachbarn den Rasen vor ihren weiss

gestrichenen Häusern pflegen. Doch die Idylle hat Risse.

Lynch zeigt Farben, Dinge und Menschen in einem
hellen gleichmässigen Licht, das sie als künstlich, als

reine Oberfläche erscheinen lässt. Die hyperrealistische

Abbildung erinnert an Bilder von Edward Hopper

und verwandelt Lumberton in eine Stadt der

lebenden Toten.
Jeffrey, der jugendliche Held, sollte in diese Welt

des Stillstandes hineinwachsen. Doch es geschehen

merkwürdige Ereignisse. Der Vater erleidet ein

Herzversagen und fällt bis gegen das Ende des Filmes aus. Er
verliert die Stimme und damit auch die Macht über
den Sohn. Nach dem Spitalbesuch bei seinem Vater
findet J effrey aufeiner Wiese zufällig ein abgeschnittenes

Ohr. Dieses Ohr wird im folgenden zum Zeichen
für eine Doppelcodierung der Handlung.

Zum einen lässt sich der Film lesen als eine

Kriminalgeschichte. Jeffrey bringt das Ohr zum Polizeikom-

17



TITEL GOD ART

missar, dem Repräsentanten der ordentlichen Erwachsenen

nach dem Ausfall des Vaters. Innerhalb der

kriminalistischen Logik wird das abgeschnittene Ohr
zum Indiz für ein grausames Verbrechen, das aufgeklärt

werden muss. Ob tot oder lebendig, der

ursprüngliche Träger des Ohrs muss gefunden, der Körper

wieder ganz, die Identität hergestellt werden.

Zum anderen lässt sich der Film lesen als eine

Traumreise durchs Ohr in den Körper, als Entdeckung
der Sexualität. In dieser verbotenen Zone erlebt Jeffrey
faszinierend grausame Dinge. Normen und
Unterscheidungen der Tagwelt gelten nicht mehr, aufgelöst
scheinen die Grenzen zwischen Gewalt und Sexualität,
zwischen normaler und perverser Sexualität sowie die

zwischen Generationen und Geschlechtern. Lynch
zeigt das Verdrängte in irritierender Hässlichkeit und

Abgründigkeit, er vermeidet konsequent eine

Idealisierung der sexuellen Leidenschaft. Abhängigkeiten
und Konkurrenzverhältnisse, die in ihr aufscheinen,

inszeniert er mit einer schmerzlichen physischen
Konkretheit.

Dorothy verkörpert Stationen der Leidensgeschichte

vom sozialen Leib der Frau: die nette Nachbarin,

die Sängerin in der Pose der Verführerin, das

Objekt der perversen männlichen Begierden, die Ge-

bärerin in ihrer Macht und Ohnmacht (Ich trage dich/
dein Gift in mir), die vom Ernährer Abhängige, der ihr
Kind und ihr Liebhaber als Geisel genommen werden.

Eindringlich verleiht Isabella Rossellini dieser Gestalt

melancholische Züge. Irritierend, ja traumatisch wirkt
Dorothys Erscheinung, wenn sie gegen den Schluss des

Films ihren geschundenen Leib nackt in der Tagwelt
offenbart.

Zur tödlichen Bedrohung mit dem geschlechtsrei-
fen Jeffrey wird die Konkurrenz mit dem «bösen

Vater». Frank Booth (Dennis Hopper), Namensvetter des

Mörders von Präsident Lincoln, ist nicht nur Verbrecher.

In seiner sado-masochistischen Regression wechselt

er in der von Jeffrey aus dem Schrank beobachteten

Szene fliegend die Rollen: vom inzestuösen Vergewaltiger

über den noch nicht zu Ende geborenen Mann bis

hin zum Liebhaber, der in der Gewalttätigkeit nur von
seiner Impotenz ablenkt. Mit Gewalt und homosexueller

Zudringlichkeit versucht Frank schliesslich, den

«Sohn» zu seinem Komplizen zu machen. Doch als

Grenzgänger zwischen dem Licht und dem Schatten

hat Jeffrey Frank die entscheidende Halbsekunde voraus:

Als Frank die Schranktür aufreisst, kann Jeffrey,
versteckt im bergenden Dunkel, sein Auge schneller an

das Licht gewöhnen, und im entscheidenden Showdown

den bedrohlichen Vater töten.

Das abgeschnittene Ohr steht für die Befreiung

vom Bild des ganzen Körpers als Symbol für die Ich-
Identität (5). Der Zwang dieser bildlichen Fixierung
verliert seine Wirkung durch einen wörtlich gemeinten

Sinneswandel: vom Gesicht zum Gehör. Während
der Gesichtssinn dem Individuum die Wirklichkeit
und auch sein eigenes Spiegelbild als Objekt auf
Distanz hält (Zwang der Ich-Identität als sub-jectum, als

dieser Trennung Unterworfenes), erzwingt der
Gehörsinn die Überwindung der Trennung zwischen

Subjekt und Objekt. In der Wahrnehmung der akustischen

Schwingungen ist diese Distanzierung nicht

möglich. Die Hörenden nehmen die Töne nur wahr,

wenn sie nicht von ihnen abgetrennt, sondern in sie

hineingenommen sind, wenn sie das In-der-Welt-sein
als Perkussion, Durchzitterung, Schweben erfahren.

Diese Art der Körperwahrnehmung ist den Menschen

im Träum möglich. Und genau solche schlafwandlerischen

Bilder entwirft Lynch, wenn wir mit ihm in das

vorbewusste Körpergefühl, in die akustische

Wahrnehmung der Welt hinuntersteigen (6).

Für seine Reise stellt sich Jeffrey die Tochter des

Polizeikommissars, Sandy, als Begleiterin zur Seite. Sie

gibt ihm zu Beginn die entscheidenden (erlauschten)

Hinweise. Als Tochter des Kommissars, nette Freundin

und spätere Ehefrau ist sie Jeffrey bei seinen

Entdeckungen nützlich, aber zunehmend auch lästig.

Von den dunklen Seiten der ausgegrenzten Sexualität
erzählt er Sandy nur die kriminalistische Aussenseite.

Angstlich ahnend fragt sie ihn einmal, ob er nur
neugierig oder auch pervers sei. Ihre jungmädchenhaft
schwärmerische Liebeserklärung kommentiert Lynch
ironisch mit geistlicher Orgelmusik. Als Inszenierung
für die Partyöffentlichkeit ist auch die Kussszene

zwischen Jeffrey und Sandy astrein. Und wenn am Ende

die Rahmenhandlung mit nur geringfügig veränderten

Details endet, wie sie begonnen hat, kommen
Zweifel auf, ob Jeffrey seine Leidenschaft in diese

ahnungslose heile Welt hinein retten kann.

Wie Kieslowski erzählt Lynch in «Blue Velvet» kein

Happy-End. Er stellt die beiden Welten — die
hyperrealistische Tagwelt und die traumhafte Schattenwelt

— einander gegenüber. Die vor- und unbewussten

Traumbilder werden nicht wie bei einer erfolgreichen
tiefenpsychologischen Therapie aufgearbeitet, ins Be-

wusstsein der Ich-Instanz integriert. Auch schlägt

Lynch eine Erlösungsmythologie aus, in der der Held
den metaphysischen Riss zwischen Ober- und Unterwelt

heilen könnte. Er vermeidet synthetische
Grosserzählungen und beharrt (post) modern aufder schroffen

Antithese.

18 ZOOM 5/95



unzureichend, die Liebe Gottes

als Erfahrung konkret
auszuweisen. Die christliche Iko-

Utopisches Märchen vom glücklichen Paar: «Wild at Heart» von David Lynch

Ästhetisch nicht minder radikal erzählt Lynch in
«Wild at Heart» (1990) das utopische Märchen vom
glücklichen Paar'71. In einer durch und durch korrupten

Welt gelingt es zwei verzweifelt Liebenden
zusammenzubleiben. Typisch für das Genre werden die

Figuren nicht als individuelle Personen gezeichnet. In
der modernen Ausstattung sind sie tragikomische
Charakterfiguren mit schizophrenen Zügen, Masken-
und Markenträger, lebende Zitate aus der Popkultur:
Sailor mit der Schlangenlederjacke, Lula mit den

Posen eines Vamp und die hysterische Hexenmutter
als Verfolgerin. Das junge Paar erlebt traumatische

Ereignisse, ohne dass sie etwas daraus lernen oder

gegen die Bösartigkeit der Welt etwas ausrichten

könnten. Trotz aller Gefährdungen bleiben ihre Körper

allerdings unversehrt. Und schliesslich führt die

Mechanik des Wünschens die Geschichte zu einem

guten Ende. Im Märchen eben geschieht das Wunder
der Liebe, in jener scheinbar naiven Traumstimmung
amerikanischer Populärkultur, in jenem Zwischen

von Schlafen und Wachen, wo das Gesehene und
Gehörte im selben Augenblick geglaubt und bezweifelt

wird. Trotzig behauptet Lynch auch hier den

Widerspruch, diesmal zwischen gewalttätiger
Wirklichkeit und utopischer Rettung.

Warten
auf die Liebe Gottes als Lei¬

denschaft
Die Liebe Gottes ist ein Prüfstein für die

kirchliche Rede. Die Sprache der Dogmatik vermag

nographie hat sich nicht aus

dem Würgegriffder dogmatischen

Defmitionsmacht
befreien können. Kraftlos ist
heute die christliche Bildergeschichte

Gottes. Dem
Geheimnis der Liebe Gottes
kommt die christliche
Symbolsprache deshalb nicht auf
die Spur, weil sie — verglichen
mit den Dimensionen des

Eisbergs — nur jenen Drittel
zur Geltung bringt, der aus

dem Wasser ragt. Um die Tiefe

religiöser Erfahrung
auszuschöpfen, müsste kirchliche
Rede sich der Abgründigkeit
des Mythos öffnen.

Die moderne Kunst lotet mit ästhetischen Mitteln
diese Erfahrungstiefe aus, ohne dass sie von der Liebe

Gottes explizit sprechen würde. Im Dialog mit der

modernen Kunst(8) könnte die christliche Rede lernen,
die theologischen Topoi vorsichtiger und sparsamer zu

gebrauchen. Das Aufsuchen christlicher Motive in der

modernen Kunst ist dabei nur bedingt hilfreich, weil es

zu einer falschen Beredsamkeit und vermeintlichen
Aktualität der konventionellen Bilder führen kann.

Vielleicht lässt sich Gottes Liebe am sinnvollsten in
jenen Leerstellen suchen, wo menschliche Liebe nicht
ausreicht und auf einem Anderen, Kommenden
beharrt wird: bei Kieslowskis vorbehaltsloser Art zu sehen

und seiner Dramaturgie des Zufalls sowie bei Lynchs
Antithesen. An den Grenzen unserer Wirklichkeitskonstruktionen

wird Raum geschaffen für das Unbewältigte
und Unverfügbare. Im Warten auf die Liebe Gottes

könnte die Leidenschaft neu entdeckt werden.

Matthias Loretan ist Leiter des Katholischen Mediendienstes in Zürich

1 Hans Jonas: Gottesbegriff nach Auschwitz, 1984
2 Günther Schiwy: Abschied vom allmächtigen Gott, 1995
3 W. Lesch/M. Loretan: Das Gewicht der Gebote und die Möglichkeiten

der Kunst. Kieslowskis «Dekalog»-Filme als ethische Modelle, 1993
4 Eugen Drewermann: Das Tragische und das Christliche; in: ders.,

Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd. 1 Angst und Schuld, 10. Aufl. 1991
5 zur Bedeutung der Spiegelung des Körpers bei J. Lacan vgl. F. Derendingen

Postmoderner Film, in ZOOM 6/93
6 P. Sloterdijk: Weltfremdheit, 1991, insbesondere das Kapitel: Wo sind

wir, wenn wir Musik hören?
7 Georg Seessien, David Lynch und seine Filme, 1994
8 Walter Lesch, Theologie und ästhetische Erfahrung. Beiträge zur Begegnung

von Religion und Kunst, 1994

ZOOM 5/95 19


	Liebe Leidenschaft

