Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 5

Artikel: Liebe Leidenschaft

Autor: Loretan, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

K] cop ARt

[iebe Leidenschaft

Mit Liebesfilmen wider erfahrungsloses Reden von der Liebe Gorttes.

Eine Spurensuche anhand von zeitgendssischen Liebesfilmen.

Matthias Loretan

ott ist die Liebe. Dieser Satz ist dogmatisch
abstrakt. Wahr wird seine Aussage erst, wenn
sie als Erfahrung konkret ausgewiesen werden
kann.

Die menschliche Geschichte legt nahe, entweder
an der Giite oder an der Allmacht Gottes zu (ver)
zweifeln. Warum hat Gott Auschwitz zugelassen? Wa-
rum greifter nichtein, wenn die Lebensgrundlagen auf
dem Planeten zerstort werden? Warum tut er nichts,
wenn eine(r) verzweifelt?

Der Abschied vom allmichtigen Gott der spit-
antiken Philosophen kénnte leichter fallen, wenn die
biblische Botschaft vom eifersiichtigen Gott, vom
Gortt, der Mensch geworden ist, ernstgenommen wird.
Es ist ein Gott, der mit seinem Volk und der ganzen
Menschheit leidet.

Mit seiner Schépfung hat Gott Raum geschaffen

fiir die Existenz einer autonomen, ihren eigenen Ge-

Option der Liebe: Olaf Lubaszenko in «<Dekalog, Sechs» von Krzysztof Kieslowski

setzen unterworfenen Welt (", In seiner Liebe machte
sich der biblische Gott von den Menschen abhingig
und wartet zur Vollendung der Schépfung auf die
Antwortder Menschen. Damitkehrtsich die Frage der
Theodizee ein Stiick weit um: Wie kann der Mensch
zulassen, dass die von Gott gewollte Freiheit des Men-
schen wider den Menschen und alle Kreatur miss-
braucht wird? @

Gott in den Menschen lieben. Aber wie die Men-
schen lieben? Versuchen wir eine kleine Spurensuche
anhand von zeitgendssischen Liebes-Filmen. Thre Au-
toren hiiten sich vor der direkten Rede iiber die Liebe
Gottes. Sie schaffen Geschichten und Bilder, in denen
Liebe als Leidenschaft erfahrbar wird, deren Gelingen

aber aussteht. Sie machen durstig nach Liebe, weisen
aber gerade darin tber sich hinaus auf ein Kommen-
des. Fiir uns Endliche hat sich Liebe zu bewihren am
Defekten, ihr Priifstein ist das Leiden, die Passion.

zooMm 5,95 IS5



K351 cop aRT

in kurzer Film iiber die Liebe

Nach katholischer Moraltheologie sollen in der

Ehe die drei Grundformen der Liebe zusam-
menkommen: die sexuelle, die erotische, die fiirsorgli-
che. Krzysztof Kieslowski greift diesen Anspruch in
seinem sechsten Film zum «Dekalog»-Zyklus auf, ohne
allerdings deren institutionelle Festschreibung zu
{ibernehmen. Zusammen mit seinem Drehbuchautor
Krzysztof Piesiewicz erfindet der polnische Film-
regisseur eine offene Konstellation, in der drei Figuren
unterschiedlichen Alters je eine Option der Liebe
leben. Der junge, unscheinbare Postbeamte Tomek
verliebt sich in seine Nachbarin Magda. Er beobachtet
heimlich mit einem Fernrohr, wie sie in ihrer Woh-
nung Liebhaber empfingt. Der Voyeur fasst den Mut,
das Versteck aufzugeben, in das fremde Leben mit
kleinen Tricks einzugreifen und der aufgebrachten
Frau schliesslich seine Liebe zu erkliren. Doch Magda
vermag sich vorerst in den erotischen Projektionen
Tomeks nicht zu erkennen. Sie nimmt in der Offenba-
rung des Jungen nur die Repetition eines ihr bekann-
ten Schemas wahr: das der souverinen sexuellen Be-
friedigung. Zu spit erkennt sie, wie tief sie den verletz-
baren Erotiker getroffen hat. Erst in der Reue erkennt
sie ihre Gefiihle fiir Tomek und versuchtihn zu finden.
Doch nun ist es die melancholisch gewihrende
Schlummermutter, die schiitzend und nicht ohne Ei-

E

I6 zooM 5/95

Liebe als utopische Moglichkeit: Grazyna Szapolowska in «Dekalog, Sechs» von Krzysztof

gennutz ihre Hand auf den im Heilschlaf liegenden
Seher legt. In ihrer Selbst-Uberschreitung ist Magda
nur noch der Blick durch Tomeks Fernrohr vergonnt:
Durch die Dezentrierung ihrer Sechweise vermag sie
ihre traurige Seite wahrzunehmen.

Mit geschickten dramaturgischen Verzégerungen
verwehrt Kieslowski seinen Figuren in «Dekalog, Sechs»
das Happy-End. Sie vermégen den Komplex der Liebe
oder die Gewalt der Ubertragungen nicht aufzulosen,
sie verpassen den dazu giinstigen Augenblick. In der
offenen Strukeur der Erzihlung, in ihren Briichen und
inder Verschrinkung der Teilperspektiven der Figuren
scheint aber immerhin fiir die Betrachtenden die Liebe
als utopische Méglichkeit, als Sinnerfahrung auf. Sie
birgt das Versprechen, dass die Figuren sich selbst und
einander ohne Vorbehalte in ihrem existentiellen Da-
sein erkennen und annehmen kénnen. Die Dramatur-
gie des Zufalls lisst dabei deutlich werden, dass das
Gelingen der Liebe kein moralisches Verdienst ist. Sie
fallt zu, bricht ein (vgl. das Plétzliche beim Einbruch
zur Entwendung des Fernrohrs). Worauf es ankime,
wire die Sensibilitit, angemessen (auf die Gnade) zu
antworten. Kieslowskis unmoralische «Dekalog»-Fil-
me konnen als Modelle der Rechtfertigung gelesen
werden. Asthetisch realisieren sie diese Programmatik
gerade durch die Kunst, diestrittigen und anfechtbaren

Figuren in Giite zu sehen®.




ustreibung der Leidenschaft durch Mo-
ralisierung und Idealisierung
Wie sich aber auf das Unverfiigbare einstel-
len? Wie die Kraft der Liebe fassen? IThrem Geheimnis
auf die Spur kommen?

Die moralisierende Rede von der Liebe ist eine
Form des Kleinglaubens. Sie bindet ihre Moglichkei-
ten an eine Norm oder Institution. Damit iiber- und
unterfordert sie die Sensibilitit der Liebe. Zum einen
haben nun Eheleute auf Tod und Verderben in der
Institution gliicklich zu werden. Zum anderen geht
Liebe gerade nichtin planbarem Handeln und willent-
licher Leistung auf. In ihrer Unverfiigbarkeit scheint
sie gerade der Rechtschaffenheit und der (Selbst)Ge-
rechtigkeit zu entschwinden.

Eine andere Gefahr der theologischen Rede iiber
die Liebe besteht in der Halbierung des Leibes, in der
Verdringung des Kérperlichen. Der Preis dieser Idea-
lisierung ist der Verlust der Leidenschaft. Die theolo-
gische Rede wird dadurch kraftlos. Die Auferstehung
der Toten in ihren Leibern verschiebt sich in ein fernes
Jenseits, auf den Jiingsten Tag. Wie aber die Liebe jetzt
ankommen kénnte, wie die Menschen in ithrer End-
lichkeit und Leibhaftigkeit ihre Erlosung erwarten
konnten, auf diese Fragen gibt die Theologie auswei-
chende, abstrakte Antworten. Sie hat den anschauli-
chen Bezug verloren zu den Abgriinden und Gefihr-

* &
Traumreise durchs Ohr in den Korper: Laura Dern, Isabella Rossellini, Kyle McLachlan in «Blue Velvet» von David Lynch

dungen der Liebe, zu einer gewissen Tragik Gottes im
Innersten seiner Schopfung .

lue Velvet»: Erlésung der lebenden To-

(( ten durch den Abstieg in den Korper?

«Blue Velver» (1986) von David Lynch ist
ein Film tiber die Abgriinde der Liebe. Er spielt in
Lumberton, einer amerikanischen Provinzstadt, in der
freundliche Nachbarn den Rasen vor ihren weiss ge-
strichenen Hiusern pflegen. Doch die Idylle hat Risse.
Lynch zeigt Farben, Dinge und Menschen in einem
hellen gleichmissigen Licht, das sie als kiinstlich, als
reine Oberfliche erscheinen lisst. Die hyperrealisti-
sche Abbildung erinnert an Bilder von Edward Hop-
per und verwandelt Lumberton in eine Stadt der
lebenden Toten.

Jeftrey, der jugendliche Held, sollte in diese Welt
des Stillstandes hineinwachsen. Doch es geschehen
merkwiirdige Ereignisse. Der Vater erleidet ein Herz-
versagen und fillt bis gegen das Ende des Filmesaus. Er
verliert die Stimme und damit auch die Macht iiber
den Sohn. Nach dem Spitalbesuch bei seinem Vater
findet Jeffrey auf einer Wiese zufillig ein abgeschnitte-
nes Ohr. Dieses Ohr wird im folgenden zum Zeichen
fiir eine Doppelcodierung der Handlung.

Zum einen lisst sich der Film lesen als eine Krimi-
nalgeschichte. Jeffrey bringt das Ohr zum Polizeikom-

ZOOM 5/95 17



ki) cop ART

missar, dem Reprisentanten der ordentlichen Erwach-
senen nach dem Ausfall des Vaters. Innerhalb der
kriminalistischen Logik wird das abgeschnittene Ohr
zum Indiz fiir ein grausames Verbrechen, das aufge-
klirt werden muss. Ob tot oder lebendig, der ur-
spriingliche Triger des Ohrs muss gefunden, der Kér-
per wieder ganz, die Identitit hergestellt werden.

Zum anderen ldsst sich der Film lesen als eine
Traumreise durchs Ohrin den Korper, als Entdeckung
der Sexualitit. In dieser verbotenen Zone etlebt Jeffrey
faszinierend grausame Dinge. Normen und Unter-
scheidungen der Tagwelt gelten nicht mehr, aufgelost
scheinen die Grenzen zwischen Gewalt und Sexualitit,
zwischen normaler und perverser Sexualitit sowie die
zwischen Generationen und Geschlechtern. Lynch
zeigt das Verdringte in irritierender Hisslichkeit und
Abgriindigkeit, er vermeidet konsequent eine Ideali-
sierung der sexuellen Leidenschaft. Abhingigkeiten
und Konkurrenzverhiltnisse, die in ihr aufscheinen,
inszeniert er mit einer schmerzlichen physischen Kon-
kretheit.

Dorothy verkérpert Stationen der Leidensge-
schichte vom sozialen Leib der Frau: die nette Nachba-
rin, die Singerin in der Pose der Verfiihrerin, das
Objekt der perversen mannlichen Begierden, die Ge-
birerin in ihrer Macht und Ohnmacht (Ich trage dich/
dein Gift in mir), die vom Ernahrer Abhingige, der ihr
Kind und ihr Liebhaber als Geisel genommen werden.
Eindringlich verleiht Isabella Rossellini dieser Gestalt
melancholische Ziige. Irritierend, ja traumatisch wirke
Dorothys Erscheinung, wennssie gegen den Schluss des
Films ihren geschundenen Leib nackt in der Tagwelt
offenbart.

Zur todlichen Bedrohung mit dem geschlechtsrei-
fen Jeffrey wird die Konkurrenz mit dem «bésen Va-
ter». Frank Booth (Dennis Hopper), Namensvetter des
Morders von Prisident Lincoln, ist nicht nur Verbre-
cher. In seiner sado-masochistischen Regression wech-
selter in der von Jeffrey aus dem Schrank beobachteten
Szene fliegend die Rollen: vom inzestuésen Vergewal-
tiger tiber den noch nichtzu Ende geborenen Mann bis
hin zum Liebhaber, der in der Gewalttitigkeit nur von
seiner Impotenz ablenkt. Mit Gewalt und homosexu-
eller Zudringlichkeit versucht Frank schliesslich, den
«Sohn» zu seinem Komplizen zu machen. Doch als
Grenzginger zwischen dem Licht und dem Schatten
hat Jeffrey Frank die entscheidende Halbsekunde vor-
aus: Als Frank die Schranktiir aufreisst, kann Jeffrey,
versteckt im bergenden Dunkel, sein Auge schneller an
das Licht gewohnen, und im entscheidenden Show-
down den bedrohlichen Vater toten.

18 zooMmM 5/95

Das abgeschnittene Ohr steht fiir die Befreiung
vom Bild des ganzen Kérpers als Symbol fiir die Ich-
Identitit ©. Der Zwang dieser bildlichen Fixierung
verliert seine Wirkung durch einen wortlich gemein-
ten Sinneswandel: vom Gesichtzum Gehér. Wihrend
der Gesichtssinn dem Individuum die Wirklichkeit
und auch sein eigenes Spiegelbild als Objekt auf Di-
stanz hilt (Zwang der Ich-Identitit als sub-jectum, als
dieser Trennung Unterworfenes), erzwingt der Ge-
horsinn die Uberwindung der Trennung zwischen
Subjekt und Objekt. In der Wahrnehmung der akusti-
schen Schwingungen ist diese Distanzierung nicht
méglich. Die Hérenden nehmen die T6éne nur wahr,
wenn sie nicht von ihnen abgetrennt, sondern in sie
hineingenommen sind, wenn sie das In-der-Welt-sein
als Perkussion, Durchzitterung, Schweben erfahren.
Diese Art der Kérperwahrnehmung ist den Menschen
im Traum méglich. Und genau solche schlafwandleri-
schen Bilder entwirft Lynch, wenn wir mit ihm in das
vorbewusste Korpergefiihl, in die akustische Wahr-
nehmung der Welt hinuntersteigen ©.

Fiir seine Reise stellt sich Jeffrey die Tochter des
Polizeikommissars, Sandy, als Begleiterin zur Seite. Sie
gibt ihm zu Beginn die entscheidenden (erlauschten)
Hinweise. Als Tochter des Kommissars, nette Freun-
din und spitere Ehefrau ist sie Jeffrey bei seinen
Entdeckungen niitzlich, aber zunehmend auch listig.
Von den dunklen Seiten der ausgegrenzten Sexualitit
erzihlt er Sandy nur die kriminalistische Aussenseite.
Angstlich ahnend fragt sie ihn einmal, ob er nur
neugierig oder auch pervers sei. Ihre jungmidchenhaft
schwirmerische Liebeserklirung kommentiert Lynch
ironisch mit geistlicher Orgelmusik. Als Inszenierung
fiir die Partyoffentlichkeit ist auch die Kussszene zwi-
schen Jeffrey und Sandy astrein. Und wenn am Ende
die Rahmenhandlung mit nur geringfiigig verinder-
ten Dertails endet, wie sie begonnen hat, kommen
Zweifel auf, ob Jeffrey seine Leidenschaft in diese
ahnungslose heile Welt hinein retten kann.

Wie Kieslowski erzihlt Lynch in «Blue Velvet» kein
Happy-End. Er stellt die beiden Welten — die hyper-
realistische Tagwelt und die traumhafte Schattenwelt
— einander gegeniiber. Die vor- und unbewussten
Traumbilder werden nicht wie bei einer erfolgreichen
tiefenpsychologischen Therapie aufgearbeitet, ins Be-
wusstsein der Ich-Instanz integriert. Auch schlige
Lynch eine Erlésungsmythologie aus, in der der Held
den metaphysischen Riss zwischen Ober- und Unter-
welt heilen konnte. Er vermeidet synthetische Gross-
erzihlungen und beharrt (post)modern auf der schrof-
fen Antithese.



Utopisches Marchen vom gliicklichen Paar: «Wild at Heart» von David Lynch

Asthetisch nicht minder radikal erzihlt Lynch in
«Wild at Heart» (1990) das utopische Mirchen vom
gliicklichen Paar”. In einer durch und durch korrup-
ten Welt gelingt es zwei verzweifelt Liebenden zusam-
menzubleiben. Typisch fiir das Genre werden die
Figuren nicht als individuelle Personen gezeichnet. In
der modernen Ausstattung sind sie tragikomische
Charakterfiguren mit schizophrenen Ziigen, Masken-
und Markentriger, lebende Zitate aus der Popkultur:
Sailor mit der Schlangenlederjacke, Lula mit den
Posen eines Vamp und die hysterische Hexenmutter
als Verfolgerin. Das junge Paar erlebt traumatische
Ereignisse, ohne dass sie etwas daraus lernen oder
gegen die Bosartigkeit der Welt etwas ausrichten
konnten. Trotz aller Gefihrdungen bleiben ihre Kor-
per allerdings unversehrt. Und schliesslich fithrt die
Mechanik des Wiinschens die Geschichte zu einem
guten Ende. Im Mirchen eben geschieht das Wunder
der Liebe, in jener scheinbar naiven Traumstimmung
amerikanischer Populirkultur, in jenem Zwischen
von Schlafen und Wachen, wo das Gesehene und
Gehorte im selben Augenblick geglaubt und bezwei-
felt wird. Trotzig behauptet Lynch auch hier den
Widerspruch, diesmal zwischen gewalttitiger Wirk-
lichkeit und utopischer Rettung.

arten auf die Liebe Gottes als Lei-

denschaft

Die Liebe Gottes ist ein Priifstein fiir die
kirchliche Rede. Die Sprache der Dogmatik vermag

unzureichend, die Liebe Got-
tes als Erfahrung konkret aus-
zuweisen. Die christliche Tko-
nographie hat sich nicht aus
dem Wiirgegriff der dogmati-
schen Definitionsmacht be-
freien konnen. Kraftlos ist
heute die christliche Bilderge-
schichte Gottes. Dem Ge-
heimnis der Liebe Gottes
kommt die christliche Sym-
bolsprache deshalb nicht auf
die Spur, weil sie — verglichen
mit den Dimensionen des
Eisbergs — nur jenen Drittel
zur Geltung bringt, der aus
dem Wasser ragt. Um die Tie-
fe religiéser Erfahrung auszu-
schopfen, miisste kirchliche
Rede sich der Abgriindigkeit
des Mythos 6ffnen.

Die moderne Kunst lotet mit dsthetischen Mitteln
diese Erfahrungstiefe aus, ohne dass sie von der Liebe
Gottes explizit sprechen wiirde. Im Dialog mit der
modernen Kunst ® konnte die christliche Rede lernen,
die theologischen Topoi vorsichtiger und sparsamer zu
gebrauchen. Das Aufsuchen christlicher Motive in der
modernen Kunst ist dabei nur bedingt hilfreich, weil es
zu einer falschen Beredsamkeit und vermeintlichen
Aktualitit der konventionellen Bilder fithren kann.
Vielleicht lisst sich Gottes Liebe am sinnvollsten in
jenen Leerstellen suchen, wo menschliche Liebe nicht
ausreicht und auf einem Anderen, Kommenden be-
harrt wird: bei Kieslowskis vorbehaltsloser Art zu sehen
und seiner Dramaturgie des Zufalls sowie bei Lynchs
Antithesen. An den Grenzen unserer Wirklichkeitskon-
struktionen wird Raum geschaffen fiir das Unbewiltigte
und Unverfiigbare. Im Warten auf die Liebe Gottes
konnte die Leidenschaft neu entdeckt werden. B

Matthias Loretan ist Leiter des Katholischen Mediendienstes in Ziirich

Hans Jonas: Gottesbegriff nach Auschwitz, 1984

2 Giinther Schiwy: Abschied vom allmichtigen Gott, 1995

W. Lesch/M. Loretan: Das Gewicht der Gebote und die Mglichkei-
ten der Kunst. Kieslowskis «Dekalogy-Filme als ethische Modelle, 1993
4 Eugen Drewermann: Das Tragische und das Christliche; in: ders., Psy-
choanalyse und Moraltheologie, Bd. 1 Angstund Schuld, 10. Aufl. 1991
zur Bedeutung der Spiegelung des Korpers bei J. Lacan vgl. F. Derendin-
ger: Postmoderner Film, in ZOOM 6/93

P. Sloterdijk: Weltfremdheit, 1991, insbesondere das Kapitel: Wo sind
wir, wenn wir Musik héren?

Georg Seesslen, David Lynch und seine Filme, 1994

Walter Lesch, Theologie und éisthetische Erfahrung. Beitridge zur Begeg-
nung von Religion und Kunst, 1994

W

W

6

G

oo

zooM 5/95 ]9



	Liebe Leidenschaft

