Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 5

Artikel: "Unheilbar religits"

Autor: Dannowski, Hans Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eiiii] Gop ART

«Unheilbar religios»

Glaubwiirdige Entdeckungen in drei aktuellen Filmen der Berlinale 1995:

Wie ein Theologe sich von Filmen faszinieren und herausfordern lisst

Hans Werner Dannowski

m Anfang und am Ende aller Gedanken, die
sich Theologen iiber Filme machen kénnen,
steht der Tatbestand der Entsprechungen.
Die wunderbare Maoglichkeit der Analogie. Ich
schaue mir im Laufe eines Jahres sehr viele Filme an.
Und ich sehe sie immer auch als Pfarrer, der im
Auftrag der Gemeinde zu predigen und zu lehren hat.
In meinen Predigten kommen viele Filme vor. Kul-
turelles Umfeld sind sie natiirlich, in denen auch das
Leben der Christen und der Kirche sich bewegt. Aber
im tiefsten ist es etwas anderes. Den Entsprechungen
bin ich auf der Spur, die die heutige Welterfahrung
mit der biblischen Botschaft verbindet. Auch, um die
Abstinde und Abgriinde ermessen zu kénnen.

Die Entsprechung zwischen Gott, Welt und
Mensch ist das geheime Thema aller Theologie und
auch aller theologischen Gedanken, die man sich iiber
den Film machen kann. Gerade in den Briichen, in
den Fragmenten, im Auseinanderfallen: Ohne Ele-
mente der Entsprechung ist die Einheit der Welt
nicht einmal zu denken. Auch der Glaube, der die
Weltin durchgehenden Widerspriichen erfihrt, kann
die rettende Botschaft nur in Entsprechungen formu-
lieren. Ohne in den alten Streit zwischen der analogia
entisund der analogia relationis ernsthaft eintreten zu
wollen — ohne die Analogie fillt die Welt in sinnlose
Bruchstiicke auseinander. Wir werden diese Perspek-
tive als die Wirklichkeitserfahrung vieler Menschen
heute wahrnehmen und ernstnehmen miissen.

Aber noch die Weltuntergangsparabeln eines Sa-
muel Beckettleben von der Sehnsuchtnach dem ganz
Anderen. Und fiir die Theologie hat Eberhard Jiingel
diese Grundbedeutung analogen Denkens fiir jede
Glaubenserfahrung uniibertroffen formuliert: «Im
Lichte des Evangeliums leuchten mit den neuen auch
die uralten, die urspriinglichen Entsprechungen der
gottlichen Schopfung wieder auf. Im Lichte der
Gnade gewinnt die Natur die neue Qualitit, Gleich-
nis des Kommenden zu werden. Indem dies ge-

10 zoom 5/95

schieht, gewinnt die Wirklichkeit zugleich ihre schopfe-
rischen Méglichkeiten und mit ihnen etwas von den
urspriinglichen Farbenspielen der Schopfung zuriick.
Der Gott entsprechende Mensch entdeckt auch inner-
halb des Kosmos die Analogie als das schonste aller
Binder» (E.Jiingel, Entsprechungen: Gott—Wahrheit—
Mensch, 1980, S. 7).

Auf der Suche nach den «urspriinglichen Farben-
spielen der Schopfung» mittels der Analogie: Das ist
wohl die zutreffendste Beschreibung des Unterfangens,
im Rahmen der Verkiindigung und Lehre den Film als
eine wichtige Kategorie theologischer Entdeckung an-
zuschen. In der niheren Beschreibung verschiedener
Zugangswege nehme ich die Kategorien der Formen-
geschichte zu Hilfe, die von einem «Sitz im Leben»
ausgeht und von der Beobachtung, dass jede Literatur-
geschichte — wie jede Filmgeschichte — auch immer mit
gestalteten Formen arbeitet (Martin Dibelius, Die
Formgeschichte des Evangeliums, *1959; Rudolf Bult-
mann, Die Geschichteder synoptischen Tradition,
31957). Drei Filme, die ich auf der Berlinale 1995
gesehen und teilweise in Predigten verarbeitet habe,
sollen einen ersten Einstieg in einen grundsitzlich un-
endlichen Formenkanon bieten, der auf der Grundlage
der Analogie biblische Botschaft und filmische Gegen-

wartserfahrung verbindet.

ie novellistische Epiphaniegeschichte

Nach der Erzihlung «Auggie Wren’s Christ-

mas Story» von Paul Auster hat der Hong-
kong-Chinese Wayne Wang seinen neuesten Film
«Smoke» (1994) gedreht. «Smoke» ist die ganz alltdgliche
Geschichte iiber den Besitzer eines Tabakwarenladens in
Brooklyn, Auggie, den Harvey Keitel spielt. In diesem
Laden trifft sich die ganze Strasse. Und es ist cine
Geschichte um den Schriftsteller Paul Benjamin (Wil-
liam Hurt), der auch in Auggies Laden aus- und eingeht.
Pauls Frau istvor einigen Jahren von einem Ganggster auf
der Strasse erschossen worden. Er kann tiber diesen Tod



Epiphaniegeschichte: Harvey Keitel in «<Smoke» von Wayne Wang

nicht hinwegkommen, kann noch nicht wieder schrei-
ben. Ein junger Schwarzer spielt noch eine Rolle, den
Paul Benjamin in seine Wohnung aufnimmt, und
dessen Vater, der seinen Sohn nicht kennt.

Nur das Ende des Films soll hier erzihlt werden:
dass nimlich Paul Benjamin von einer Zeitung den
Auftrag bekommt, eine Weihnachtsgeschichte zu
schreiben. Er vertraut Auggie an, dass er Angst hat, sie
wieder nicht zu Ende zu bringen. Da nimmt ihn
Auggie beiseite und erzihlt ihm seine eigene, seine
schénste Weihnachtsgeschichte. Es sei die Zeit gewe-
sen, als er den Laden gerade iibernommen hatte und
mit den Dieben noch streng verfuhr. Wieder einmal
habe ein junger Mann etwas geklaut, er sei hinter ihm
hergefegt. Aber der Dieb sei schneller gewesen, habe
aber auf der Flucht seine Bérse verloren. Kein Geld,
aber Name und Adresse seien darin gewesen und ein
paar Fotos. Auf dem Konfirmationsbild habe der
junge Mann so jimmerlich ausgesehen, dass Auggie
darauf verzichtete, die ganze Sache der Polizei zu
tibergeben.

Bald darauf ist Heiligabend. Die Freunde sagen
plotzlich fiir den Abend alle ab, und Auggie fiihlt sich
schrecklich einsam und allein. Da beschliesst er in
einer plotzlichen Eingebung, die Borse des Diebes
zuriickzubringen. Eine alte Frau macht auf, und Aug-
gie bemerkt sofort, dass sie blind ist. «Endlich kommst
du», sagt sie, «ich habe doch gewusst, dass du am
Heiligabend deine Grossmutter nicht allein ldsst!«
Nach kurzem Erschrecken entschliesstsich Auggie, die
Rolle des Enkels anzunehmen. Es wird ein wunder-
schoner Heiligabend. Grossmutter Ethel kocht, Aug-
gie hat eine Flasche Wein gefunden und aufgemacht,
sie unterhalten sich prichtig. Auggie merkt, dass die
Grossmutter lingst weiss, dass er nicht der Enkel ist,
aber sie spielen beide ihre Rollen mit Bravour zu Ende.
Als Grossmutter Ethel spit abends auf dem Sessel
einschlift, erzihlt Auggie, sei er leise aus dem Haus
geschlichen. «Nun?», sagt Auggie, und schaut den
Schriftsteller von der Seite an. «Ja», meintPaul Benja-
min versonnen, «das wird nun wohl meine Weih-
nachtsgeschichte werden.»

ZOOM 5/95 11



Eiiiid Gop ART

Dieser Film des Autors von «Chan Is Missing»
(1981) istein typisch novellistischer Film. Charakteri-
stisch ist die Erziihlfreude, die Breite der Schilderung,
die in eine Fiille von Nebenhandlungen ausufert,
sodass eine exakte Schilderung des Films viele Seiten in
Anspruch nehmen wiirde. Eine Vielzahl von Personen
tritt auf, die Geschichte einer ganzen Strasse wird
nebenher geschrieben. Brooklyn 1990, ein Stadtteil, in
dem Gewalt und Uberfille an der Tagesordnung sind.
Aber dann doch auch eine «Epiphaniegeschichte»:
Unter der Oberfliche von Gewalt und Hirte tritt
langsam eine tiefe Menschlichkeit, méglicherweise
mehr als Zukunft denn als Gegenwart, zutage: die
Fraglosigkeit, mit der Paul Benjamin den jungen
Schwarzen Rashid aufnimmt; die Art und Weise, wie
Sohn Rashid und sein Vater Cyrus zueinander finden.
Und dann natiirlich diese ganze Weihnachtsgeschich-
te. Entsprechungen zu Grunderfahrungen des Glau-
bens sind das: die Ratlosigkeit und die Hilflosigkeit
zugeben und das elementare Bitten lernen. Die mutige
Uberschreitung des eigenen Radius auf den Anderen
zu. Die Identitit des Menschen ist in der Sehnsucht,
wie der Psychoanalytiker Jacques Lacan gesagt hat,
und die Jubelreaktion des Kindes, das zum ersten Mal
im Spiegel sein eigenes Bild erkennt, ist nicht die
Bestitigung seines Soseins, sondern die Ahnung, was
aus diesem Menschen in dem Geflecht von helfenden
Beziechungen noch alles werden kann.

Die Kriterien der Okumenischen Juries auf den
verschiedenen Filmfestivals, die nach Filmen mit einer
«dem Evangelium entsprechenden menschlichen Hal-
tung» suchen (siche auch den Beitrag S. 20), treffen auf
«novellistische Epiphanie geschichten» am prizisesten
zu. Rolf Schiibels «Der Indianer» (1988) ist ein solcher
Film oder Jane Campions «An Angel at My Table»
(1990). In der Bedrohung des Lebens kommt eine
Tiefenschicht zum Vorschein, die den Menschen viel-
leicht sterben, aber nicht untergehen lisst.

An Wayne Wangs «Smoke» kann man aber auch
studieren, was eine Filmerzihlung beispielsweise fiir
eine Predigt heute so unersetzbar macht. Die Epipha-
niegeschichten miinden, wenn sie kiinstlerisch gelun-
gen sind, nie in plumper Erbaulichkeit. Die Indirekt-
heit, das Overbearing im wie nebenbei Gehorten ist
ihre Methode. In Andeutungen, in Briichen, in Rol-
lenspielen vollziehen sich die Experimente gelungenen
Lebens. So wie Grossmutter und vermeintlicher Enkel
ihre Rollen spielen und sich doch real zu einem wun-
derbaren Weihnachtsfest verhelfen. Oder wie die
«schonste Weihnachtsgeschichte» des Auggie eben
nicht dargestellt, sondern erzihlt wird als Angebot zu

12 zoom 5/95

neuer Erzihlung und Erfahrung. Die Entsprechun-
gen, die Analogien zwischen Glaubens- und Welt-
erfahrungen sind Briicken iiber einen Abgrund, die
stindig neu gelegt und vorsichtig betreten werden
wollen.

ie apokalyptische Legende

Nach «Briefe eines toten Menschen» (1980)

und «Der Museumsbesucher» (1989) hat
Konstantin Lopuschanskij «Russkaja simfonija» (Die
russische Symphonie, 1994) gedreht. Es ist die Ge-
schichte des Iwan Sergejewitsch Masarin, dem plotz-
lich — bei einer Tasse Tee — klar wird: Die Weltge-
schichte ist das Weltgericht. Der Gang der Geschichte
ist das Gericht Gottes. Und das Gericht Gottes steht
vor der Tiir: Die Wasser steigen, bedrohen Mensch
und Tier. £inGedanke beherrschtIwan Sergejewitsch:
Die Kinder im Kinderheim miissen gerettet werden.
Die wunderbare humanistische Idee «Rettet die Kin-
der» erfiillt ihn voll und ganz. Seinen Schrank im
Zimmer kann er zu einem Boot umbauen. Aber ein
Antrag an das Parteibiiro muss formuliert werden. Ein
Schriftstellerkollege rit ihm, aus dieser wundersché-
nen Idee vielleicht einen Roman zu entwickeln. Die
Geschichte wird mehr und mehr zu einer Parodie. Die
Parteibonzen haben anderes im Sinn, als sich mit der
Rettung von Kindern zu befassen: Nackt werden sie
aus ihren Biiros getrieben. Gestalten der Perestroika
tauchen auf, die meisten wird man hierzulande nicht
erkennen. Gorbatschow und Raissa als Kellner in
einem Hotel, die in den Servierpausen Dostojewski
lesen. Sind sie es wirklich ? Grosse historische Aufmiir-
sche vollziehenssich, die sich alsbald als Inszenierungen
erweisen. Masarin wird zum historischen Helden stili-
siert, der die Kinder nicht retten, vielmehr thnen das
Schwimmen beibringen will. Am Ende wird Iwan
Sergejewitsch Masarin bewusst, dass er im Grunde ein
Mensch ohne Mitleid ist. In einer schneebedeckten
Landschaft tritt er auf den Knien den Bussgang an:
Reue, Reue, Reue. Das Kreuz an seinem Hals
schwankt hin und her. Reue. Reue.

Eine Legende ist eine fromme Geschichte, im Mit-
telalter die Vita eines oder einer Heiligen. Mit vielen
Ziigen ist sie ausgeschmiickt, die legenddren Erweite-
rungen haben eine Tendenz ins Unermessliche. So ist
auch Lopuschanskijs Film voll von beliebig erweiter-
baren Geschichten: Bezichungen in die russische Lite-
ratur hinein, Dostojewski und Tolstoi, und in die
politische Gegenwart. So wie sich im Heiligen der
christliche Glaube konzentriert, so biindelt sich in
Iwan Masarin russische Gegenwartserfahrung. Von der



Apokalyptische Legende: «Russkaja simfonija»
(Die rissische Symphonie) von Konstantin Lopuschanskij

hohen Wertschitzung der literarischen Existenz ist dieser
Film getragen. Zugleich kommt offensichtlich aus der
russischen Tradition die Nihe zum Apokalyptischen. Das
Ende der Welt als beherrschende Lebenserfahrung. Die
Gerichtsmetapher als historische Erfahrung, stindig sich
wegen irgendwelcher Vergehen verantworten zu miissen
und verurteilt zu werden. Mit dem Wissen um ein letzt-
giiltiges Urteil, das iiber Wert und Unwert eines Lebens
entscheidet. Viele russische Filme sind apokalyptische
Legenden oder apokalyptische Parabeln: Fast das ganze
Lebenswerk Andrej Tarkowskis fillt darunter oder auch
der wunderbare Film «Infinitas» von Marlen Chuziew.
Die Parallele zur Funktion der biblischen Apokalyptik
liegt auf der Hand. Auch dort wird eine bestimmte
geschichtliche Erfahrung — die der ersten grossen Chri-
stenverfolgungen im Romischen Reich — unter den Hori-
zont einer anderen Erfahrung, den himmlischen
Herrschaftsantrite Christi gestellt. «Und ich sah einen
neuen Himmel und eine neue Erde... Und Gott wird
abwischen alle Trinen von ihren Augen...» (Apk. 21).
Diesen doppelten Boden geschichtlicher Erfahrung hat
Lopuschanskij grossartig gestaltet. Die Perestroika als
apokalyptische Parabel, die ohne das Element der Reue,
ohne die grundlegende Korrektur gegeniiber der bisheri-

gen russischen Geschichte, nicht zu denken ist.
Tengis Abuladses Film «Die Reue»(1984) steht
signifikant am Anfang der russischen Perestroika.
Und es ist, nach der Meinung Lopuschanskijs,
eines der Hauptprobleme der gegenwiirtigen russi-
schen Politik (siehe Jelzin im T'schetschenien-Kon-
flikt), dass dieses Grundelement der Reue véllig in
den Hintergrund getreten ist.

Aber die Doppelbédigkeit der apokalyptischen
Legende schafft — anders als in der biblischen
Apokalyptik —keine Eindeutigkeit mehr herbei. Ist
die grosse Befiirchtung des Weltuntergangs nur
Gerede, ist die Apokalyptik inszeniert? Vielleicht
sogar im Interesse nationalistischer Krifte, all-
russischen Grossenwahns? Wer sind die eigentli-
chen Drahtzieher der Geschichte? Der Ausgang der
Geschichte muss offenbleiben, auch unter apoka-
lyptischem Horizont. In die Sinnkonstituierung
eines Kunstwerks ist der Zuschauer mit einbezo-
gen. Und das ist der Dienst, den der Film auch der
Verkiindigung heute leisten kann: die Eindeutig-
keit der Geschichtsbilder aufzubrechen und den
Menschen an den Ort seiner Verantwortung stel-
len, vor Gottund in den Dimensionen vergangener
und kommender Geschichte.

as zeitgeschichtliche Paradigma

Kazimierz Kutz, einer der Altmeister des

polnischen Films, hat mit «Zawrocony»
(Der Bekehrte, 1994) aufs Neue einen hinreissen-
den Film gedreht. Tomasz, der Held des Films,
gespielt von dem bekannten Komiker Zbigniew
Zamachowski, ist der geborene Anpasser. Die er-
sten Szenen spielen in seiner Wohnung. Da ist die
miitterliche Frau, die sofort nach dem Aufstehen
kniend ein Ave Maria spricht, und an deren grossen
Busen er sich driickt. Und da ist das Ambiente eines
Kleinbiirgers, in dessen Leben alles geregelt ist.
Aber diese Ordnung gerit aus den Fugen. Als
Parteigenosse wird er als Beobachter zu einer Soli-
darnosc-Veranstaltung nach Katovice geschicke,
begeistert sich aber fur die Atmosphire so sehr, dass
er zum Vorsinger der Revolutions- und Marien-
lieder wird. Von der Polizei verfolgt, wird er in der
Fabrik verhaftet, muss wie Sisyphos laufen (trepp-
auf — treppab), wird zusammengeschlagen. Die
miitterliche Frau pflegt ihn gesund. Indessen ist die
Wende eingetreten, und Tomasz kommt beim
Kirchbau ganz gross heraus. Bis er, der Messdiener
im Gewand, unter den Gldubigen seinen ehemali-
gen Peiniger erblickt. Show-down auf offenem

ZOOM 5/95 13



Feld. Am Ende steht wieder die hiusliche Szene: Er
sitzt da mit blutig geschlagenen Mund und Augen,
und die miitterliche Frau flosst ihm die Suppe ein.

Ein Paradigma will eine Geschichte mit einer be-
stimmten Absicht erzihlen. Die Konzentration auf
diese Absicht, die Isolierung der Geschichte aus dem
potentiell unendlichen Strom der anderen Geschich-
ten und eine deutlich erkennbare Abrundung werden
wichtig. Biblische Paradigmata sind beispielsweise die
Geschichte vom Ahrenraufen der Jiinger (Markus 2,
23ff) oder die Geschichte vom Zinsgroschen (Markus
12, 13ff). Das Paradigma erliutert der ersten christli-
chen Gemeinde das Verhiltnis Jesu zum Gesetz oder
zum Staat.

Die Intention des filmischen Paradigmas ist ebenso
eindeutig und klar. «Bekehrung» bedeutet hier nicht
grundlegende und tiefgehende Verinderung im reli-
giosen Sinne. Der Bekehrte ist der Angepasste. In einer
Situation, in der in Polen die Oberflichenstrukeur ihre
Triumphe feiert, in der es vor allem um Macht und
Anpassung an die herrschenden Tendenzen und Krifte
geht, wird einem Volk der Spiegel seiner Anpassung

vorgehalten. Die Ankniipfung an die religivse Thema-
tik ist zugleich die Evokation des religiosen Wider-
spruchs. Kirchenkritisch ist dieses Spiegelbild, weil es
die Kirche nur in archaischen Beziigen, an der Oberfli-
che, in den Machtstrukturen agieren sieht. In einer
Situation, in der es — wie Kutz im Gesprich gesagt hat
—das Hauptproblem in Polen ist, die Politiker von den

Knien hochzukriegen, damit sie wieder anstindige
Politik machen, wendet sich das zeitgeschichtliche
Paradigma gerade gegen die, die um die wirkliche
Bekehrung des Menschen wissen miissten. Die ver-
zweifelten Anpassungsiibungen eines Otto Normal-
verbraucher: Heiter sind diese Etiiden, weil sie die
Freiheitzur Selbstentdeckung gewihren und von Men-
schenfreundlichkeit getragen sind. Deutsche Aquiva-
lente, wie etwa Michael Verhoevens «Das schreckliche
Midchen» (1989) sind zumeist ein Stiick weit verbis-
sener. Aber die Intention geht auf das Gleiche: die
Verwandlung, die Umkehr. Die Bekehrung.

Nur wenige Beispiele fiir die Fiille der Analogie-
moglichkeiten zwischen biblischer und filmischer Er-
fahrung konnte ich hier geben. 100 Jahre Film haben
es an den Tag gebracht, was schon seine Anfinge
bekundeten: Der Film ist — um ein Wort von Nikolai
Berdjajew zu variieren — «unheilbar religiés». Aber nun
anders, als die Anfinge vermuten liessen. Er macht in
einem postmetaphysischen Zeitalter auch die Abgriin-
de und Briiche unserer Gotteserfahrung sichtbar und
stellt diese in einen zeitgeschichtlichen Rahmen, den
die Theologie und die Kirche oft vermeiden méchten.
Gerade das macht den Film fiir die Verkiindigung und
fiir die Kirche unverzichtbar. B

Pfr. Hans Werner Dannowski, chemaliger Filmbeauftragter der EKD
(Evangelische Kirche Deutschlands), ist Stadtsuperintendent in Han-

nover und seit 1985 Prisident von INTERFILM.

14 zoom 5/95

Zeitgeschichtliches Paradigma: «Zawrocony» (Der Bekehrte) von Kazimierz Kutz



	"Unheilbar religiös"

