
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 5

Artikel: "Unheilbar religiös"

Autor: Dannowski, Hans Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL GOD ART

«Unheilbar religiös»
G/^z/^würdige Entdeckungen in drei aktuellen Filmen der Berlinale 1995:

Wie ein Theologe sich von Filmen faszinieren und herausfordern lässt

Hans Werner Dan now ski

j\ m Anfang und am Ende aller Gedanken, die

/ 1 sich Theologen über Filme machen können,
Jl. JL steht der Tatbestand der Entsprechungen.

Die wunderbare Möglichkeit der Analogie. Ich
schaue mir im Laufe eines Jahres sehr viele Filme an.
Und ich sehe sie immer auch als Pfarrer, der im

Auftrag der Gemeinde zu predigen und zu lehren hat.

In meinen Predigten kommen viele Filme vor.
Kulturelles Umfeld sind sie natürlich, in denen auch das

Leben der Christen und der Kirche sich bewegt. Aber
im tiefsten ist es etwas anderes. Den Entsprechungen
bin ich auf der Spur, die die heutige Welterfahrung
mit der biblischen Botschaft verbindet. Auch, um die

Abstände und Abgründe ermessen zu können.

Die Entsprechung zwischen Gott, Welt und
Mensch ist das geheime Thema aller Theologie und
auch aller theologischen Gedanken, die man sich über

den Film machen kann. Gerade in den Brüchen, in
den Fragmenten, im Auseinanderfallen: Ohne
Elemente der Entsprechung ist die Einheit der Welt
nicht einmal zu denken. Auch der Glaube, der die

Welt in durchgehenden Widersprüchen erfährt, kann
die rettende Botschaft nur in Entsprechungen formulieren.

Ohne in den alten Streit zwischen der analogia
entis und der analogia relationis ernsthaft eintreten zu
wollen - ohne die Analogie fällt die Welt in sinnlose

Bruchstücke auseinander. Wir werden diese Perspektive

als die Wirklichkeitserfahrung vieler Menschen
heute wahrnehmen und ernstnehmen müssen.

Aber noch die Weltuntergangsparabeln eines

Samuel Beckett leben von der Sehnsucht nach dem ganz
Anderen. Und für die Theologie hat Eberhard Jüngel
diese Grundbedeutung analogen Denkens für jede

Glaubenserfahrung unübertroffen formuliert: «Im

Lichte des Evangeliums leuchten mit den neuen auch

die uralten, die ursprünglichen Entsprechungen der

göttlichen Schöpfung wieder auf. Im Lichte der

Gnade gewinnt die Natur die neue Qualität, Gleichnis

des Kommenden zu werden. Indem dies ge¬

schieht, gewinnt die Wirklichkeit zugleich ihre schöpferischen

Möglichkeiten und mit ihnen etwas von den

ursprünglichen Farbenspielen der Schöpfung zurück.

Der Gott entsprechende Mensch entdeckt auch innerhalb

des Kosmos die Analogie als das schönste aller
Bänder» (E.Jüngel, Entsprechungen: Gott-Wahrheit-
Mensch, 1980, S. 7).

Auf der Suche nach den «ursprünglichen Farbenspielen

der Schöpfung» mittels der Analogie: Das ist

wohl die zutreffendste Beschreibung des Unterfangens,
im Rahmen der Verkündigung und Lehre den Film als

eine wichtige Kategorie theologischer Entdeckung
anzusehen. In der näheren Beschreibung verschiedener

Zugangswege nehme ich die Kategorien der

Formengeschichte zu Hilfe, die von einem «Sitz im Leben»

ausgeht und von der Beobachtung, dass jede
Literaturgeschichte - wie jede Filmgeschichte - auch immer mit
gestalteten Formen arbeitet (Martin Dibelius, Die

Formgeschichte des Evangeliums,319 59; Rudolf
Bultmann, Die Geschichteder synoptischen Tradition,
31957)- Drei Filme, die ich auf der Berlinale 1995

gesehen und teilweise in Predigten verarbeitet habe,

sollen einen ersten Einstieg in einen grundsätzlich
unendlichen Formenkanon bieten, der auf der Grundlage
der Analogie biblische Botschaft und filmische

Gegenwartserfahrung verbindet.

Die novellistische Epiphaniegeschichte
Nach der Erzählung «Auggie Wren's Christmas

Story» von Paul Auster hat der

Hongkong-Chinese Wayne Wang seinen neuesten Film
«Smoke» 1994) gedreht. «Smoke» ist die ganz alltägliche
Geschichte über den Besitzer eines Tabakwarenladens in

Brooklyn, Auggie, den Harvey Keitel spielt. In diesem

Laden trifft sich die ganze Strasse. Und es ist eine

Geschichte um den Schriftsteller Paul Benjamin (William

Hurt), der auch in Auggies Laden aus- und eingeht.
Pauls Frau ist vor einigen Jahren von einem Gangster auf
der Strasse erschossen worden. Er kann über diesen Tod

10 ZOOM 5/95



Epiphaniegeschichte: Harvey Keitel in - Smoke» von Wayne Wang

nicht hinwegkommen, kann noch nicht wieder schreiben.

Ein junger Schwarzer spielt noch eine Rolle, den

Paul Benjamin in seine Wohnung aufnimmt, und
dessen Vater, der seinen Sohn nicht kennt.

Nur das Ende des Films soll hier erzählt werden:
dass nämlich Paul Benjamin von einer Zeitung den

Auftrag bekommt, eine Weihnachtsgeschichte zu
schreiben. Er vertraut Auggie an, dass er Angst hat, sie

wieder nicht zu Ende zu bringen. Da nimmt ihn

Auggie beiseite und erzählt ihm seine eigene, seine

schönste Weihnachtsgeschichte. Es sei die Zeit gewesen,

als er den Laden gerade übernommen hatte und

mit den Dieben noch streng verfuhr. Wieder einmal
habe ein junger Mann etwas geklaut, er sei hinter ihm
hergefegt. Aber der Dieb sei schneller gewesen, habe

aber auf der Flucht seine Börse verloren. Kein Geld,
aber Name und Adresse seien darin gewesen und ein

paar Fotos. Auf dem Konfirmationsbild habe der

junge Mann so jämmerlich ausgesehen, dass Auggie
darauf verzichtete, die ganze Sache der Polizei zu

übergeben.

Bald darauf ist Heiligabend. Die Freunde sagen

plötzlich für den Abend alle ab, und Auggie fühlt sich

schrecklich einsam und allein. Da beschliesst er in
einer plötzlichen Eingebung, die Börse des Diebes

zurückzubringen. Eine alte Frau macht auf, und Auggie

bemerkt sofort, dass sie blind ist. «Endlich kommst
du», sagt sie, «ich habe doch gewusst, dass du am

Heiligabend deine Grossmutter nicht allein lässt!«

Nach kurzem Erschrecken entschliesst sich Auggie, die

Rolle des Enkels anzunehmen. Es wird ein wunderschöner

Heiligabend. Grossmutter Ethel kocht, Auggie

hat eine Flasche Wein gefunden und aufgemacht,
sie unterhalten sich prächtig. Auggie merkt, dass die

Grossmutter längst weiss, dass er nicht der Enkel ist,
aber sie spielen beide ihre Rollen mit Bravour zu Ende.

Als Grossmutter Ethel spät abends auf dem Sessel

einschläft, erzählt Auggie, sei er leise aus dem Haus

geschlichen. «Nun?», sagt Auggie, und schaut den

Schriftsteller von der Seite an. «Ja», meintPaul Benjamin

versonnen, «das wird nun wohl meine

Weihnachtsgeschichte werden.»

ZOOM 5/95 11



TITEL GOD ART

Dieser Film des Autors von «Chan Is Missing»
1981 ist ein typisch novellistischer Film. Charakteristisch

ist die Erzählfreude, die Breite der Schilderung,
die in eine Fülle von Nebenhandlungen ausufert,
sodass eine exakte Schilderung des Films viele Seiten in

Anspruch nehmen würde. Eine Vielzahl von Personen

tritt auf, die Geschichte einer ganzen Strasse wird
nebenher geschrieben. Brooklyn 1990, ein Stadtteil, in
dem Gewalt und Uberfälle an der Tagesordnung sind.

Aber dann doch auch eine «Epiphaniegeschichte»:
Unter der Oberfläche von Gewalt und Härte tritt
langsam eine tiefe Menschlichkeit, möglicherweise
mehr als Zukunft denn als Gegenwart, zutage: die

Fraglosigkeit, mit der Paul Benjamin den jungen
Schwarzen Rashid aufnimmt; die Art und Weise, wie
Sohn Rashid und sein Vater Cyrus zueinander finden.
Und dann natürlich diese ganze Weihnachtsgeschichte.

Entsprechungen zu Grunderfahrungen des Glaubens

sind das: die Ratlosigkeit und die Hilflosigkeit
zugeben und das elementare Bitten lernen. Die mutige
Überschreitung des eigenen Radius auf den Anderen

zu. Die Identität des Menschen ist in der Sehnsucht,

wie der Psychoanalytiker Jacques Lacan gesagt hat,

und die Jubelreaktion des Kindes, das zum ersten Mal
im Spiegel sein eigenes Bild erkennt, ist nicht die

Bestätigung seines Soseins, sondern die Ahnung, was

aus diesem Menschen in dem Geflecht von helfenden

Beziehungen noch alles werden kann.

Die Kriterien der Ökumenischen Juries auf den

verschiedenen Filmfestivals, die nach Filmen mit einer
«dem Evangelium entsprechenden menschlichen

Haltung» suchen (siehe auch den Beitrag S. 20), treffen auf
«novellistische Epiphanie geschichten» am präzisesten

zu. RolfSchübeis «Der Indianer» (1988) ist ein solcher

Film oder Jane Campions «An Angel at My Table»

(1990). In der Bedrohung des Lebens kommt eine

Tiefenschicht zum Vorschein, die den Menschen
vielleicht sterben, aber nicht untergehen lässt.

An Wayne Wangs «Smoke» kann man aber auch

studieren, was eine Filmerzählung beispielsweise für
eine Predigt heute so unersetzbar macht. Die Epipha-

niegeschichten münden, wenn sie künstlerisch gelungen

sind, nie in plumper Erbaulichkeit. Die Indirekt-
heit, das Overhearing im wie nebenbei Gehörten ist

ihre Methode. In Andeutungen, in Brüchen, in
Rollenspielen vollziehen sich die Experimente gelungenen
Lebens. So wie Grossmutter und vermeintlicher Enkel
ihre Rollen spielen und sich doch real zu einem
wunderbaren Weihnachtsfest verhelfen. Oder wie die

«schönste Weihnachtsgeschichte» des Auggie eben

nicht dargestellt, sondern erzählt wird als Angebot zu

neuer Erzählung und Erfahrung. Die Entsprechungen,

die Analogien zwischen Glaubens- und
Welterfahrungen sind Brücken über einen Abgrund, die

ständig neu gelegt und vorsichtig betreten werden

wollen.

Die apokalyptische Legende
Nach «Briefe eines toten Menschen» (1980)
und «Der Museumsbesucher» (1989) hat

Konstantin Lopuschanskij «Russkaja simfonija» (Die
russische Symphonie, 1994) gedreht. Es ist die

Geschichte des Iwan Sergejewitsch Masarin, dem plötzlich

- bei einer Tasse Tee - klar wird: Die
Weltgeschichte ist das Weltgericht. Der Gang der Geschichte

ist das Gericht Gottes. Und das Gericht Gottes steht

vor der Tür: Die Wasser steigen, bedrohen Mensch
und Tier. Ein Gedanke beherrscht Iwan Sergejewitsch:
Die Kinder im Kinderheim müssen gerettet werden.

Die wunderbare humanistische Idee «Rettet die Kinder»

erfüllt ihn voll und ganz. Seinen Schrank im
Zimmer kann er zu einem Boot umbauen. Aber ein

Antrag an das Parteibüro muss formuliert werden. Ein

Schriftstellerkollege rät ihm, aus dieser wunderschönen

Idee vielleicht einen Roman zu entwickeln. Die
Geschichte wird mehr und mehr zu einer Parodie. Die
Parteibonzen haben anderes im Sinn, als sich mit der

Rettung von Kindern zu befassen: Nackt werden sie

aus ihren Büros getrieben. Gestalten der Perestroika
tauchen auf, die meisten wird man hierzulande nicht
erkennen. Gorbatschow und Raissa als Kellner in
einem Hotel, die in den Servierpausen Dostojewski
lesen. Sind sie es wirklich Grosse historische Aufmärsche

vollziehen sich, die sich alsbald als Inszenierungen
erweisen. Masarin wird zum historischen Helden
stilisiert, der die Kinder nicht retten, vielmehr ihnen das

Schwimmen beibringen will. Am Ende wird Iwan

Sergejewitsch Masarin bewusst, dass er im Grunde ein

Mensch ohne Mitleid ist. In einer schneebedeckten

Landschaft tritt er auf den Knien den Bussgang an:

Reue, Reue, Reue. Das Kreuz an seinem Hals
schwankt hin und her. Reue. Reue.

Eine Legende ist eine fromme Geschichte, im
Mittelalter die Vita eines oder einer Heiligen. Mit vielen

Zügen ist sie ausgeschmückt, die legendären Erweiterungen

haben eine Tendenz ins Unermessliche. So ist

auch Lopuschanskijs Film voll von beliebig erweiterbaren

Geschichten: Beziehungen in die russische

Literatur hinein, Dostojewski und Tolstoi, und in die

politische Gegenwart. So wie sich im Heiligen der

christliche Glaube konzentriert, so bündelt sich in
Iwan Masarin russische Gegenwartserfahrung. Von der

12 ZOOM 5/95



Apokalyptische Legende: «Russkaja simfonija»
(Die rissische Symphonie) von Konstantin Lopuschanskij

hohen Wertschätzung der literarischen Existenz ist dieser

Film getragen. Zugleich kommt offensichtlich aus der

russischen Tradition die Nähe zum Apokalyptischen. Das

Ende der Welt als beherrschende Lebenserfahrung. Die

Gerichtsmetapher als historische Erfahrung, ständig sich

wegen irgendwelcher Vergehen verantworten zu müssen

und verurteilt zu werden. Mit dem Wissen um ein

letztgültiges Urteil, das über Wert und Unwert eines Lebens

entscheidet. Viele russische Filme sind apokalyptische

Legenden oder apokalyptische Parabeln: Fast das ganze
Lebenswerk Andrej Tarkowskis fällt darunter oder auch

der wunderbare Film «Infinitas» von Marlen Chuziew.

Die Parallele zur Funktion der biblischen Apokalyptik
liegt auf der Hand. Auch dort wird eine bestimmte

geschichtliche Erfahrung - die der ersten grossen
Christenverfolgungen im Römischen Reich — unter den Horizont

einer anderen Erfahrung, den himmlischen
Herrschaftsantritt Christi gestellt. «Und ich sah einen

neuen Himmel und eine neue Erde... Und Gott wird
abwischen alle Tränen von ihren Augen...» (Apk. 21).
Diesen doppelten Boden geschichtlicher Erfahrung hat

Lopuschanskij grossartig gestaltet. Die Perestroika als

apokalyptische Parabel, die ohne das Element der Reue,

ohne die grundlegende Korrektur gegenüber der bisheri¬

gen russischen Geschichte, nicht zu denken ist.

Tengis Abuladses Film «Die Reue»(1984) steht

signifikant am Anfang der russischen Perestroika.

Und es ist, nach der Meinung Lopuschanskijs,
eines der Hauptprobleme der gegenwärtigen
russischen Politik (siehe Jelzin im Tschetschenien-Konflikt),

dass dieses Grundelement der Reue völlig in
den Hintergrund getreten ist.

Aber die Doppelbödigkeit der apokalyptischen
Legende schafft — anders als in der biblischen

Apokalyptik - keine Eindeutigkeit mehr herbei. Ist
die grosse Befürchtung des Weltuntergangs nur
Gerede, ist die Apokalyptik inszeniert? Vielleicht

sogar im Interesse nationalistischer Kräfte,
allrussischen Grössenwahns? Wer sind die eigentlichen

Drahtzieher der Geschichte? Der Ausgang der

Geschichte muss offenbleiben, auch unter
apokalyptischem Horizont. In die Sinnkonstituierung
eines Kunstwerks ist der Zuschauer mit einbezogen.

Und das ist der Dienst, den der Film auch der

Verkündigung heute leisten kann: die Eindeutigkeit

der Geschichtsbilder aufzubrechen und den

Menschen an den Ort seiner Verantwortung stellen,

vor Gott und in den Dimensionen vergangener
und kommender Geschichte.

Das zeitgeschichtliche Paradigma
Kazimierz Kutz, einer der Altmeister des

polnischen Films, hat mit «Zaivrocony»

(Der Bekehrte, 1994) aufs Neue einen hinreissenden

Film gedreht. Tomasz, der Held des Films,

gespielt von dem bekannten Komiker Zbigniew
Zamachowski, ist der geborene Anpasser. Die
ersten Szenen spielen in seiner Wohnung. Da ist die
mütterliche Frau, die sofort nach dem Aufstehen

kniend ein Ave Maria spricht, und an deren grossen
Busen er sich drückt. Und da ist das Ambiente eines

Kleinbürgers, in dessen Leben alles geregelt ist.

Aber diese Ordnung gerät aus den Fugen. Als

Parteigenosse wird er als Beobachter zu einer Soli-

darnosc-Veranstaltung nach Katovice geschickt,

begeistert sich aber fur die Atmosphäre so sehr, dass

er zum Vorsänger der Revolutions- und Marienlieder

wird. Von der Polizei verfolgt, wird er in der
Fabrik verhaftet, muss wie Sisyphos laufen (treppauf

- treppab), wird zusammengeschlagen. Die
mütterliche Frau pflegt ihn gesund. Indessen ist die

Wende eingetreten, und Tomasz kommt beim
Kirchbau ganz gross heraus. Bis er, der Messdiener

im Gewand, unter den Gläubigen seinen ehemaligen

Peiniger erblickt. Show-down auf offenem

ZOOM 5/95 13



Feld. Am Ende steht wieder die häusliche Szene: Er
sitzt da mit blutig geschlagenen Mund und Augen,
und die mütterliche Frau flösst ihm die Suppe ein.

Ein Paradigma will eine Geschichte mit einer
bestimmten Absicht erzählen. Die Konzentration auf
diese Absicht, die Isolierung der Geschichte aus dem

potentiell unendlichen Strom der anderen Geschichten

und eine deutlich erkennbare Abrundung werden

wichtig. Biblische Paradigmata sind beispielsweise die

Geschichte vom Ahrenraufen der Jünger (Markus 2,

23ff) oder die Geschichte vom Zinsgroschen (Markus
12, 13ff). Das Paradigma erläutert der ersten christlichen

Gemeinde das Verhältnis Jesu zum Gesetz oder

zum Staat.

Die Intention des filmischen Paradigmas ist ebenso

eindeutig und klar. «Bekehrung» bedeutet hier nicht

grundlegende und tiefgehende Veränderung im
religiösen Sinne. Der Bekehrte ist der Angepasste. In einer

Situation, in der in Polen die Oberflächenstruktur ihre

Triumphe feiert, in der es vor allem um Macht und

Anpassung an die herrschenden Tendenzen und Kräfte

geht, wird einem Volk der Spiegel seiner Anpassung

vorgehalten. Die Anknüpfung an die religiöse Thematik

ist zugleich die Evokation des religiösen
Widerspruchs. Kirchenkritisch ist dieses Spiegelbild, weil es

die Kirche nur in archaischen Bezügen, an der Oberfläche,

in den Machtstrukturen agieren sieht. In einer

Situation, in der es - wie Kutz im Gespräch gesagt hat

— das Hauptproblem in Polen ist, die Politiker von den

Knien hochzukriegen, damit sie wieder anständige
Politik machen, wendet sich das zeitgeschichtliche

Paradigma gerade gegen die, die um die wirkliche

Bekehrung des Menschen wissen müssten. Die
verzweifelten Anpassungsübungen eines Otto
Normalverbraucher: Heiter sind diese Etüden, weil sie die

Freiheit zur Selbstentdeckung gewähren und von
Menschenfreundlichkeit getragen sind. Deutsche Äquivalente,

wie etwa Michael Verhoevens «Das schreckliche

Mädchen» (1989) sind zumeist ein Stück weit verbissener.

Aber die Intention geht auf das Gleiche: die

Verwandlung, die Umkehr. Die Bekehrung.
Nur wenige Beispiele für die Fülle der

Analogiemöglichkeiten zwischen biblischer und filmischer

Erfahrung konnte ich hier geben. 100 Jahre Film haben

es an den Tag gebracht, was schon seine Anfänge
bekundeten: Der Film ist - um ein Wort von Nikolai
Berdjajewzu variieren - «unheilbar religiös». Aber nun
anders, als die Anfänge vermuten liessen. Er macht in
einem postmetaphysischen Zeitalter auch die Abgründe

und Brüche unserer Gotteserfahrung sichtbar und
stellt diese in einen zeitgeschichtlichen Rahmen, den

die Theologie und die Kirche oft vermeiden möchten.
Gerade das macht den Film für die Verkündigung und
für die Kirche unverzichtbar.

Pfr. Hans Werner Dannowski, ehemaliger Filmbeaultragter der F.KD

(Evangelische Kirche Deutschlands), ist Stadtsuperintendent in

Hannover und seit 1985 Präsident von INTERFILM.

Zeitgeschichtliches Paradigma: «Zawrocony» (Der Bekehrte) von Kazimierz Kutz

14 ZOOM 5/95


	"Unheilbar religiös"

