
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 2

Artikel: Ästhetik des Hungers, Moralismus der Satten

Autor: Lachat, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESCHICHTE DES FILMS IN 250 FILMEN

Ästhetik des Hungers,
Moralismus der Satten
Während in Südamerika der späten sechziger Jahre ein neuer Stil

des politischen Kinos entstand, machte sich in Europa Eric Rohmer

Gedanken zu Ethik und Moral. Im Februar im Zürcher Filmpodium.

Pierre La c h at

Glauber Rocha war eine, in einem

gewissen Mass sogar die Symbolfigur

unter den Filmemachern
Lateinamerikas. Wenn nicht das Kino des ganzen

Kontinents, dann personifizierte er

doch wenigstens dasjenige Brasiliens.

Und galt das nicht bezogen auf die

gesamte Spanne des Jahrhunderts, dann

galt es sicher bezogen auf die (entscheidenden)

sechziger Jahre. Er verstand es,

die intellektuelle und künstlerische Un-

bedingtheit der damals aufkommenden

europäischen Neuerer wie Godard oder

Straub mit der impulsiven Beseeltheit

des Exoten zu verbinden. Er kam, wie

man eben zu sagen begann, aus der Dritten

Welt.
Seine Filme schliessen mit entwaffnender

Selbstverständlichkeit soziale

und politische Analyse auf der einen

Seite und opernhafte, karnevaleske,

populär-magische Elemente aufder andern

in sich. Die Trance, von der 1967 in

«Terra em transe» vielsagenderweise

schon im Titel die Rede ist, gehört ganz

vorn mit zu diesen Bausteinen. Der Film
handelt von ihr, versucht aber auch, in

eine solche zu versetzen. Revolutionärer

Eifer wird bei Rocha demonstriert wie

(notabene) praktiziert. Doch beschwört

der Autor ebenso die archetypischen
Rituale des sogenannten Tropikalismus,

samt dessen ironischen Bekenntnissen

zur Tradition der «Menschenfresserei».

Nicht mit Ekel, sondern lustvoll erinnert

man sich der Ureinwohner, die die

anrückenden Kolonialisten zu verspeisen

pflegten. Ausdrücklich versucht sich

jemand wie Rocha als Erbe sowohl der

portugiesisch-europäischen wie auch

der afrikanisch-indianischen Überlieferung

zu gebärden. Wieviel er auch

immer aus dem Filmschaffen Europas

übernimmt, nie lässt es Rocha allein dabei

bewenden. Immer zeigt sich da auch

seine andere, ganz eigene Seite.

Mit seinem radikalen Impetus vertritt

der Exilant und Frühverstorbene

nachträglich gesehen besser als jeder
andere die historische Gruppe des Cinema

Novo (wie es damals hiess). Nelson

Pereira dos Santos, Ruy Guerra, Joa-

quim Pedro de Andrade, Carlos Diegues

und andere brechen von (spätestens)

1960 an auf, Brasiliens Kino aus der

hinterwäldlerischen Mittelmässigkeit
kassenfester musikalischer Komödien,

der sogenannten chanchadas, herauszubringen

und ihm (für eine Weile)
Weltgeltung zu verschaffen. «Uma estetica

da fome» - lies: «Eine Ästhetik des

Hungers» -, so überschreibt Rocha 1964

einen Aufsatz über Ursprung, Eigenart

und Ziele des Cinema Novo. Der heute

legendäre Text wird zum Manifest der

ganzen brasilianischen Schule.

Sie habe, so schreibt er, «das Thema

des Hungers beschrieben, poetisiert, zur

Diskussion gestellt, aufgegliedert und

zum Leuchten gebracht: Figuren, die

Erde essen, Figuren, die Wurzeln essen,

Figuren, die stehlen, um zu essen, Figuren,

die töten, um zu essen, Figuren, die

fliehen, um zu essen - schmutzige, häss-

liche, abgezehrte Gestalten, die in

schmutzigen, hässlichen, dunkeln Häusern

leben. Diese Galerie von Hungerleidern

hat zur Gleichsetzung des Cinema

Novo mit dem Miserabilismus geführt,
den die Regierung so heftig verurteilt

und mit ihr die Kritiker, die im Dienst

ausländischer Interessen stehen, die

Produzenten und auch das Publikum, das die

Bilder seines eigenen Elends nicht

erträgt. Dieser Miserabilismus des Cinema

Novo läuft der Tendenz zum

verdauungsförderlichen Kino entgegen, die der

Grosskritiker des Staates Guanabara,

Carlos Lacerda, verficht: Filme überreiche

Menschen in schönen Häusern, die

Luxuswagen fahren - muntere, komische,

schnelle Filme ohne jede
Botschaft, die ausschliesslich industrielle

Zwecke verfolgen.» Bemerkenswert,

dass dann gerade die beiden berühmtesten

Kinostücke Rochas - der andere,

«Antonio-das-Mortes», entsteht 1969 -,
die Hungerfrage eigentlich nur streifen.

In «Terra em transe» geht es stattdessen

um die Nöte eines Literaten, der sich

schmählich in die Dienste eines

Demagogen stellt. Dieser Politiker ist gezielt
dem erwähnten Carlos Lacerda nachgebildet,

der an Filmen ein waches Interesse

hatte, bloss war es von einer Art, die

ihn mit den Cinemanovisten nur in Konflikt

bringen konnte. «Antonio-das-

Mortes» anderseits ist eine Art von

mythologischer Tragödie aus dem tiefen

Hinterland Brasiliens, in der die canga-
ceiros, historische Banditen, eine

Hauptrolle spielen.

Jemand wird vermutlich einmal

(wenn nicht schon geschehen) die

gesamte Geschichte von den Ursprüngen,

den Umständen des Zustandekommens

und der anhaltenden Wirkung von «La

hora de los hornos» schreiben. In der

vollen Fassung viereinhalb Stunden

lang, bildet diese Kompilation zweifel¬

te ZOOM 2/95



los einen einmaligen Fall in der gesamten

bisherigen Filmgeschichte. «Die Stunde

der Flochöfen» von Fernando Solanas

und Octavio Getino entstand in einem

Zeitraum von mehreren Jahren - vor.

während und nach 1968 - in Argentinien
und darf noch heute als Inbegriff des

Filmessays schlechthin gelten. In seinen

drei Teilen «Neocolonialismo y violen-

cia», «Acto paralaliberaciön» und

«Violencia y liberaciön» unternimmt das

monumentale Werk den Versuch, aus der

Sicht aktiven revolutionären

Widerstands die gesamte

historische, soziale und

politische Lage des

lateinamerikanischen Kontinents

(samt seinen Perspektiven)

erzählend und analysierend

darzustellen.

Auch wer heute die

agitatorische Guerilla-Rhetorik

für überholt hält - und

eine lateinamerikanische

Revolution sowieso für

endgültig verpasst -, wird

sich kaum der schieren

grossartigen Fülle und Tiefe, dem gewaltigen

Atem und dem stetig wech- selnden

Rhythmus dieser Chronik entziehen können.

Nicht das beste Sachbuch - noch der

beste Spielfilm - vermögen einem die

grausame Logik und die aufwühlenden

gefühls-mässigen Implikationen des

Kolonialismus von gestern und vorgestern

(und wohl mehr denn je von heute)

auf so packende Weise plausibel zu

machen. Ein Vergleich mit « Yawcir Mallku»

(Das Blut des Condors, 1968), den Jorge

Sanjinés zur gleichen Zeit im Hochland

von Bolivien dreht, drängt sich an dieser

Stelle auf. Der Spielfilm stellt seinem

ganzen Wesen gemäss etwas von dem,

was das Essay übergreifend umfasst,

anhand eines konkreten Einzelbeispiels
dar. (Ein Indio-Dorf hat sich der heimlichen

Sterilisation von Frauen durch ein

sogenanntes Friedenskorps aus den USA

zu erwehren, das darauf aus zu sein

scheint, die Welt von Überzähligen zu

säubern.) Wie sehr die Fiktion doch am

Detail kleben bleibt, wo die - allerdings

eben seltene - freie Form nach Lust und

Laune operiert! So ergibt sich, im
historischen Nachhinein, ein gewisses Paradox

bei «La hora des los hornos». War er

nicht so sehr als Film (im geläufigen

Sinn) und mehr als (heroischer) Akt
gedacht, so ist es die Form, die ihre

Wirkung bis heute ungebrochen zu tun

vermag. Einmal mehr wird deutlich, dass

das Medium, richtig verstanden und richtig

angewendet, imstande ist, ganz
einfach alles wiederzugeben. Gerade auch

so gesehen bildet es eine Sprache im

umfassenden Sinn des Wortes. Sie kann

uns einen Begriff von ganz Lateinamerika

geben, auch davon, warum die Guerilla

dann eben doch (an den meisten Orten

gescheitert ist - also auch davon, dass die

Wirkung von Filmen nie überschätzt

werden darf.

Eric Rohmer, der heute 74jährige
Pariser Alt-Akademiker und Filmautor,
dreht in der Beschaulichkeit der

französischen Provinz sein moralistisch-priva-
tes Meisterstück «Ma nuit chez Maud»

(1969), während weit hinten in Brasilien

oder Argentinien Militärs und Guerillas

aufeinanderprallen. Es ist eine unprätentiöse,

feinsinnige, gescheite - und

verhältnismässig ernsthafte - Komödie wie

aus vorkinematografischen Zeiten, und

sie geht einer ganzen Reihe recht ähnlicher

Kinostücke desselben immer gleich
zufriedenen Autors voraus, die in den

nun folgenden gut 20 Jahren entstehen.

Katholik, begegnet der Held (ein

noch ganz unverbrauchter Jean-Louis

Trintignant) seiner goldhaarigen Françoise

während der Messe. Doch lernt er

anderseits auch die dunkle Agnostikerin
Maud kennen, die ihn um ein Haar

zwischen die Laken kriegt. Um seine Angebetete

Françoise zu gewinnen, schwindelt

er ihr fromm vor, jener verlockenden

Brünette erlegen zu sein, was die

Entscheidung der noch zögernden Blondine

auf fast wundersame Weise

beschleunigt.

Fünf Jahre später, nachdem er mit

dieser eine Familie gegründet hat,

begreift der Held, indem er jener, Maud,

zufällig wieder begegnet,

dass es zwischen den beiden

Frauen eine Verbindung

gab, die ihm die ganze

Zeit über verborgen geblieben

ist. Françoise hatte

einen Geliebten, den damaligen

(inzwischen geschiedenen)

Gatten von Maud.

Wer hat da nun wen warum
mit bestem Wissen und

Gewissen beschwindelt und

manipuliert? Keiner und

keine kann ganz ehrlich

sein. Moralisten haben den

Vorzug (im Unterschied zu den Moral-

aposteln), weder sich noch andere zu

überfordern. Sie anerkennen die

unvermeidliche Lüge, die absolut notwendige

Unoffenheit.

Was so exakt, sogar geometrisch

angelegt scheint (gemäss den

Gepflogenheiten der französischen Bühne),
gewinnt in der schlicht-eleganten Inszenierung

durch den kultiviertesten aller

Filmregisseure der Welt etwas unwie-

derholbar Leichtes und Spontanes, eine

unaufdringliche Ironie, die Rohmer in

seinen späteren Filmen oft wieder
gesucht, aber nur da und dort wiedergefunden

hat. Seine runde Zufriedenheit konnte

einen damals schon nerven, später tat

sie es noch mehr. Doch was ihn (fast)

jedesmal wieder vor sich selbst gerettet
hat, ist seine Unfähigkeit, sich selber

wirklich ganz ernstzunehmen. Und wie

bereits angedeutet, heisst das wiederum

soviel wie: seine Unfähigkeit, sich und

andere zu überfordern. So schrecklich

kunstvoll ist die Filmkunst bei ihm zum

Glück gar nicht.

f»

Â

ZOOM 2/95 7


	Ästhetik des Hungers, Moralismus der Satten

