Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 47 (1995)

Heft: 2

Artikel: Asthetik des Hungers, Moralismus der Satten
Autor: Lachat, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Il GESCHICHTE DES FILMS IN 250 FILMEN

Asthetik des Hungers,
Moralismus der Satten

Wahrend in SiGdamerika der spaten sechziger Jahre ein neuer Stil

des politischen Kinos entstand, machte sich in Europa Eric Rohmer

Gedanken zu Ethik und Moral. Im Februar im Zurcher Filmpodium.

Pierre Lachat

G lauber Rocha war eine, in einem
gewissen Mass sogar die Symbol-
figur unter den Filmemachern Latein-
amerikas. Wenn nicht das Kino des gan-
zen Kontinents, dann personifizierte er
doch wenigstens dasjenige Brasiliens.
Und galt das nicht bezogen auf die ge-
samte Spanne des Jahrhunderts, dann
galt es sicher bezogen auf die (entschei-
denden) sechziger Jahre. Er verstand es,
die intellektuelle und kiinstlerische Un-
bedingtheit der damals aufkommenden
europdischen Neuerer wie Godard oder
Straub mit der impulsiven Beseeltheit
des Exoten zu verbinden. Er kam, wie
man eben zu sagen begann, aus der Drit-
ten Welt.

Seine Filme schliessen mit entwaff-
nender Selbstverstindlichkeit soziale
und politische Analyse auf der einen
Seite und opernhafte, karnevaleske, po-
puldr-magische Elemente auf der andern
in sich. Die Trance, von der 1967 in
«Terra em transe» vielsagenderweise
schon im Titel die Rede ist, gehort ganz
vorn mit zu diesen Bausteinen. Der Film
handelt von ihr, versucht aber auch, in
eine solche zu versetzen. Revolutionérer
Eifer wird bei Rocha demonstriert wie
(notabene) praktiziert. Doch beschwort
der Autor ebenso die archetypischen Ri-
tuale des sogenannten Tropikalismus,
samt dessen ironischen Bekenntnissen
zur Tradition der «Menschenfresserei».
Nicht mit Ekel, sondern lustvoll erinnert
man sich der Ureinwohner, die die an-
riickenden Kolonialisten zu verspeisen
pflegten. Ausdriicklich versucht sich je-
mand wie Rocha als Erbe sowohl der
portugiesisch-europdischen wie auch

6 ZOOM 2/95

der afrikanisch-indianischen Uberliefe-
rung zu gebdrden. Wieviel er auch im-
mer aus dem Filmschaffen Europas
ibernimmt, nie ldsst es Rocha allein da-
bei bewenden. Immer zeigt sich da auch
seine andere, ganz eigene Seite.

Mit seinem radikalen Impetus ver-
tritt der Exilant und Friihverstorbene
nachtriglich gesehen besser als jeder
andere die historische Gruppe des Cine-
ma Novo (wie es damals hiess). Nelson
Pereira dos Santos, Ruy Guerra, Joa-
quim Pedro de Andrade, Carlos Diegues
und andere brechen von (spétestens)
1960 an auf, Brasiliens Kino aus der
hinterwildlerischen  Mittelmissigkeit
kassenfester musikalischer Komdodien,
der sogenannten chanchadas, herauszu-
bringen und ihm (fiir eine Weile) Welt-
geltung zu verschaffen. «Uma estetica
dafome» —lies: «Eine Asthetik des Hun-
gers» —, so iliberschreibt Rocha 1964 ei-
nen Aufsatz iiber Ursprung, Eigenart
und Ziele des Cinema Novo. Der heute
legendidre Text wird zum Manifest der
ganzen brasilianischen Schule.

Sie habe, so schreibt er, «das Thema
des Hungers beschrieben, poetisiert, zur
Diskussion gestellt, aufgegliedert und
zum Leuchten gebracht: Figuren, die
Erde essen, Figuren, die Wurzeln essen,
Figuren, die stehlen, um zu essen, Figu-
ren, die toten, um zu essen, Figuren, die
fliehen, um zu essen — schmutzige, héss-
liche, abgezehrte Gestalten, die in
schmutzigen, hisslichen, dunkeln Hiu-
sern leben. Diese Galerie von Hungerlei-
dern hat zur Gleichsetzung des Cinema
Novo mit dem Miserabilismus gefiihrt,
den die Regierung so heftig verurteilt

und mit ihr die Kritiker, die im Dienst
ausldndischer Interessen stehen, die Pro-
duzenten und auch das Publikum, das die
Bilder seines eigenen Elends nicht er-
trigt. Dieser Miserabilismus des Cinema
Novo lauft der Tendenz zum verdau-
ungsforderlichen Kino entgegen, die der
Grosskritiker des Staates Guanabara,
Carlos Lacerda, verficht: Filme tiber rei-
che Menschen in schonen Hiusern, die
Luxuswagen fahren — muntere, komi-
sche, schnelle Filme ohne jede Bot-
schaft, die ausschliesslich industrielle
Zwecke verfolgen.» Bemerkenswert,
dass dann gerade die beiden beriihmte-
sten Kinostiicke Rochas — der andere,
«Antonio-das-Mortes», entsteht 1969 — |
die Hungerfrage eigentlich nur streifen.
In «Terra em transe» geht es stattdessen
um die Note eines Literaten, der sich
schmihlich in die Dienste eines Dem-
agogen stellt. Dieser Politiker ist gezielt
dem erwihnten Carlos Lacerda nachge-
bildet, der an Filmen ein waches Interes-
se hatte, bloss war es von einer Art, die
ihn mit den Cinemanovisten nur in Kon-
flikt bringen konnte. «Antonio-das-
Mortes» anderseits ist eine Art von my-
thologischer Tragddie aus dem tiefen
Hinterland Brasiliens, in der die canga-
ceiros, historische Banditen, eine
Hauptrolle spielen.

Jemand wird vermutlich einmal
(wenn nicht schon geschehen) die ge-
samte Geschichte von den Urspriingen,
den Umstinden des Zustandekommens
und der anhaltenden Wirkung von «La
hora de los hornos» schreiben. In der
vollen Fassung viereinhalb Stunden
lang, bildet diese Kompilation zweifel-



los einen einmaligen Fall in der gesamten
bisherigen Filmgeschichte. «Die Stunde
der Hochdtfen» von Fernando Solanas
und Octavio Getino entstand in einem
Zeitraum von mehreren Jahren — vor,
wihrend und nach 1968 — in Argentinien
und darf noch heute als Inbegriff des
Filmessays schlechthin gelten. In seinen
drei Teilen «Neocolonialismo y violen-
cia», «Acto paralaliberacién» und «Vio-
lencia y liberacién» unternimmt das mo-
numentale Werk den Versuch, aus der
Sicht aktiven revolutiond-
ren Widerstands die gesam-
te historische, soziale und ¥
politische Lage des latein-
amerikanischen Kontinents
(samt seinen Perspektiven)
erzidhlend und analysierend
darzustellen.

Auch werheute die agi-
tatorische Guerilla-Rheto-
rik fiir tiberholt hélt — und
eine lateinamerikanische
Revolution sowieso fiir
endgiiltig verpasst —, wird
sich kaum der schieren
grossartigen Fiille und Tiefe, dem gewal-
tigen Atem und dem stetig wech- selnden
Rhythmus dieser Chronik entziehen kon-
nen. Nicht das beste Sachbuch —noch der
beste Spielfilm — vermdgen einem die
grausame Logik und die aufwiihlenden
gefiihls—mdassigen Implikationen des
Kolonialismus von gestern und vorge-
stern (und wohl mehr denn je von heute)
auf so packende Weise plausibel zu ma-
chen. Ein Vergleich mit « Yawar Mallku»
(Das Blut des Condors, 1968), den Jorge
Sanjinés zur gleichen Zeit im Hochland
von Bolivien dreht, dringt sich an dieser
Stelle auf. Der Spielfilm stellt seinem
ganzen Wesen gemiss etwas von dem,
was das Essay iibergreifend umfasst, an-
hand eines konkreten Einzelbeispiels
dar. (Ein Indio-Dorf hat sich der heimli-
chen Sterilisation von Frauen durch ein
sogenanntes Friedenskorps aus den USA
zu erwehren, das darauf aus zu sein
scheint, die Welt von Uberzihligen zu
sdubern.) Wie sehr die Fiktion doch am
Detail kleben bleibt, wo die — allerdings
eben seltene — freie Form nach Lust und

Laune operiert! So ergibt sich, im histo-
rischen Nachhinein, ein gewisses Para-
dox bei «La hora des los hornos». War er
nicht so sehr als Film (im geldufigen
Sinn) und mehr als (heroischer) Akt ge-
dacht, so ist es die Form, die ihre Wir-
kung bis heute ungebrochen zu tun ver-
mag. Einmal mehr wird deutlich, dass
das Medium, richtig verstanden und rich-
tig angewendet, imstande ist, ganz ein-
fach alles wiederzugeben. Gerade auch
so gesehen bildet es eine Sprache im

umfassenden Sinn des Wortes. Sie kann

uns einen Begriff von ganz Lateinameri-
ka geben, auch davon, warum die Gueril-
ladann eben doch (an den meisten Orten)
gescheitertist—also auch davon, dass die
Wirkung von Filmen nie Uberschitzt
werden darf.

Eric Rohmer, der heute 74jihrige
Pariser Alt-Akademiker und Filmautor,
dreht in der Beschaulichkeit der franzo-
sischen Provinz sein moralistisch-priva-
tes Meisterstiick «Ma nuit chez Maud»
(1969), wihrend weit hinten in Brasilien
oder Argentinien Militdrs und Guerillas
aufeinanderprallen. Es ist eine unpriten-
tiose, feinsinnige, gescheite — und ver-
héltnisméssig ernsthafte — Komodie wie
aus vorkinematografischen Zeiten, und
sie geht einer ganzen Reihe recht dhnli-
cher Kinostiicke desselben immer gleich
zufriedenen Autors voraus, die in den
nun folgenden gut 20 Jahren entstehen.

Katholik, begegnet der Held (ein
noch ganz unverbrauchter Jean-Louis
Trintignant) seiner goldhaarigen Fran—
coise wihrend der Messe. Doch lernt er

anderseits auch die dunkle Agnostikerin
Maud kennen, die ihn um ein Haar zwi-
schen die Laken kriegt. Um seine Ange-
betete Francoise zu gewinnen, schwin-
delt er ihr fromm vor, jener verlocken-
den Briinette erlegen zu sein, was die
Entscheidung der noch zogernden Blon-
dine auf fast wundersame Weise be-
schleunigt.

Fiinf Jahre spiter, nachdem er mit
dieser eine Familie gegriindet hat, be-
greift der Held, indem er jener, Maud,
zufillig wieder begegnet,
dass es zwischen den bei-
den Frauen eine Verbin-
dung gab, die ihm die ganze
Zeit iiber verborgen geblie-
ben ist. Francoise hatte ei-
nen Geliebten, den damali-
gen (inzwischen geschie-
denen) Gatten von Maud.
Wer hat da nun wen warum
mit bestem Wissen und Ge-
wissen beschwindelt und
manipuliert? Keiner und
keine kann ganz echrlich
sein. Moralisten haben den
Vorzug (im Unterschied zu den Moral-
aposteln), weder sich noch andere zu
iberfordern. Sie anerkennen die unver-
meidliche Liige, die absolut notwendige
Unoffenheit.

Was so exakt, sogar geometrisch
angelegt scheint (gemiss den Gepflo-
genheiten der franzosischen Biihne), ge-
winntin der schlicht-eleganten Inszenie-
rung durch den kultiviertesten aller
Filmregisseure der Welt etwas unwie-
derholbar Leichtes und Spontanes, eine
unaufdringliche Ironie, die Rohmer in
seinen spdteren Filmen oft wieder ge-
sucht, aber nur da und dort wiedergefun-
den hat. Seine runde Zufriedenheit konn-
te einen damals schon nerven, spiter tat
sie es noch mehr. Doch was ihn (fast)
jedesmal wieder vor sich selbst gerettet
hat, ist seine Unfihigkeit, sich selber
wirklich ganz ernstzunehmen. Und wie
bereits angedeutet, heisst das wiederum
soviel wie: seine Unfahigkeit, sich und
andere zu iiberfordern. So schrecklich
kunstvoll ist die Filmkunst bei ihm zum
Gliick gar nicht.

ZOOM 2/95 7



	Ästhetik des Hungers, Moralismus der Satten

