
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 46 (1994)

Heft: 12

Rubrik: Kritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hQritik

Mary Shelley's
Frankenstein rr*—

Judith W al d n e r

Am Nordpol war noch keiner, Seu¬

chen fegen ganze Orte leer,

Kaiserschnitte können das Leben der Schwangeren

nicht retten, die Wissenschaften

stecken in den Kinderschuhen, die Schriften

eines Paracelsus oder Albertus

Magnus sind - zumindest an den Universitäten

- nicht gefragt. Vergangene Zeiten

leben in Kenneth Branaghs neustem Film,
einer Adaption der Frankenstein-

Saga, auf: das 18. Jahrhundert. Kapitän

Walton (Aidan Quinn) ist mit

einer Mannschaft unterwegs, den Pol

zu erobern. Um einerseits zu Ruhm zu

kommen, um andererseits für immer

in Erinnerung zu bleiben, um - im

übertragenen Sinne - ein Stück

Unsterblichkeit zu erreichen. Sein Schiff

gerät in einen wilden Sturm und läuft
auf einen Eisberg auf. Am Fortkommen

gehindert, trifft Walton mitten

im öden, grenzenlosen Eis auf einen

erschöpften, ausgemergelten Mann:

Frankenstein.

Das nördliche Eismeer, das

Schiff mit den wackeren Mannen auf der

Suche nach Glanz und Gloria bilden eine

grosse Klammer, stehen am Anfang und

am Ende der Story. Dazwischen erzählt

Frankenstein (Kenneth Branagh) dem

Kapitän seine Geschichte, beginnend mit
seiner Jugend in wohlhabendem Haus. Er

ist in jungen Jahren kein Spring-ins-Feld,

ist voller Wissensdurst und vergräbt sich

gern in Büchern. Ganz anders seine

Adoptivschwester und spätere Verlobte

Elizabeth (Helena Bonham Carter), die

ihn immer wieder aus der düsteren Stube

lockt. Insgesamt eine Familienidylle, an

deren heiterem Himmel plötzlich schwärzeste

Wolken stehen: Die Mutter stirbt bei

der Geburt eines Kindes. Ein Tod, der

Frankenstein traumatisiert, in ihm den

Wunsch wachruft, Geliebtes unsterblich

22 ZOOM 12/94

zu wissen und so einen Keim mit fatalen

Folgen in sein jugendliches Herz pflanzt.

Er reist nach Ingoldstadt um zu studieren,

findet seine Ideen von einer interdisziplinären

Wissenschaft abgelehnt und ver-

beisst sich immer mehr in den Gedanken,

des Menschen Endlichkeit müsse doch zu

beenden sein. So forscht und werkelt er,

schlägt Warnungen in den Wind, ver¬

wahrlost zusehends, bastelt schliesslich -
aus Leichenteilen - ein horribel anzusehendes

Geschöpf (Robert De Niro) und

erweckt es zum Leben. Erschrocken über

sein Tun, flieht der Forscher. Seine Kreatur

irrt auf der Suche nach Anschluss an

andere Menschen durch die Welt, scheitert,

und in ihrer kindlich naiven Seele

wachsen Rachegelüste gegenüber
Frankenstein. So macht sich das namenlose

Geschöpf auf die Suche nach seinem

«Vater».

Der Kernpunkt der Frankenstein-Geschichte

liegt in der Beziehung des

Forschers und seiner Kreatur, geschickte

Perspektivenwechsel streuen die Sympathien,

lassen keine simple Zuordnung von

Begriffen wie Gut und Böse zu.
Interessanterweise steht die Familie, bzw. die

Verbindung mit einer Frau, als positives

Leitbild - Frankenstein gibt sie auf, sein

Geschöpf hat keine und findet auch keine

-, die Story ist also einer Philosophie

verpflichtet, die den Menschen als soziales

Wesen ins Zentrum rückt. Der junge
Frankenstein handelt vordergründig im

Interesse der Menschheit, doch eigentlich
sucht er - genau wie Kapitän Wal ton -

persönliche Befriedigung. Er isoliert

sich von seinem Umfeld, ist weniger
ein Rebell gegen weltliche oder

göttliche Vorgaben als vielmehr ein

Besessener. Und er begeht eine Art
«Frevel an der Natur», setzt - profan

gesagt - Technik an die Stelle von

Liebe, an die Stelle einer Frau. Dass

seine zum Leben erweckte Bastelei

Bedürfnisse und Gefühle haben

könnte, daran hat er nicht gedacht.

Sein Geschöpf findet keinerlei
Möglichkeit zur Integration in die Gesellschaft,

ist wegen seines grässlichen

Aussehens für immer ein Aussenseiter,

obwohl es einen Humanisie-

rungsprozess durchläuft, der ihm die

Möglichkeit zur Eigenverantwortung,

zum Selbst-Bewusstsein gibt. Schöpfer

und Geschöpf machen also eine

gegenläufige Entwicklung durch, die Kreatur

Frankensteins entwickelt sich zum
Menschen, der Forscher zeigt zusehendes

unmenschliche Züge.
Der Roman «Frankenstein oder Der

moderne Prometheus» ist 1818 erschienen,

in der ersten Version anonym.
Geschrieben hat ihn die 1797 geborene Mary
Shelley, geborene Goldwin, im zarten Alter

von neunzehn Jahren. In Genf, wo sie,

ihr zukünfiger Mann Percy B. Shelley

und ihre Stiefschwester weilten und mit

Byron und Dr. Polidori zusammentrafen,

soll die Idee zur Frankenstein-Geschichte

in einer Art Tagtraum geboren worden



sein. Der Traum erwies sich glücklicherweise

nicht als Schaum, sondern wurde

zu einem bemerkenswerten Roman,
orientiert an den Gothic Novels, am Schauerroman

also, allerdings mit unverkennbaren

Zügen einer Weiterentwicklung. So

spielen, wie in den Gothic Novels der

Frühphase üblich, weder unterirdische

Verliese, noch unheimliche Requisiten

wie Totenschädel oder übernatürliche

Kräfte eine Rolle und einfache Gut-Böse-

Schemen sind differenzierterer

Betrachtungsweise gewichen, kurz: der Schrek-

ken wurde entmythologisiert. Gefahr

drohte nicht mehr von aussen, sondern

vom Menschen selber.

Der der Aufklärung verpflichtete
Roman inspirierte zahlreiche Theaterregisseure,

und als die Bilder laufen lernten,

machte das Kino den Stoff zu einem

populären Mythos. Zu nennen wäre hier der

1931 entstandene «Frankenstein» von

James Whale, dem Regisseur, der nur vier

Jahre später die Fortsetzung «Bride of
Frankenstein» auf die Leinwand brachte,

oder Rowland V. Lees 1939

herausgekommener «The Son ofFrankenstein». In

allen drei Filmen gab übrigens Boris

Karloff das wüst anzusehende Geschöpf,

und die beiden zuletzt genannten Titel
weisen schon auf einen recht freien

Umgang mit der Vorlage hin. Der Erfolg der

Frankensteinfilme in den dreissiger Jah¬

ren ermutigte etliche Nachahmer, wobei

Figuren und Themen des Stoffes oft frei

variiert wurden, vielfach kaum mehr als

Modelle für wirksam aufbereitete

Horrorfilme abgaben.

Kürzungen, Änderungen und

Ergänzungen nahm auch Kenneth Branagh

bzw. sein Drehbuchautor vor, doch

anders als viele Vorgänger hält sich derFilm
recht nah an den Roman, bringt dessen

Stimmung und Geist auf die Leinwand.

Sicher kein einfaches Unterfangen, auch

nicht für den Theatermann Branagh, der

sich in der Kinowelt mit Shakespeare-

Leinwandadaptionen einen Namen

gemacht hat. Er ringt sichtlich um die dem

Stoff eigene, fragile Balance zwischen

Pathos, Horror und Romantik. «Mary

Shelley's Frankenstein» wirkt vor allem

im ersten Teil, der viel Wert auf stimmige
Details legt, eher hölzern, der Gegensatz

zwischen dem Stubenhocker Frankenstein

und der lebensfrohen Elizabeth allzu

plakativ. Schade auch, dass die Kamera in

gewissen Sequenzen, wiederum vor
allem zu Beginn des Films, so unmotiviert

herumschwirrt wie eine nervtötende Fliege,

die Musik nicht gerade inspirierend

ist, und das Drehbuch einige Brüche

aufweist. Ein nicht durchwegs gelungener

Film also, aber auch kein durchwegs

misslungener! Er bringt phantastische,

fulminante, teils fellineske Szenen aufdie

Leinwand, glänzt mit sorgfältigen

Dekors und Kostümen

wie durch eine stimmige

Psychologie der Figuren. Bra-

naghs Inszenierung hat einen

Hang zum Theatralischen,

Opernhaften - ein klugerZug,
lässt das doch einiges mehr an

Pathos zu, als üblicherweise

als goutierbar zu bezeichnen

wäre.

Natürlich profitiert der

Film, der übrigens satte 40

Millionen Dollar gekostet

hat, nicht unwesentlich von
seiner interessanten Vorlage,
die übrigens Interpretinnen
und Interpreten der verschiedensten

Couleurs aufs Tapet

gerufen hat. Kamen diese aus

der psychologischen oder psychoanalytischen

Ecke, war beispielsweise die Rede

von Frankensteins Geschichte als

«Vaterschaftsphantasie», als «Trauma der

Nachgeburt» oder auch als «Geschichte über

den Fall der Frau». Zudem wurde die

Story mit politischen Umständen in

Verbindung gebracht, wurde darin beispielsweise

eine Allegorie auf die französische

Revolution gesehen, wo sich grosse Ideale

in eine Schreckensherrschaft wandelten.

Viele Interpretationen, aber eines ist

klar: Mary Shelley's Roman stellt das

gutgläubige Fortschrittdenken - vor
allem in Sachen Medizin - in Frage. Bra-

naghs in längst vergangener Zeit spielender

Film, den übrigens der Regisseur von
«Bram Stoker's Dracula», Francis Ford

Coppola, produziert hat, ist also alles

andere als unaktuell oder verstaubt. Gedanken

an die kaum durch ein Gesetz

gebremste grassierende genetische Bastelsucht

oder daran, dass eine Ethik der

Wissenschaft meist fern jeden Forschungslabors

diskutiert wird, liegen auf der

Hand. Die hier skizzierten Themen und

Fragen, Moral und Didaktik stehen jedoch
nicht plump im Vordergund, sondern

liegen im Wesen dieser unterhaltsamen

Geschichte, bei der sich das Gruseln nicht

wegen horriblen Effekten einstellt,
sondern weil die Wirklichkeit der Fiktion mit

Siebenmeilen-Stiefeln hinterhereilt.

ZOOM 12/94 23



[NyRITIK

Die Bettkönigin r~Bmr
Erna Truttmann

saden. Das Innere einer Wohnung,

ein Schlafzimmer, schrilles

Läuten des Weckers. Eine

Frau sitzt im Bett auf, schlaftrunken,

zündet sich eine Zigarette

an, kurz darauf sieht man sie

kniend das Treppenhaus eines

Bürogebäudes putzen.
Menschen hasten an ihr vorbei, ihr
Saubermachen bleibt unbeachtet

und vergebens. Wieder zu Hause,

legt sie sich ins Bett, nimmt

eine Tablette, durch die Jalousie

Lichtspiel auf ihrem Gesicht. Es

ist noch Tag. Der Mann kommt,

zieht sich aus, legt sich zum

Schlafen hin. Geredet wird nicht.

Die Arbeitswelt hat Gabrielle Baur

zum Ausgangspunkt ihres kurzen Spielfilms

gewählt. Amalia (Imogen Kogge),

Haus-, Putz-, Ehefrau und Mutter zweier

Kinder ist darin die Protagonistin. Das

Bett, später nicht nur ersehnter, sondern

tatsächlicher Mittelpunkt der Geschichte,

steht zuerst einmal für nächtliches

Ruhen und allzu kurze Erholung. Der

Wecker wiederum reisst aus dem Schlaf

und bildet den Auftakt zu einem mühseligen,

arbeitsreichen und anstrengenden

Tag. Bis zum entscheidenden Wendepunkt,

der seinen Ausdruck in der leicht

veränderten Redewendung «Reden ist

Silher, Handeln ist Gold» findet. Die so

gesprochen hat, ist Amalia, die

Bettkönigin, von Zeit zu Zeit zu lautstarkem

Gesang anhebend. Eine, die bis anhin

selten geredet, um so mehr aber gearbeitet

hat, entschliesst sich zu einem

folgenreichen Schritt. Früh morgens um sechs

stellt sie den Wecker zurück, legt sich

wieder hin, um Tage zu schlafen und

auch danach das Bett nicht wieder zu

verlassen. Diese Stätte ist jetzt ihr Reich,

Ort des Feierns und Festens, des

Tagträumens, Phantasierens und der Verwei-

24 ZOOM 12/94

gerung, sich dem Diktat des Arbeitsalltags

selbstverständlich zu unterwerfen.

Mit ihrem Tun beziehungsweise Lassen

stösst sie bei ihrem Ehemann, mehr noch

bei der Nachbarschaft aufEmpörung und

Unverständnis, um am Ende nachgeahmt,

von einem Produzenten entdeckt

und ein klein wenig berühmt zu werden.

In dieser grotesk-skurrilen, teilweise

witzigen Geschichte über eine erfolgreich

widerborstige Frau zeigt sich schön,

wieviel mit einem kleinen rebellischen

Akt in Bewegung gesetzt werden kann.

Darin erinnert der Film an den viel weiter

geführten Anarchismus in Claude Faral-

dos «Themroc» (Frankreich 1972), in

dem die Wohnung zur Höhle gemacht

und ein Gemisch aus französisch

anmutenden Sprachfetzen und einem

universalverständlichen Gegrunze gesprochen

wird. Auch in Gabrielle Baurs Film fällt
die Dialoggestaltung auf. Gespräche

reduzieren sich aufein Minimum, die Sätze

sind kurz und in einfachem, schnörkellosem

Hochdeutsch gehalten.

Alltagswendungen fehlen, Emotionen finden

ihren Ausdruck nicht verbal, sondern in

einer weitgehend stilisierten und unkom¬

mentierten Handlung, etwa wenn der

Mann, des Ganzen überdrüssig, unange-

kündigt-plötzlich mit der Axt vor dem

Bett steht, gewillt, darauf einzuschlagen.

Einzig die Szenen mit den Freundinnen,

die Amalia besuchen kommen, sind, auch

sprachlich, ausgelassener und gelöster.

Gabrielle Baurs distanzierte, auch

ein wenig lehrstückhaft anmutende

Erzählweise steigert die Sprachlosigkeit
einer Frau, die im Arbeitstrott zu erstik-

ken droht, und betont im Widerspruch
dazu die Sinnenfreuden, denen sie sich

als Bettkönigin hingibt. Im letzten Drittel

neigt der Film zu Langatmigkeit, das

bewusst langsam inszenierte Tempo
wird schleppend und strengt zusehends

an. In seinen formalen Qualitäten und in

der schauspielerischen Leistung ist er

überzeugend, inhaltlich fügt sich die

Geschichte jedoch nur bis hin zum Wendepunkt

mit den ersten Folgen, die sich aus

der Verweigerung ergeben, dann will
sich das Ende so recht nicht finden, wirkt
unschlüssig auf Kosten einer Leichtigkeit,

ohne die der Film zu ernst wird und

die entsprechend dem versöhnlichen

Ausgang eigentlich angesagt wäre. I



Mina Tannenbaum
Franz Ulrich

tet den Bruch zwischen den Frauen. Mina

gerät ins Abseits, ihre Bilder verkaufen

sich nicht, sie muss sich gar als Kopistin

verdingen. Zwei Jahre später erfährt

Mina, dass Ethel geheiratet - nicht Dana,

sondern ihren früheren Freund - und ein

Kind hat. Sie führt eine Begegnung mit

Mina auf der Strasse herbei, worauf die

beiden ein Treffen bei Mina abmachen,

das Ethel auf dem Telefonbeantworter

wieder absagt, weil sie mit ihrem Mann in

die Ferien fahre. Als sie zurückkommt,

ist es für eine Wiederbegegnung mit

Mina zu spät.

Die Geschichte dieser Freundschaft

wird von Minas Cousine (Florence Tho-

massin) erzählt. Zu Beginn äussern sich

verschiedene Leute über Mina. Erst am

zynische Enttäuschung, für
Mina ein coup defoudre, der

das Objekt der Begierde
jedoch kalt lässt.

Beide machen ihren

eigenen Weg, bleiben aber in

ständigem Kontakt. Ethel

bewundert Mina, die

Intellektuelle, die Malerin wird.

Mina bewundert Ethel, die

Unruhige, Spontane. Mina

gelingt es, ihre Bilder in
Galerien und Ausstellungen zu

zeigen, sie ist kurz davor,

anerkannt zu werden. Die

unschlüssige Ethel be-

schliesst eines Tages,
Journalistin zu werden. Beim

ersten Auftrag gibt sie sich als

Mina aus, um einen unnahbaren

Maler zu einem Interview

zu bewegen. Sie

bekommt ihre Stellung bei der

Zeitung. Jetzt ist es an Ethel,

Erfolg zu haben. Sie will
heiraten und erwählt sich den

Kunsthändler Dana (Jean-

Philippe Ecoffier), Minas

heimliche Liebe. Das bedeu-

Mina Tannenbaum und Ethel Béné-

gui, am gleichen Tag im gleichen

Pariser Spital anfangs der fünfziger Jahre

geboren, wachsen zu zwei Mädchen heran,

denen sowohl in ihrer Haut als auch in

ihren jüdischen Familien nicht ganz wohl

ist. Aufgrund des unterschiedlichen

familiären Milieus hat sich Ethel zu einem

extravertierten, Mina zu einem

verschlossenen Charakter entwickelt. Als

Achtjährige begegnen sie sich, anlässlich

eines Ballettkurses, zum ersten Mal auf

einer Bank im Montmartre, was zum

Beginn einer langen Freundschaft wird,

die die Jahre der Kindheit und Jugend

überdauert. In der schwierigen Pubertät

machen sie ihre ersten, linkischen

Erfahrungen mit der Liebe - für Ethel eine

Ende wird der Sinn dieser Konstruktion

erkennbar: Es geht um Distanzierung,

um die Vermeidung allzu intimer
Details. Der Bericht bleibt eine Aussenan-

sicht von Mina, und dennoch entwickelt

sich, von der Schilderung der jüdischen
Familie bis zu den heftigen Spannungen

zwischen den beiden Frauen, von denen

die eine gleichsam «unter die Räder»

kommt, das mehrschichtige Charakterbild

einer eigenwilligen, fesselnden jungen

Frau.

Das Drehbuch von Martine Dugow-

son wurde mit dem Grand Prix 1992

ausgezeichnet. Seine filmische Umsetzung

ist der Autorin, die vorher als

Kamerafrau und Drehbuchverfasserin für
Fernsehen und Film gearbeitet hatte,

weitgehend gelungen, wenn

sich auch einige Längen,

Schwerfälligkeiten und

Verdoppelungen eingeschlichen

haben. Immer wieder wird

man überrascht durch optische

Einfälle, etwa wenn zu

Beginn die Schwestern in

der Frauenklinik mit den

Neugeborenen auf dem

Arm Walzer tanzend durch

die Gänge schweben, oder

wenn Szenen aus amerikanischen

Filmen mit Rita

Hayworth und Bette Davis,

deren Welt Mina und Ethel

im Kopf haben,

eingeschnitten werden. Getragen

wird der Film jedoch vor
allem durch die beiden

hervorragenden Hauptdarstellerinnen:

Romane Bohringer

als Mina, deren

verschlossene Härte allmählich

zu tiefer Verletzlichkeit

wird, und Elsa Zylberstein,
die mit phänomenaler Präzision

die Wandlungen Ethels

verkörpert.

ZOOM 12/94 25



hQritik

Barnabö delle
montagne sr*

Martin Schlapp n er

^3 arnabö delle montagne» handelt

BV von Bergen und Waldhütern und

spürt tiefen und letzten Zusammenhängen

zwischen Landschaft und Menschen

nach. Ihm liegt der Roman gleichen Titels

von Dino Buzzati, erschienen 1933 und in

deutscher Übersetzung «Die Männer

vom Gravetal» genannt, zugrunde.
Erzählt wird darin vom einsamen, harten

Leben italienischer Waldhüter; angesiedelt

ist die Geschichte in der Zeit unmittelbar

nach dem Ersten Weltkrieg. Sie

beschreibt den Walddienst vor einem in

den Fels getriebenen Munitionsmagazin
und die Streifen auf der Suche nach

Schmugglern und Wilderern, die in

diesem Grenzgebiet unterwegs sind. Der

Schauplatz sind die Karnischen Alpen,
die Dolomiten östlich des Piave, der hier,

am Monte Peralba, entspringt.
Dino Buzzati (1906-1972), einer der

bedeutenden italienischen Erzähler dieses

Jahrhunderts, beruflich als Redaktor (am

Corriere délia sera) tätig und zudem ein

leidenschaftlicher Alpinist, war in Belluno,

am Mittellauf des Piave gelegen,

geboren worden und blieb seiner Heimat,

den Belluneser Alpen, ein Leben lang

zugetan. Cadore heisst insgesamt diese vom

Fluss geteilte Gebirgslandschaft. Hier ist

- dem Roman ortsgetreu verpflichtet - der

Film von Mario Brenta gedreht worden.

Die Berge des Films sind unverkennbar

die bizarr geformten Gipfel und Grate aus

Kalk- und Schieferstein, die für das

Karnische Gebirge typisch sind; hier ist der

eigentliche Schauplatz des Wacht- und

Hüterdienstes. Im Ersten Weltkrieg verlief

am Monte Peralba tatsächlich die

Front zwischen Österreich und Italien.

Noch heute trifft hier der Berggänger auf

Kavernen für Mannschaft und Munition,

von denen eine im Film wie im Roman

Objekt des Wachtdienstes ist.

Natürlich braucht es die genaue
landschaftliche Ortung nicht, damit jemand

die Bedeutung und die künstlerische

Grösse dieses «Barnabo delle montagne»,

des Films wie des Buches,

wahrnimmt. Doch Dino Buzzatis Roman, sein

Erstling, ist in diese Landschaft

eingewurzelt. Und nicht anders sein Hauptwerk,

«II deserto dei tartari» (1940), zu

deutsch «Die Festung», in dessen Steinwüste

nahe einer Grenzbefestigung trotz

aller Verfremdung ins Traumhaft-Visionäre

und Unwirklich-Symbolische die im

eigenen Dasein erfahrene Landschaft

konkret aufzuspüren ist.

In «Barnabö delle montagne», einer

im ganzen realistischen Erzählung voll

lyrischer Stimmung, hat sich der Surrealist,

der Dino Buzzati dann wurde, und in
dem die Kritik alsbald die Verwandtschaft

mit Franz Kafka ausmachte, noch

nicht voll durchgesetzt. Und doch ist er

auch hier schon der Autor, der die

Wirklichkeit «im Augenblick beängstigender

Erwartung» (Giuliano Gramigna) zu fassen

die Begabung besitzt. Prägend für
seine Autorenschaft war sein Bedürfnis,

mit der Landschaft zu arbeiten.

Landschaftlich wie stofflich hätte dieses

Bedürfnis Dino Buzzati zum Regionalisten

bestimmt, wäre da nicht zugleich künstlerisch

der Wille ausgebildet gewesen, in

der beschriebenen Landschaft das

mythologische Motiv auszumachen.

Das Schönste an Mario Brentas Film
ist nun gewiss, dass dieses mythologische

Motiv erhalten geblieben, ohne Einbusse

in die B ilder des Films umgesetzt worden

ist. So wie im Roman die Konzentration

in Stoff und Sprache das Wesentliche ist,

ist das Wesentliche im Film die Verdichtung

in das Bild. Die Beschreibung der

Landschaft beschränkt sich im Roman

auf Wiederholung stereotyp gesetzter

Worte, und nicht anders arbeitet der Film

bei der Darstellung der Landschaft mit
solchen Wiederholungen, mit Annäherungen

an solche Wiederholungen

zumindest, mit langen und langsamen

Bewegungen, in denen der Stillstand immer

spürbar nahe ist. Wie im Roman ergibt
sich aus dieser Verknappung weniger die

Beschreibung als die Beschwörung einer

Landschaft. Wo beschworen wird,
geschieht nichts abschliessend. Wie im

Wort wird also auch hinter dem Bild
Rätselhaftes ahnbar. Was das Bild Konkretes

zeigt, gerät unvorsehens an eine Grenze,

die eine äussere ist, hinter ihr kündigt sich

Schrecken an. Es ist das der Schrecken,

den vergleichbar auch C.F. Ramuz als das

Grauen in den Bergen beschworen hat;

hat das Gebirge doch seinen «eigenen

Willen».
Dieses Erlebnis des Berges, diese

Erfahrung seines Geheimnisses ist im Kino

noch seltener als in der Literatur. Im Ge-

birgsfilm gemeinhin wurde und wird -
soweit es ihn noch gibt - die Welt der

Gipfel und Gletscher misslich als ein Ort

der Unbeflecktheit mythisiert; der Bergler

schreitet als ihr Repräsentant durch

eine heile Ordnung; der Bergsteiger wird
verherrlicht als viriler Held und das

kämpferische Bestehen am Berg
beweihräuchert als ein Prozess der Selbstbegegnung

und der Selbstbestätigung.

Von solcher Üblichkeit nimmt «Barnabö

delle montagne» Distanz, zwarnicht
als einziger und schon gar nicht als erster

Film, der von Bergen und Menschen und

von den letzten Zusammenhängen
zwischen ihnen handelt. Mario Brenta -
gebürtiger Venezianer, ausgebildeter
Ingenieur, für den Film geschult durch

Ermanno Olmi, über den er ein dokumentarisches

Porträt, «Effetto Olmi» (1981),

gestaltet hat - ist sich auf Grund dieses

26 ZOOM 12/94



Werdeganges als Filmer wohl im klaren

darüber, in welchem Mass gerade sein

Lehrmeister zur Gründung einer neuen

Tradition des Bergfilmes, nicht nur in

Italien, beigetragen hat.

Das «Flahertysche», dieser ins Lyrische

verwobene Realismus der Beschreibung

von Menschen in einem der
Landschaft verschwisterten archaischen

Zustand und ihr Kampf ums Überleben,

das in Mario Brentas «Barnabö

delle montagne» sichtbar ist, zeigt
diese Bindung an Ermanno Olmi und

an dessen fiktionale Dokumentarfilme

wie «Il tempo si è fermato» (1959)

und «I recuperanti» (1969). Beide

spielen in den Bergen, der eine das

Bild zeichnend von der Einsamkeit

des Wächters eines Staudamms in

den Bergamasker Alpen, der andere

das Bild von Männern, die auf den

Kampffeldern von Asiago verrottendes

Altmaterial aus dem Krieg sammeln.

Filme auch sie beide, die im Schweigen

gründen, im Schweigen, in dem ein

Mensch, von der Lebensnot geprüft, sich

einhüllt. Das ist die Geschichte auch von

Barnabo (Marco Pauletti), dem Waldhüter,

der von den Kameraden, weil ihm die

Jagd auf Tauben wie auf Wilderer oder

Schmuggler zuwider ist, für einen Feigling

gehalten wird; der für einen Feigling
sich selber hält. Aus der Truppe entlassen,

fri stet er draussen in der Tiefebene des Po,

nahe bei dessen Delta, das bittere Dasein

eines Knechts auf dem armseligen Hof
einer Witwe. Er leidet fern der Berge, zu

denen er dann nach Jahren zurückkehren

kann, zum Wächter der ausgedienten

Kaserne der Waldhüter bestellt.

Der Gedanke, seine vermeintliche

Feigheit ungeschehen zu machen, treibt

ihn um, er will sich an den Übeltätern, die

vor Mord nicht zurückgeschreckt sind,

rächen. Ist jedoch die Gelegenheit

gekommen, verzichtet Barnabö darauf, ein

Held zu werden. Auch die Schmuggler,
das erkennt er, sie belauernd, an ihren

Gebärden und Gesichtern, sind

Menschen wie er. Arme Menschen, in einem

Leben gefangen, das ein Kampfplatz und

Mühsal ist; in eine Gefühlswelt vergraben,

die sich nur auf einfachste Art Aus¬

druck verschaffen kann, nur knappe Worte,

knappe Gebärden für Mut und Furcht,

Stolz und Scham, Schmerz und etwas

Freude bereit hält. Und die, wenn sie sich

dessen auch nicht bewusst sind, in der

Erwartung ausharren, dass «Es», das das

Grauen in den Bergen auslöst, eines Tages

über sie hereinbricht.

Barnabö, in dem das Gute obsiegt,

wird sein Leben weiterhin in der Einsamkeit

und der Wortlosigkeit verbringen. In

Barnabö hat Dino Buzzati sein

pessimistisch-tragisches Lebensgefühl als einer

Figur des archaischen Menschen verkörpert.

Obgleich, oder gerade weil Barnabö

des Wortes, mit dem er sich erklären

könnte, nicht mächtig ist, geht von ihm

die Frage aus, die Dino Buzzati stellt:

«Von wo wird die Botschaft, die endlich

die Herzen öffnet, kommen? Von Gott

oder von der Erde?» In Barnabö wird
diese Botschaft konkret, wird sie körperlich

als ein Lallen, von dem auch der Film
erkennen lässt, dass sie in ihm schon

geboren ist.

Will man in Dino Buzzatis Roman

eine Botschaft des christlichen Humanismus

erkennen - wie er als prägende Kraft
in seinem literarischen Werk ausgelotet

worden ist -, wird man davon nun wohl

den Film Mario Brentas nicht ausnehmen

können, obwohl Religiosität bloss in den

frommen Üblichkeiten aufscheint, die

soziologisch einen katholischen Alltag
ausmachen. Zwar gibt es, was die Handlung,

ihr Personal und ihre Orte betreffend,

gegenüber dem Roman einige

Veränderungen, Verschiebungen, Raffungen;

das ist bedingt durch einen Erzählmodus.

mit dem ein Film zurechtkommen

muss. Unangetastet ist die Erzählung in

ihrem Grundgehalt, in der metaphorischen

Bedeutung ihrer Fabel, die

herzustellen es das Talent braucht, in den

Bildern des Films die Realität von Bergen

und Menschen als Zeichen einzusetzen.

Diese Zeichen wahrzunehmen und

künstlerisch zu ordnen, schloss konse¬

quent die Beschäftigung von
professionellen Schauspielern von selbst

aus, sie hätten diese Realität verändert,

hätten sie sich ihr selbst entfrem-

[ det. Mario Brenta arbeitete deshalb

1 mit Laien, mit Männern und Frauen

aus dem Cadore: mit Menschen, die,

indem sie Figuren darstellen, nicht

aus sich selber heraustreten. Ermanno

Olmi, nicht zuletzt in «L'albero

degli zoccoli» (1978), hat -
zurückgreifend auf ein innovatives Erbgut
des Neorealismus - die künstlerische

Gewähr, die in solcher Authentizität

steckt, vorgelebt.

Mit ihr allein war die Herausforderung

zu bestehen, welche die Realisierung

dieses Films darstellte, die

Herausforderung, die historische Epoche und ihr
soziales Umfeld so präzis ins Bild nehmen

zu können, Epoche wie Umfeld nicht

folkloristischer Selbstzweck wurden,

sondern der universelle Rang der erzählten

Geschichte hervortreten konnte.

Glaubwürdig, weil der Gestalter sich den

Rückgriff auf geschönte Landschaftbilder

oder auf den naturalistischen Wortklang

der landschaftlichen Mundart

versagt hat. Die Musik ist denn auch nicht die

volkstümliche dieser Berge. Adaptiert
wurde vielmehr - und zugleich integriert
in die Geräusche der Natur (den Wind,
den Regen, das Fallen der Steine) - eine

Sonate von Franz Schubert für Klavier,

Horn und Streicher. Adaptiert, so könnte

man sagen, zur inneren Dynamik der Bilder

und ihrer vielschichtigen Abläufe.

Erwägt man, ob es im Niveau Vergleichbares

in jünster Zeit gegeben hat, fallen

einem zwei Titel ein: Fredi M. Murers

«Höhenfeuer» (1985), wo der Schrecken

des Berges das Drama auslöst, und Heinz

Bütlers «Holozän» (1992), wo ebenso

stimmig klassische Musik eingeschmolzen

ist.

Alessandra Milan,
Marco Pauletti

ZOOM 12/94 27



hQritik

Picture of Light
Pierre Lach at

Der Kanada-Schweizer Peter Mettler
ist in den letzten Jahren als Autor

höchst eigentümlicher und von Mal zu

Mal betont voneinander verschiedener

Spiel- und Nichtspielfilme hervorgetreten.

Jede seiner Produktionen (seit dem

unvergessenen «Scissere», 1982) hat

einen in sich geschlossenen Charakter und

scheint auf immer wieder neue Weise der

Frage nachzugehen, wozu das Medium

Film - jenseits der bereits geläufigen,

tausendfach erprobten Funktionen -
auch noch zu gebrauchen

sei. Doch geschieht das

stets ganz ohne grösseres

Aufhebens, ohne etwa

fertige Antworten
abzuliefern. Wird etwas

erprobt, dann nie im
luftleeren Raum, um der

Form oder des Experiments

willen, sondern

immer mit Bezug auf ein

Thema und auf eine

Geschichte.

Die Adaptation des

Bühnenstücks «Tectonic

Plates» (1992, ZOOM

120/93) des frankokanadischen

Théâtre Repère zum Beispiel ist

mehr als bloss eine illustrierende Umsetzung.

Sie kreist um die Ausweitbarkeit

der beiden Künste nach der Richtung, die

auf die jeweils andere zuführt. Und

«Picture of Light» versucht die

fundamentale Frage nach dem Filmen des

Unfilmbaren anzugehen. Es ist ein

Ansatz, der ihn in eine gewisse Nähe zu den

Arbeiten Richard Dindos rückt. Was

Mettler ansteuert, ist nun allerdings nicht

unsichtbar (weil es etwa, wie bei Dindo,

historisch im Sinn von nicht mehr

existent wäre). Im Gegenteil, es manifestiert

sich recht lebhaft und sogar regelmässig.

Doch geschieht das mit einer Leuchtkraft,

die für eine getreuliche Abbildung
im allgemeinen nicht ausreicht. Von der

Absonderliche Figuren unterschiedlichster

Herkunft bevölkern die am

weitesten nördlich gelegene ganzjährig
bewohnte Siedlung Manitobas, wohin der

Autor fährt, um die aurora zu stellen.

Man muss schon von einem gewissen

Mystizismus durchdrungen sein, um

zwischen diesen endlosen Schneefeldern,

unterm ewigen Wind leben zu wollen.

Doch schildert der Film die

Gegebenheiten ebenso wie die Menschen neutral,

sachlich, lakonisch. Das monotone

Amerikanisch des

Kommentars, den Mettler

selber spricht, lässt

jede abenteuerjournalistische

Wichtigtuerei,
alles posthemingway-
sche Schwärmen für das

mühsam erlangte

Einmalige wohltuend
vermissen. Der Autor sucht

die Magie, um sie zu

fixieren, sowie sie sich

erhaschen lässt. Aber er

tut es, ohne ihr gleich

selber erliegen zu wollen.

Der Norden wird
nicht angeeignet,

sondern bleibt denen überlassen, die er sich

angeeignet hat

Mehr noch, Mettler übergeht nicht,
dass nur etwas zum Ziel führt, nämlich

das Wartenkönnen, bis die Götter Gnade

zeigen. Jeder Reisende weiss, dass die

Frage, die sich unterwegs am häufigsten

stellt, die legendäre Bruce-Chatwin-Fra-

ge ist: What am I doing here? - Was tu'
ich bloss in Patagonien oder Bhutan, im

Outback oder im eisigsten Manitoba?

Nicht die Irrfahrten haben Odysseus zum

Helden unter den Helden gemacht,
sondern die Heimkehr. Wie sich aus der

Weite wieder in die Enge - und aus der

Kälte in die Wärme - zurückfinden lässt,

dem gilt notwendigerweise noch einmal

ein ganzes Kapitel.

schwierigen geografischen Erreichbarkeit

am äussersten Nord- oder Südrand

der Zivilisation nicht zu reden.

Die aurora borealis, die wir Nordlicht

nennen, figuriert im Grundstoff
aller Schulen der Welt. Jeder, der sie noch

nie gesehen hat, glaubt zu wissen, wie sie

aussehen muss oder müsste. Und doch

sind die Darstellungen des Phänomens

eher selten. Haben es sicher andere vor
ihm abgelichtet, so ist Mettler der erste,

der mehr als den atemberaubenden An¬

blick, nämlich den Geist und die Mythologie

der Erscheinung im Filmessay, mit
Bildern und Kommentar, zu fassen

versucht. Der Vergleich, der sich ihm mehrmals

vor dem Lichtspiel aufdrängt, istder

mit dem Wandern der Gedanken. Das

Nordlicht ist bei ihm kein Kuriosum für

Extremtouristen, sondern stellt sich als

Wahrzeichen einer abseitigen Lebensart,

einer randständigen Kultur und einer

überzeitlichen Weltsicht dar, die in allem

etwas Beseeltes erblickt. Nur bei wenigen

anderen Manifestationen der Natur

fühlen sich die Menschen so sehr

veranlasst, das Walten einer Gottheit
auszumachen, wie angesichts dieser hohen

wabernden Pracht, die so nah und doch so

fern scheint.

28 ZOOM 12/94



Pas très catholique :::rr
Leicht verdächtig

Michael Lang

Maxime ist vierzig, eine attraktive

Frau, der man ansieht, dass sie

einiges hinter sich hat und wohl noch

manches vor sich. Sie kennt das Leben,

also kennt sie auch die Liebe und alle

damit verbundenen Irritationen. Doch

das ist natürlich nicht alles. Auch wenn es

keine Berufung ist, so übt Maxime den

Beruf einer Privatdetektivin aus - und

das nicht ungern. Schliesslich ist
Improvisationstalent gefragt, Unabhängigkeit

garantiert und Spannung

alltäglich. Irgendwie ideal für eine

emanzipierte, feminine
Persönlichkeit, die sich entschlossen hat,

eine eigene Welt zu schaffen, autonom

zu leben. So präsentiert sich

die Ausgangslage für «Pas très

catholique», eine Beziehungskomödie

mit Ecken und Kanten.

Es geht um Maximes Begegnung

mit der eigenen Vergangenheit,

mit Ereignissen, die eigentlich

abgehakt, fast schon verdrängt
schienen: Vor zwei Jahrzehnten

nämlich hatte sie einen reichen

Kerl geheiratet, den falschen natürlich,

wurde bald Mutter und ver-
liess dann das bürgerliche Umfeld.

Allein! In der Story, die Tonie

Marshall (Tochter der französischen

Schauspielerin Micheline
Presle und des Schaupielers und

Regisseurs William Marshall) erzählt,

taucht nun der verlorene Sohnemann wieder

auf, mittlerweile ein achtzehnjähriger
schmucker Bursche, der pubertätsmässig

mit sich und der Welt hadert. Ein Junger

halt, der nicht mehr Kind ist, und noch

lange kein Mann. Sein spätes Zusammentreffen

mit der Mutter, die ihm, nach all

den Jahren, ebenso fremd ist wie er ihr, ist

das gefühlsmässige Kernstück eines

leichthändig, beschwingt inszenierten,

intelligenten und erstaunlich kompakten

Sache ist im Allzumenschlichen, wagt
sich vor in die heiklen Nischen des Seins

und plaziert auch pikante Episoden
exzellent in einer immer wieder faszinierenden,

städtischen, französischen

Quartier-Ambiance. Im Dunstkreis der

Appartements, Büros und Bistrots spürt
Frau Detektiv Maxime kleinen Gaunereien

nach, ärgert sich über pingelige

Auftraggeber und stösst irgendwann auf
einen Skandal, eine Affäre im

Immobilien-Bereich, die für sie mehr

als nur eine Spur zu gross, zu

gefährlich ist. Aus kriminalistischen

Gründen ebenso wie aus ganz
persönlichen.

Wie sich Maxime aus den

Verstrickungen befreit? Das zeigt
ein stimmungsvoller, witziger,
amüsanter Film, der die Stärken

des französischen Kinos vorführt:

Dort ist sich niemand zu schade,

auf einfache Geschichten

einzusteigen; weder die Produzenten,

noch die Autoren oder die

Schauspielerinnen und Schauspieler.

Das Cinéma français will sich

eben nicht zwanghaft ständig

immer wieder neu erfinden, sondern

es baut auf dem auf, was es hat: die

Tradition des Wagemuts, der freien

Phantasie, der autorenbezogenen

Originalität, die der Nouvelle

vague der späten fünfziger Jahre erwachsen

ist, wo mit bescheidenen Mitteln

grosse Wirkungen erzielt wurden. Dass,

wie in Marion Vernoux' cinéastischem

Kleinod «Personne ne m'aime» (1993,

ZOOM 9/94), auch hier starke Frauen das

Szepter führen - vor und hinter der

Kamera -, ist erfreulich und bereichernd. So

gesehen ist «Pas très catholique» sogar
ein hübsches Symbol für die kreative

Potenz des zeitgenössischen Cinéma

français der kleinen Gesten.

Stücks Kino, dem zweiten Spielfilm der

Marshall nach «Pentimento» (1989).
Das Porträt einer engagierten Frau

also ist entstanden, das äusserst reizvoll
für eine famose Schauspielerpersönlichkeit

geschrieben worden ist und in ihr
geradezu aufgeht: Anémone. Ihre
Gebrochenheit und eine herbe Sinnlichkeit
machen den Hauptreiz ihrer Darstellung

von Maxime aus. Sie ist keine Lady,

keine Madame, aber eine pralle feminine

Persönlichkeit, die zwar zuviel raucht,

gerne trinkt, zuweilen in Bars verkommt,

mit Männern (den richtigen und den

falschen) ins Bett hüpft und wenn's denn

beliebt, sogar mit einer Frau. Die aber

auch - und vor allem - ein überfliessend

grosses Herz hat und reichlich Lebensmut.

Wer so ausgestattet ist, der

verkommt moralisch nicht.

Die Marshall kennt ihre Pappenheimer

offensichtlich genau, sie weiss, was

ZOOM 12/94 29



[MQRITIK

The Road
to Wellville s
Wilkommen in Wellville

Hans Messias

Das Battle Creek Sanitarium im

Herbst 1907, Sitz des Gesundheitsimperiums

des weltberühmten Dr. John

Harvey KelloggJenes Kelloggs, dem die

Welt seine Flakes zu verdanken hat. Es ist

chic, sich hier therapieren zu lassen: Zum

Doktor, dar alles Fleisch und Fleischliche

verteufelt, pilgern (eingebildete)

zahlungskräftige Kranke in Scharen,

wobei Entschlackung oberstes Prinzip
ist; Verdauungstrakt und Darm stehen im

Mittelpunkt des Interesses. Man vermeidet

bewusst den Begriff Sanatorium, um
nicht mit Krankheit in Verbindung
gebracht zu werden.

Eines Morgens treffen auch Eleanor

Lightbody (Bridget Fonda) und ihr Gatte

Will (Matthew Broderick) in diesem

Mekka der Gesundheit ein. Sie ein

überzeugter Battle Creek-Fan, er widerwillig
zum Aufenthalt überredet. Doch während

sie kerngesund ist, leidet er an einer

mysteriösen Magengeschichte. Der gute

Doktor glaubt, die Ursache allen Übels

diagnostiziert zu haben, natürlich Fleisch

und Fleischeslust; dass Mrs. Lightbody

ganz entscheidend die Gesundheit ihres

Mannes ruiniert hat, kann er natürlich

nicht ahnen. Also therapiert Dr. Kellogg

(Anthony Hopkins) munter drauflos:

Einläufe, Diäten, Liegekuren, Elektro-

behandlungen, Massagen und vieles

mehr - kurz: eine Gesundheitstortur

erwartet den unwilligen Patienten, während

Eleanor entschlossen ist, ihren
Aufenthalt zu geniessen. Die sexuelle Abstinenz

von ihrem Ehemann, den sie sich in
letzter Zeit mit Morphium vom Leibe

hielt, regt ihre Lebensgeister an. Bald

interessiert sie sich für die deutsche

Erfindung «Freikörperkultur», und auch

die Unterleibsmassagen des Scharlatans

Dr. Spitzvogel, eine nicht unbedingt
anerkannte Therapieform, scheinen ihr

Wohlgefallen zu bereiten. Während Will
leidet - der Höhepunkt seiner «Behandlung»

besteht in der Entfernung eines

Stück Darms, die historisch verbürgte

Lieblingsoperation Dr. Kelloggs -,
entwickelt sich Eleanor zur freidenkerischen

Emanze. Die Eheleute driften folglich

auseinander, ganz im Gegensatz zum

erklärten Ziel des Kuraufenthalts. Doch

irgendwann ist Will «gesund genug»,
dem Ganzen ein Ende zu setzen.

Ausschlag gibt ein Sonnenbad seiner Frau in

Gegenwart anderer FKKler. Dr. Spitzvogel

muss auf sehr schmerzhafte Weise

erfahren, wie Will seinen ehelichen Be-

sitzananspruch einklagt, die deutsche

Sprache ist fortan in der Familie Lightbody

verpönt und für Dr. Kellogg, dem in

den letzten Tagen Patienten und Mitarbeiter

unter den Händen wegsterben,

bricht eine schwere Zeit an.

Damit ist allerdings nur ein Drittel
der Geschichte erzählt. Die Romanvorlage

von T. Caroghessan Boyle, der sich

leider vom begnadeten Erzähler zum
perfekten Handwerker entwickelt hat, wartet

mit viel mehr Verwicklungen auf. Da

ist noch die Geschichte des Charles Ossi-

ning (John Cusack), eines gutwilligen
jungen Trottels, der unter die Räuber fiel,
und mit dem Geld seiner Tante im

Gesundheitsgeschäft spekuliert. Der Aufbau

einer eigenen Corn-Flakes-Fabrik

scheitert, zumal im entscheidenden

Moment das mühsam beschaffte Kapital
verschwunden ist. Auch die in einem

Abbruchhaus zusammengerührten Rezepturen

versprechen wenig Erfolg - nicht

einmal Schweine mögen sich an Ossi-

nings Flakes gütlich tun. Schwindel und

Betrug sind die Folgen.
Der dritte Erzählstrang betrifft den

verwahrlosten Herumtreiber George

Kellogg (Dana Carvey), eines der 42

Adoptivkinder des Dr. Kellogg, der seine

traumatische Kindheit nun durch einen



Camryn Manheim,
Bridget Fonda,

Norbert Weisser,

auf Eleanor Lithtbody - wunderbar

halsstarrig von Bridget Fonda verkörpert -
projiziert. Sie fügt sich in jedes klinische

Ritual, glaubt fortschrittlich zu sein und

merkt nie, dass sie Opfer dieses

Fortschritts ist; ausgenutzt an Glauben,
Geldbeutel und Körper. Der einzige, der das

herrische Wesen Dr. Kelloggs
durchschaut, ist der kleine George, der sich -
dies wird in zwei Rückblenden erzählt -
bittere Duelle mit dem Adoptivvater
liefert und nicht gewillt ist, seinen starken

Willen zu beugen.

Alan Parker hat diese überbordende

grenzenlosen Hass auf seinen (Über-)

Vater zu verarbeiten versucht. Er ist der

Stachel im Fleisch des Gesundheitsapostels,

schreckt Vater und Patienten glei-
chermassen auf, trägt Unruhe in den

Tempel der Gelassenheit, gibt seinen

«guten» Namen für Ossinings
Schwindelunternehmen her...

Gewiss kein von hehren Kunstansprüchen

getragener Roman, aber eine

kunstvoll verwobene Geschichte. Und

Alan Parker tut sich ein wenig schwer,

die drei Handlungsstränge mehr oder

weniger gleichberechtigt unter einen Hut

zu bringen. Gezwungenermassen
gehorcht seine Inszenierung den Gesetzen

der Parallelmontage, doch da so vieles

parallel montiert werden muss, läuft sein

Film Gefahr, Stringenz zu verlieren.

Nicht dramaturgische Notwendigkeit
scheint oft die Geschichte zu verbinden,

sondern der mitunter dramatische Effekt,
der abenteuerliche Behandlungsmethoden,

geile Scharlatanerie und die

geschäftliche Goldgräberstimmung auf

dem Gesundheitssektor zu Beginn des

«amerikanischen Jahrhunderts» glei-
chermassen zu ironisieren versucht.

Sendungsbewusstsein und Geschäf-

temacherei - mit beiden Seiten des

modernen Gesundheitswesens setzt Alan

Parkers Film sich auseinander, wobei er

sich weitgehend auf die penibel
recherchierten Fakten des Romanautors Boyle
stützt und dessen Fabelführung vertraut.

ernswerten Will Light-
body Mitleid hat,

ansonsten jedoch die

Schrullen der Zeitgenossen

unbarmherzig

anprangert. So wird

etwa die Leichtgläubigkeit

gegenüber

vorgeblichen Autoritäten

Die Selbstdarstellungsmanie des Dr.

Kellogg, der auch noch beim Klistieren -
er verordnet sich selber fünf Einläufe pro

Tag -Traktate diktiert, ist ebenso nachgewiesen,

wie sein Kinderreichtum oder

sein Erfindungsgeist. Anthony Hopkins
stellt diesen zwiespältigen Charakter, der

in jungen Jahren versucht, den kleinen

George zu brechen und daran selber

zerbricht, in bewundernswerter Selbstverleugnung

dar: ein kleiner, quirliger
Kobold mit Vorbiss, der davon überzeugt ist,

jedes seiner Worte müsse der Nachwelt

erhalten bleiben, der seinen Patienten keine

Privatsphäre einräumt und den Herzinfarkt

eines Mitarbeiters auf dem

Klinikgelände als persönlichen Affront gegen
seine Lehren auffasst. Hopkins geht auf in

dieser Karikatur, die an Selbstgefälligkeit
kaum noch zu übertreffen ist und sich

über jede Kritik erhaben glaubt. Erbringt
sich überzeugend in die schnell montierte,

schrille Komödie

ein, die böse mit ihrem

Sujet umspringt, allenfalls

mit dem bedau-

Farce, die nach skurrilen Typen geradezu

giert, perfekt besetzt und akribisch in ein

mondänes Amerika der Jahrhundertwende

übertragen, in dem eine auf die Spitze

getriebene Hygiene neben dem Schmutz

eines rückständigen Allerweltskaffs

steht. Sogar die fragwürdigen Erfindungen

des Dr. Kellogg wurden nach alten

Patentanmeldungen nachgebaut. Dass

bei soviel Liebe zum Detail und durchwegs

guten Dartellerinnen und Darstellern

der Funken dann doch nicht so recht

überspringen mag, liegt am Prinzip der

Parallelmontage, die die Dynamik der

Handlung immer wieder zwangsläufig

verschleppt und mehr will, als sie einzulösen

in der Lage wäre. Auch die vielen

Derbheiten, Geschichten um Stuhlgang,

Klistiere, Kot und Genitalien sind sicher

nicht jedermanns Sache und verkehren

Boyles eigentlich elegante Erzählung um

medizinische Beutelschneiderei ein

wenig. Ein aufwendig produzierter Film, dem

es an Kraft nicht mangelt, doch diese

kommt mehrheitlich aus den Eingeweiden

und viel zu seltem aus dem Herzen.

ZOOM 12/94 31



Interview with the
m IV Regie: Neil Jordan

W^ÄIIIJ#lB^5 USA 1994

Dominik Slappnig

Fast seit es die Filmgeschichte gibt,

gibt es die Vampirfilme. 1922 hat

Friedrich Wilhelm Murnau mit seinem

«Nosferatu - Eine Symphonie des Grauens»

einen ersten Standard gesetzt. 1992

krönte sich Francis Ford Coppola mit
seinem «Bram Stoker's Dracula» zum

Prinz der Dunkelheit.

Dunkel ist es, als sich die Kamera

über die Bucht der Stadt San Francisco

nähert und erst vor einem Haus

an der Market Street zum Stehen

kommt. Dort erzählt, am Fenster

stehend, Louis (Brad Pitt) einem

jungen Mann (Christian Slater) die

Geschichte seines Lebens. Und diese

Geschichte ist lange, denn der

Erzähler ist kein Sterblicher: «Ich

bin aus Fleisch und Blut, aber nicht

menschlich. Seit mehr als zweihundert

Jahren bin ich kein Mensch

mehr». Damals, im Jahre 1791 war

er 24j ährig und schon Witwer. Er

war verzweifelt und suchte den Tod.

Der Vampir Lestat (Tom Cruise)

wurde auf ihn aufmerksam und erlöste

ihn vom Leben. Er gab ihm von

seinem Blut zu trinken und machte

ihn zum Vampir. Doch um als Vampir

zu überleben, musste er Leben

zerstören. Ein Konflikt, den Louis

lange für sich nicht lösen konnte. Er

trank das Blut von Ratten und erntete den

Spott seines Vampirfreundes Lestat.

Zusammen zogen sie nach New Orleans.

Lestat tat sich gütlich an den Frauen der

guten Gesellschaft oder manchmal an

einer Prostituierten. Louis war Zeuge

dieser Taten, fasziniert und angeekelt

zugleich. Das erste Menschenleben, das

er nahm, war das des Mädchens Claudia.

Um sie vor dem Tod zu bewahren, gab ihr
Lestat von seinem Blut zu trinken. Sie

verwandelte sich ebenfalls in einen Vam¬

pir, und zu dritt bildeten sie eine Kleinfamilie

von Vampiren, mit einem süssen

Töchterchen, das ab und zu die

Hausangestellten mit einem Biss aus dem Leben

in den Tod beförderte.

Unterbrochen wird die Erzählung

Louis' von kleinen Zwischenfragen und

dem Staunen des jungen Mannes. Mit
einem Interview, jener aktiven Form des

Ausfragens, hat dies aber nichts zu tun.

Louis erzählt. Warum er 1870 zusammen

mit Claudia nach Paris gegangen ist, wie

er dort Armand (Antonio Banderas), den

Meister der Vampire, getroffen hat und

wie er wieder zurück nach New Orleans

und schliesslich nach San Francisco

gefunden hat. Und es ist hübsch, wenn er

erzählt, wie er in den zwanziger Jahren

erstmals nach langer, langer Zeit wieder

habe einen Sonnenaufgang sehen können:

Eben weil unterdessen der Film er¬

funden worden ist. Aber generell bleibt

der Film irritierend gleichförmig.
Vielleicht liegt es daran, dass in den Charakteren

während zweihundert Jahren kaum

Entwicklungen auszumachen sind.

Vielleicht liegt es an den Freundschaften, die

sich zwar von Liebe in Hass umwandeln

und dennoch blutlos bleiben, oder am

Drama, das daraus hätte entstehen kön¬

nen und nun ohne Biss ist. Die
Autorin Anne Rice, die vor beinahe

zwanzig Jahren den gleichnamigen
Bestseller geschrieben hat, lieferte

zum Film auch das Drehbuch. Als
sie von der Besetzung des Tom

Cruise als Lestat hörte, hat sie sich

bereits vorsorglich und mit lauten

Tönen vom Film distanziert. Doch

Cruise ist keineswegs der Pfahl ins

Herz des Vampirfilms. Es ist
vielmehr Brad Pitt, der sich - nur Holz

kann zweihundert Jahre überdauern

- wohl einfach ein falsches Vorbild
für seine Rolle ausgesucht hat.

Vom Blutsaugen als Kern des

Vampirmythos ist viel nachzusehen

in Werner Herzogs «Nosferatu -
Phantom der Nacht» von 1978. Wie

dort Isabelle Adjani als junge Frau

den Vampir Klaus Kinski an ihrem

Bett verführt - und aufhält, bis ihn

der tödliche Sonnenstrahl trifft, das

ist wunderbare Erotik und zielt mitten ins

Herz des Mythos vom blutigen Biss in

den Hals. Coppola konnte mit seinem

«Bram Stoker's Dracula» von 1992 da

noch mithalten. Er ist in den Videotheken

erhältlich oder als Kaufkassette. So über

den Bildschirm ist mehr Vampir zu haben

als in «Interview with the Vampire» über

die grosse Leinwand. Und was bleibt am

Ende des Interviews? Die wunderbaren

Kostüme und die Gewissheit, dass Vampire

immer wiederkehren.

32 ZOOM 12/94



Tom & Viv Regie: Brian Gilbert

USA/Grossbritannien 1994

Frank Klub ertz

England 1914. Gutgelaunt kehrt Vi-
vienne Haigh-Wood (Miranda

Richardson), die kaum zwanzigjährige
Tochter einer alteingesessenen Londoner

Bankiersfamilie, in Begleitung ihres

älteren Bruders Maurice (Tim Dutton)

an ihren Schulort Oxford zurück. Der

Grund für ihre Ausgelassenheit ist weniger

der sommerliche Ausflug im väterlichen

Cabriolet als vielmehr die

Aussicht, den amerikanischen Literatur-Studenten

Thomas Stearns Eliot (Willem
Dafoe) wiederzusehen, dessen Bekanntschaft

sie kurz zuvor gemacht hat. Trotz

der Anwesenheit von Viviennes Aufpasser

funkt es heftig zwischen dem impulsiven

Mädchen aus dem britischen

(Geld-) Adel und dem schüchternen

Mittzwanziger aus dem fernen St. Louis.

Die beiden verlieben sich Hals über

Kopf, brennen durch und heiraten sechs

Monate später, ohne eine berufliche

Perspektive oder materielle Sicherheit zu

haben.

Trotz aller aufrichtigen Zuneigung
der Partner steht die Ehe unter keinem

guten Stern. Bereits auf der Hochzeitsreise

zeigt sich, dass die junge Frau von

schwacher physischer Verfassung ist.

Ständig nimmt sie Mittel gegen ihre Leiden

«an Kopf und Magen». Unter dem

verstörenden Einfluss verschiedener

fehlindizierter und überdosierter

Medikamente rastet Viv in der Folge immer

wieder aus, wird ausfallend und demoliert

die Einrichtung; oder ihre tatsächliche

«Krankheit», ein gestörter Hormonhaushalt,

führt zu wechselhaften

Monatszyklen mit erheblichem Blutverlust,
der sie deprimiert und apathisch macht.

Tom, der eine Tätigkeit bei der Bank von

Vivs Vater aufnimmt, weil seine

dichterischen Ambitionen das Paar nicht
ernähren können, steht der Entwicklung
seiner Ehe immer hilfloser gegenüber.

Er flüchtet sich in seine Arbeit und zieht

sich allmählich von der «hysterischen»

Viv zurück, die ihrerseits seine Anpassung

an die bürgerliche Existenz
verabscheut. Mit ihrer Unterstützung für die

pazifistischen Ideen von Toms früherem

Tutor Bertrand Russell sorgt sie für
einen Skandal, und auch sonst lässt sie

keine Gelegenheit aus, die Öffentlichkeit

durch Szenen und Vulgaritäten zu

provozieren. Der Tod ihres Vaters und

die Entscheidung des Familienrates, der

«sittlich gestörten» Erbin eine Stiftung
unter Vorsitz vom Tom und Maurice

vorzusetzen, erschüttern Vivs Lebensfreude

weiterhin. Ihrem Mann, mittlerweile

als literarische Entdeckung gefeiert,

vollends entfremdet, wird Viv immer

unberechenbarer. Sie brüskiert Toms

Freunde wie Förderer und attackiert Ver-

treter der Kirche und Mitglieder der

Gesellschaft, bis sie schliesslich als

«gemeingefährlich» gilt und mit Zustimmung

ihrer Angehörigen in eine Nervenanstalt

eingewiesen wird, wo sie 1947

stirbt. T.S. Eliot, von dem sie niemals

wieder hört, heiratet erneut. 1948 erhält

er den Nobelpreis für Literatur.

Zum dritten Mal in kurzer Zeit

kommt eine gross angelegte, aufwendig

verfilmte literarische Beziehungsgeschichte

aus dem England der jüngeren

Vergangenheit ins Kino. Ihren Vorgängern

«The Remains of the Day» (James

Ivory, USA 1993, ZOOM 3/94) und

«Shadowlands» (Richard Attenbo-

rough, GB 1993, ZOOM 4/94) gleicht
sie in Atmosphäre, Tempo und

melancholischem Grundton, in dem sie die

letzte Glanz-Epoche des untergegangenen

British Empire noch einmal nostalgisch

beschwört, sie zugleich aber auch

unmissverständlich für menschliches

Leid (mit-)verantwortlich macht: Die

englische Standesgesellschaft mit ihren

krampfhaft aufrechterhaltenen Traditionen

erscheint mehr oder minder deutlich

als Zwangsjacke - entweder man kann

mit ihr leben oder man geht innerlich

daran zugrunde. War es bei «Shadowlands»

eine junge Amerikanerin, die

frischen Wind in das Leben eines alternden

Oxford-Professors bringen konnte, so

liegen die Dinge hier umgekehrt. Die

besondere Tragik von Tom und Viv Eliot
besteht darin, dass die impulsive junge
Frau die Ehe mit dem gebildeten Dichter

aus dem progressiven Amerika als Chance

zum Ausstieg aus der erstarrten
Gesellschaft auffasst, während der junge

Immigrant die Verbindung mit Viv als

die notwendige Eintrittskarte in die von
ihm bewunderten Gesellschaft versteht.

Dieses grundlegende Missverständnis

über ihre Beziehung kommt zwischen

den beiden Partnern niemals zur Sprache

und kann daher auch nicht einvernehmlich

beseitigt werden. Erschwerend

kommt Vivs «unaussprechliche», für
unheilbar gehaltene «Frauenkrankheit»

hinzu, der die Männer ebenso miss-

trauisch wie verständnislos gegenüberstehen.

Ob Ehemann oder Bruder, Vater

oder Arzt, alle sind der Meinung, Viv
müsse sich nur «zusammenreissen»,

dann werde es schon gehen. Ein fataler

Irrtum, gegen den auch ihre einzige
Freundin und ihre Mutter in der von
Konventionen und Traditionen
bestimmten Männer-Welt nichts ausrichten

können.

Brian Gilbert hat das zugrundeliegende

Theaterstück von Michael
Hastings handwerklich sauber und

dramaturgisch solide verfilmt. Daran, dass es

auch auf der Leinwand noch gleicher-

massen als Krankheitsgeschichte,

Emanzipationsdrama und Dichterbio-

grafie funktioniert, hat die ausgezeichnete

Besetzung den grössten Anteil.

Willem Dafoe als introvertierter Dichter

und Denker und Miranda Richardson als

wandelndes Pulverfass, das schliesslich

nicht ex-, sondern implodiert, sind das,

was man von «Tom & Viv» am längsten

in Erinnerung behält.

ZOOM 12/94 33


	Kritik

