
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 46 (1994)

Heft: 12

Artikel: Problematisches Spiel mit dem Feuer

Autor: Derendinger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL FASZINATION DER GEWALT

Medienkonsumenten, Pädagogen und Kritiker angesichts des Gewaltbooms

in Film und Fernsehen - ratlos. Franz Derendingers Analyse zeigt Perspektiven einer Mediener¬

ziehung auf, die anstelle von reflexhafter Abwehr und Abscheu die Fähigkeit zur

entschlüsselnden Rezeption vermittelt

PROBLEMATISCHES SPIEL
1 MIT DI:MFEUER 1

Franz Deren dinger

Bitte
stellen Sie sich einmal folgende Geschichte

im Kino vor: Eine attraktive Beamtin versucht

bei der Polizei, einem reinen Männerapparat

also, nach oben zu kommen. Immer wieder sieht

sie sich im Kontakt mit Kollegen deren

Anzüglichkeiten und unverhüllten sexuellen Nachstellungen

ausgesetzt. Schliesslich konfrontiert ihr Chef sie mit

dem Ansinnen, sie solle sich als Lockvogel bei der Jagd nach

einem notorischen Vergewaltiger beteiligen. Von Ehrgeiz

geradezu zerfressen, übernimmt sie diesen Job, obwohl sie

genau fühlt, dass sie dabei ein weiteres Mal zum Objekt

degradiert wird. In der Welt der Männer ist unsere Polizistin
die Gejagte; zwischen der sozusagen sportlichen Anmache der

Kollegen und dem, was der Unhold mit ihr anstellen könnte,

besteht letztlich nur ein gradueller Unterschied. Weil unsere

Heldin früh ihre Eltern verloren hat, konnte sie kein gesundes

Selbstwertgefühl entwickeln; dazu hätte sie Beziehungen

gebraucht, in denen Zuneigung nicht mit Begehren und Besitzanspruch

verbunden ist. Wäre da nicht ihr Chef, so hätte sie keine

Chance, jemals ihr Trauma zu überwinden. Dieser Kommissar

fördert jedoch seine Untergebene, ohne Gegenleistungen

irgendwelcher Art zu erwarten. Es entsteht so etwas wie eine

Vater-Tochter-Beziehung, in der die junge Detektivin sich für
einmal als frei von Ansprüchen erfährt. Das stärkt ihr soweit

den Rücken, dass sie schliesslich aus der Rolle der Gejagten in

die der Jägerin schlüpfen und im Showdown den Täter zur

Strecke bringen kann.

STRUKTURELLE

I VERDOPPELUNG |

Nun, das wäre wohl alles nicht sonderlich spannend, eine

massig originelle, mit viel psychologischem Abhub versetzte

Emanzipationsgeschichte halt. Zum Glück haben Thomas

Harris und in seinem Gefolge Jonathan Demme sie nicht in

solch platt realistischer Weise erzählt, sondern durch eine

massive Ueberhöhung die Bedrohung wirklich fühlbar
gemacht, der eine Frau wie Clarice Starling sich ausgesetzt findet.

Es geht da nicht einfach nur um Männer, die ihrem sexuellen

Jagdtrieb frönen; deren Verhalten wird vielmehr verdichtet im

Treiben jenes Psychopathen, der seine Opfer physisch zu

Trophäen verarbeitet. «Buffalo Bill», der Frauenhäuter, der seine

Opfer im Dunkeln mit einem Nachtsichtgerät ausspäht, das ist

die schauerliche Metapher für jenen objektivierenden Blick,
der tatsächlich tötet - insofern eben, als er den andern bzw. die

andere als Subjekt negiert. Doch nicht nur das männliche

Aufrissverhalten findet sich bei Harris/Demme strukturell

verdoppelt; auch Inspektor Crawford als beschützende Vaterfigur
erhält seine Entsprechung im Feld des Psychopathologischen.

Erst über die Identifikation mit Lecter, mit Hannibal, dem

Kannibalen, kann Ciarice zuletzt ihre Lämmerrolle abstreifen;

sie muss sich mit dem Bösen einlassen, muss ins Herz der

Finsternis eindringen, um selber Jägerin zu werden und das

Böse besiegen zu können.

In der Geschichte vom «Schweigen der Lämmer»

(«The Silence ofthe Lambs», 1990, ZOOM 7/91) zeigt sich so

ein Grundmuster sämtlicher Gruselerzählungen: Sie handeln

im Kern von durchaus alltäglichen Bedrohungen, welche im

Leben sehr wohl Angst einjagen oder Bedrückung auslösen

können, die aber bei der bloss realistischen Abschilderung
kaum mehr unter die Haut gehen, weil da nun der Effekt des

Realen fehlt. Fiktion als Abbild von Realität steht zu der

letzteren ja in einer sehr zwiespältigen Beziehung: Sie betrifft
uns wohl, insofern sie Elemente der Wirklichkeit enthält;

andererseits jedoch bleibt sie als ein künstliches Double
unvermeidlich von der Realität abgeschnitten, eben unwirklich.

10 ZOOM 12/94



DRAMATISIERUNG
I UND PSEUDO-REALER EFFEKT |

Entsprechend unterliegt die Fiktion der Ambivalenz des

Zeichens, das der Mensch zwischen sich und die Realität stellt, um

den Zeithorizont zu öffnen und sich vom Zwang des je gerade

Vorfindlichen zu befreien. Die Zeichen erlauben uns, sowohl

von Dingen wie von Gefühlen Abstand zu halten und aus dieser

Distanz heraus über beides ein Stück weit zu verfügen. Wer

spricht, hat sich immer schon vom Besprochenen abgesetzt, ja
darüber erhoben. Doch wird er dieser Erhebung nicht uneingeschränkt

froh: Mag die Differenz zwischen Zeichen und

Bezeichnetem einerseits auch Schutz bedeuten, auf der andern

Seite impliziert sie Trennung, letztlich den Verlust des

Unmittelbaren. Zum Zeichenbenützer geworden, gewinnt der

Mensch Aufschub gegenüber der inneren wie der äusseren

Natur; aus dieser Distanz heraus sehnt er sich jedoch wieder

nach Widerstand, nach der Reibung der Dinge, welche ihm

allererst das Gefühl verschafft, wirklich zu leben. Aus dem

Abstand, den die Zeichen gewähren, erwächst die Lust, ergriffen,

gepackt, überwältigt zu werden von dem, was vor der

Vermittlung durch Zeichen ist. Die Loslösung von den Dingen

impliziert das Verlangen nach dem Undurchsichtigen und

Unbegrifflichen: eben die Sehnsucht nach dem Realen."

Die Zwiespältigkeit des Zeichens besteht exakt darin, dass es

sich von den Sachen absetzt, während es andererseits, um zu

funktionieren, doch stets auf Realität verweisen muss. Und

dieser Ambivalenz des Zeichens vermag sich auch die Fiktion
nie zu entziehen: Sie entwirft ein Bild von etwas, dem dann

aber als blossem Bild der Wirklichkeitsgehalt fehlt. Fiktion ist

quasi Realität gekürzt um das Reale, und sofern es ihr nicht

gelingt, dieses Manko durch symbolische Ueberhöhung
wettzumachen, wird sie uns mit grosser Wahrscheinlichkeit kalt
lassen. So kompensiert Fiktion'den Ausfall des Realen durch

einen pseudo-realen Effekt, indem sie künstlich Schauder,

Erschütterung und Schrecken zu erzeugen versucht.

Diese Dramatisierung kann unter Umständen auf der

ZOOM 12/94 11



TITEL FASZINATION DER GEWALT

Strecke bleiben, wenn eine Geschichte in ein fremdes Medium

übertragen wird. Ein Beispiel dafür wäre die Verfilmung eines

andern Romans von Harris («Der rote Drache») durch den

Regisseur Michael Mann («Manhunter», 1987). Harris zeigt
das Geschehen immer wieder aus der Perspektive eines

äusserlich wie innerlich verunstalteten Psychopathen und

begründet dessen Wahn und seine absolut entsetzlichen Morde

aus der Lebensgeschichte. Francis Dollarhyde ist ein zu kurz

Gekommener, einer, der in lebenslanger Verlassenheit nie die

Fähigkeit entwickeln konnte, den Blick der andern auszuhalten

und ihnen als Gleicher gegenüberzutreten. Diese Schwäche

kompensiert er nun mit einem Grössenwahn, der es ihm

erlaubt, sich für seine Verstümmelung zu rächen. Davon

allerdings ist im Film «Manhunter» nicht mehr viel zu spüren.

Mann schreckte offenbar vor der Darstellung von Dollarhydes

exquisiter Grausamkeit zurück und konzentrierte die

Filmhandlung auf die Nachforschungen der Polizei. Dabei ist eine

mehr oder weniger aufregende Cop-Story entstanden, die sich

an die Konventionen des Genres hält und in der Folge den

pseudo-realen Effekt weitgehend vermissen lässt.

Stellen wir uns aber einmal Klassiker des Thrill in einer

entsprechenden Verkürzung vor: Was etwa gäbe Norman

Bates («Psycho», 1960) her als neurotisch verkorkster Muttersohn,

der wegen seiner Kontakthemmung zu Frauen keinen

Zugang findet, was Rosemary Woodhouse («Rosemary's
Baby». 1967) als gebeutelte Schwiegertochter, die sich nach

anfänglichen Widerständen einordnet in den Familienclan

ihres Mannes? Die naturalistische Darstellung wäre schlicht zu

alltäglich und banal, im Grunde von der käsigen Qualität jener

Selbstfindungsliteratur, die sich ohne glaubhaften Leidensdruck

durch gediegene Neurosen wälzt. Erst durch die dramatische

Uebertreibung - Normans mörderische Schizophrenie

bzw. die teuflischen Rituale der Castevets - evozieren diese

Geschichten jenes Schaurige, das der dargestellten Sache -
nämlich der Unterdrückung und Entmündigung einer Person -
real entspricht.

Selbst Kindermärchen bringen ja familiäre Spannungen

durch eigentliche Horrorbilder zum Ausdruck: Da organisiert

etwa eine eifersüchtige Mutter allerhand Mordanschläge gegen

die aufblühende Tochter, während umgekehrt Sprösslinge ihre

notdürftig als Hexe getarnte Erzeugerin im Ofen braten. Und

auch die alte Story vom thebanischen Königssohn benutzt das

schauerliche Szenario von Vatermord, Mutterschändung und

Selbstverstümmelung, um letztlich alltägliche Familienkonflikte

so auszuleuchten, dass sie uns wirklich packen.

Im übrigen geht sogar die Umgangssprache ähnlich

vor: Wir sagen leichthin, wir hätten einen vergiften, erwürgen
bzw. ihm an die Gurgel gehen können, und wollen durch die

Übertreibung bloss das real beträchtliche Mass der Aggression

wiedergeben; wir suchen also den pseudo-realen Effekt. Daraus

könnte sich letztlich auch die schockierende Vorstellung
Freuds erklären, dass Kinder Todeswünsche gegen ihre Eltern

hegen sollen. Natürlich werden sie diese im Normalfall nicht

wirklich zum Teufel wünschen; doch das nachvollziehbare

Begehren, die Nervensägen möchten einmal weg sein, bedient

sich gelegentlich solch gewalttätig zugespitzter Bilder.

NEGATIVE UND

I POSITIVE LEKTÜRE]

Sprache wie Fiktion kommen nicht umhin, den Ausfall des

Realen, des unmittelbaren Berührt- und Betroffenseins, durch

den pseudo-realen Effekt zu kompensieren. Harris/Demme

nehmen diese Kompensation vor, indem sie den normalen

Bemächtigungstrieb zu einem Bild der Aneignung übersteigern,

die das Opfer des Lebens beraubt und so in der Tat

vergegenständlicht. Und sie ziehen diese metaphorische

Überhöhung konsequent durch; denn das Schreckliche bricht

genauso ein auf der Seite der Vaterfiguren, die ihre Triebansprüche

zurückstellen. Lecters ungehemmter Aneignungstrieb

stellt die bösartige Spiegelung jenes Begehrens dar, das bei der

Figur des Chefs nirgends an die Oberfläche dringt. In der Folge

ist es auch der kannibalische Psychiater, welcher jenes Drama

des Verzichts explizit durchspielt, durch das sich Ciarice ein

Spielraum für die eigene Entwicklung öffnet. Ciarice kann sich

nur deshalb dem starrenden Blick und dem tödlichen Zugriff
entwinden, weil sie zuletzt dagegenzuhalten, nämlich selber

objektivierend zu blicken vermag. Sie emanzipiert sich als

Frau, indem sie sich die männliche Sichtweise aneignet. Ob

dies ein angemessenes Modell für Emanzipation darstellt,

darüber kann frau/man in guten Treuen streiten; aber mit

Bestimmtheit wird niemand behaupten können, Harris und

Demme redeten der Unterdrückung der Frau das Wort.

Nur, ist das den Zuschauern auch klar? Die Geschichte

vom «Schweigen der Lämmer» serviert immerhin eine ganze

Reihe von frauenfeindlichen Akten - wer garantiert uns, dass die

Rezipienten die Story von ihrerTiefenstruktur her begreifen und

nicht über jene isolierten szenischen Modelle, die machistische

Formen des Balzverhaltens gerade noch bestärken könnten?

Ganz offensichtlich lassen sich die Elemente einer Erzählung

sehr unterschiedlich lesen: In unserer Lektüre haben wir die

Übergriffe gegen Frauen von jenem System her zu verstehen

versucht, in das die Geschichte sie einfügt; dadurch haben wir
ihren unmittelbaren Gehalt ausgesetzt und ihre positive Bedeutung

praktisch ins Gegenteil verkehrt. Über die negative, die

konsequent textbezogene Lektüre enthüllt sich letztlich eine

Story voller Bemächtigungsversuche und Demütigungen als

Geschichte einer Befreiung. Aber ohne Zweifel stellt diese

Lesart nicht die einzig mögliche dar; wir können jederzeit den

positiven Sach- vor den Kontextbezug stellen und entsprechend

Bilder oder Szenen von dem her verstehen, was sie je für sich

zeigen. Dann allerdings dürften diverse Auftritte in die Knochen

fahren - vom Anstaltsdirektor, der Ciarice im übertragenen Sinn

anschleimt, bis zum Irren, der es wirklich tut; ganz zu schweigen

natürlich von «Billy», der die Begrenzung seiner Identität
überschreitet, indem er sich ein Kleid näht aus Frauenhaut.

12 ZOOM 12/94



An die positive Interpretation gebunden ist im übrigen

die bekannte Nachahmungsthese, die Annahme also, der Konsum

von Gewaltdarstellungen reize zu aggressivem Verhalten

auf. Das ist ja auch einleuchtend: Wer das Zeichen von seiner

positiven Seite - seinem Sachbezug - her nimmt, der stattet es

unwillkürlich aus mit einer gewissen Verwirklichungstendenz.

Umgekehrt halten wir die Bedeutung des Zeichens in der

Latenz, solange wir es aus dem Kontext verstehen und seinen

Bezug zur Realität zurückstellen. In solch negativer Lektüre

evozieren wir Bilder und Gefühle, deren Wirklichkeitsgehalt
wir jedoch bewusst aussetzen; hier geht es gerade darum,

Vorstellungen zu projizieren, ohne sie verwirklichen zu müssen.

Die negative Interpretation sublimiert die positiven Gehalte;

insofern korrespondiert sie der These von der kathartischen

Abfuhr, welche behauptet, die Darstellung von eher problematischen

Gefühlsinhalten, erspare uns unter Umständen, diese

real durchleben zu müssen. Katharsis- wie Nachahmungsthese

lassen sich somit je auf eins der komplementären Momente

zurückführen, die in der Differenz zwischen Zeichen und

Bezeichnetem angelegt sind: nämlich auf das negative Moment

des Abstands bzw. auf das positive der nach wie vor vorhandenen

Beziehung. Welche der beiden Thesen in einem bestimmten

Fall zutrifft, hängt entsprechend von den semiotischen

Präferenzen des jeweiligen Publikums ab, letztlich davon,

welcher Art von Lektüre es eine Erzählung unterzieht.

SEHNSUCHT

INACH DEM REALEN |

Jonathan Demme war mit der Verfilmung von Harris' Roman

reichlich Erfolg beschieden, nicht nur bei Hollywoods
Preiskomitee, sondern auch an den Kinokassen. Damit hat er für das

Thema des Serienmörders einen eigentlichen Boom eingeläutet.

Entstanden sind in diesem Trend so unterschiedliche Filme

wie «C'est arrivé près de chez vous» (Mann beisst Hund, von

Rémy Belvaux, André Bonzel, Benoit Poelvoorde, 1992,

ZOOM 5/93), «Kalifornia» (Dominic Sena, 1993, ZOOM 8/

94) oder «Serial Mom» (John Waters, 1993). Zuvor bereits

hatte John McNaughton {«Henry - Portrait ofa Serial Killer»,

1986) in fast dokumentarischer Aufmachung einen Massenmörder

ohne Motiv dargestellt und dabei das erschreckend

Unbegreifliche eines solchen Tuns betont. Demgegenüber stellen

spätere Filme eher die mediale Verwurstung des Themas in

den Mittelpunkt: Die drei jungen Belgier lassen ihren Profikiller

in Begleitung eines Kamerateams morden; Sena gesellt

dem Killerpärchen einen Schriftsteller bei, der im Begriff ist ein

Buch über Serienmörder zu schreiben. John Waters schliesslich

wendet das Thema ins Groteske und schickt in seiner

Spiesserparodie eine saubere Mittelstandsmutti aufden Kriegspfad

gegen eine undurchsichtig und unsauber gewordene Welt.

Die quantitative Zunahme von Filmen, die sich um
Gewalt drehen, ist gerade wieder im Hinblick auf die Beiträge

in Venedig konstatiert worden.21 Dieses Phänomen ist nun

Boom für Serienmörder: «C'est arrivé près de chez vous»...

und «Kalifornia»

ZOOM 12/94 13

III

In «Henry - Portrait of a Serial Killer» wird das Unbegreifliche
des Mordens ohne Motiv betont



TITEL FA 5 ZIN AT ION DER GEWALT

Schauder der sechziger Jahre:
Anthony Perkins in Hitchcocks «Psycho»

übergrossen Sicherheitsbedürfnis werden viele schliesslich zu

permanenten Gaffern.

Die Römer hatten ihre Amphitheater, wo sie zusehen

konnten, wie andere Grenzerfahrungen zugeführt wurden. Wir
verfügen über Reality-TV und entsprechende Filme. Nur ist

das Reale - eben der Widerstand am Faktischen - durch

Gucken niemals zu gewinnen; das ist das Elend aller

Gewaltdarstellung wie im übrigen auch der Pornografie. In der Fiktion

verbleiben Sex und Gewalt auf jeden Fall im Raum des

Pseudo-Realen, und ihre Wirkung unterliegt demzufolge einer

unausweichlichen Relativität. Welches Mass von Übertreibung

zum pseudo-realen Effekt führt, hängt letztlich ab von

den Bildern, die wir gewöhnlich benutzen. Hitchcock konnte

anfangs der Sechziger Schauder auslösen, indem er Normans

mumifizierte Mom kurz mal in die Kamera schauen liess. Am
Ende des gleichen Jahrzehnts verschaffte Sergio Leone der

Gewalt im Western eine schockierende Qualität einfach

dadurch, dass er die Abläufe - gegenüber den üblichen Saloon-

Prügeleien - verlangsamte und die Folgen für die Opfer zeigte.

Aber weder Hitchcocks Leiche im Keller noch die Szene, in der

Charles Bronson den fetten Wobbles in die Wäschemangel

nimmt, hätten auf das heutige Durchschnittspublikum eine mit
damals vergleichbare Wirkung. Wir sind uns ganz einfach

anderes, in der Regel Härteres gewöhnt. Der pseudo-reale

Effekt zeigt also eine Tendenz zur schleichenden Verflachung,

weil die Zuschauer sich doch ziemlich schnell dem jeweils

neuen Level anpassen - und dann das Aussergewöhnliche

wieder vermissen. Diese Dialektik kann in der Tat zu einer fast

vollständigen Entleerung der Zeichen führen.

gewiss erklärungsbedürftig. Was treibt viele Zeitgenossen

dazu, Abend für Abend aus sicheren Stuben heraus auf
Phantasmen der Gewalt und des Schreckens zu starren? Möglicherweise

hängt es damit zusammen, dass in der Sekurität des

geregelten Alltags zuvielen zuwenig zustösst. Die westlichen

Industriegesellschaften haben es verstanden, Leiden und exi-

stenzielle Not an ihre Ränder abzudrängen. Sie legitimieren
sich geradezu dadurch, dass sie der Mehrheit das Privileg
bieten, nicht mehr direkt von widrigen Umständen ergriffen
und geschüttelt zu werden. Wir sind höchst selten - nur gerade

am Rand des Lebens - Unabwendbarem ausgesetzt; doch

solcher Luxus hat seinen Preis: Er heizt nämlich fatal jene

Ambivalenz auf, die unser Verhältnis zum Realen bestimmt.

Aufder einen Seite bringt die Dispensation von unmittelbarem

Betroffen- bzw. Unterworfensein einen Verlust an

Lebensintensität mit sich; die Dinge, über die wir souverän verfügen,

treten von uns zurück und verblassen. Mit der Gewöhnung an

die Sicherheit steigt auf der andern Seite auch die Angst davor,

das Leben einmal wirklich herantreten zu lassen. Wenn aber

die Welt erst in prädepressivem Grau in Grau zu versinken

droht, brauchen wir Stimulantien. Eingeklemmt zwischen der

Sehnsucht nach einem Leben, das sie fordert, und einem

JENSEITS VON

I GUT UND BOSEI

Wenn uns Oliver Stones «NaturalBorn Killers» (s. ZOOM 10/

94) erschreckt, dann nicht primär wegen den da gezeigten

Gewaltakten, sondern wegen der ungeheuerlichen Beiläufigkeit,

mit der sie aneinandergereiht werden. Stone ist weniger

auf die Darstellung von Gewalt aus, als vielmehr auf die

Auseinandersetzung mit deren medialer Vermittlung. Und er

bringt die Inflation der Zeichen exakt auf den Punkt; da schlägt

buchstäblich eine Gewaltszene die Wirkung der vorangegangenen

tot, denn das Tempo des Schnitts und die Menge an

Bildern lassen deren nachhaltige Wirkung gar nicht mehr zu.

Das ist effektiv nichts anderes als die monströse Verdichtung
der amerikanischen Fernsehrealität, die sich weitgehend nach

dem Gesichtspunkt des höchsten Kitzels richtet und darüber

bereits auch Information zur Unterhaltung verbrät. Eine solche

Entwicklung ist gewiss bedenklich, weil nämlich die inflationäre

Entwertung der Zeichen zuletzt auf die Haltung des

Publikums gegenüber der Realität zurückschlagen kann:

Wenn erst einmal die Bilder abgenützt sind, lassen uns
vielleicht auch die entsprechenden Sachverhalte kalt, und dann

besteht tatsächlich die Gefahr, dass wir uns zu Tode amüsie-

14 ZOOM 12/94



ren.3) Genau vor dieser Ausreizung der Zeichen warnt im

übrigen ein weiteres oft gegen überrissene Gewaltdarstellung
ins Feld geführtes Argument: die These von der schleichenden

Abstumpfung.
Eine mit dem Fernsehen vergleichbare Entwicklung

lässt sich ganz klar auch für den Kinofilm beobachten. Da ist

sicher einmal die Steigerung der Trick- bzw. der Pyrotechnik,

welche im Action-Film immer haarsträubendere Abläufe

ermöglicht. Unter einem Sea-FIarrier, der die Terroristen im

Wolkenkratzer zusammenschiesst, und einer Atomexplosion
zumFinale {«True Lies», James Cameron, 1994) ist es offenbar

nicht mehr zu machen. Weit mehr sind Kritiker jedoch von

einem anderen Trend beunruhigt, nämlich von der Tendenz,

Aggression aus jedem rationalen, legitimierenden Rahmen

auszukoppeln. Herkömmliche Filmgattungen, die um Gewalt

kreisten, legten ihren Erzählungen konsequent eine Art von

manichäischem Raster zugrunde: Da gibt es stets Helden des

Lichts und Mächte der Finsternis, und Gewaltanwendung ist

immer dann legitim, wenn es darum geht, die Ordnung vor dem

andrängenden Chaos zu bewahren. Im Prinzip gilt das vom

Western bis hin zu den James Bond-Filmen, die sich allerdings

vom Grundmuster bereits parodistisch absetzen.

Aber nichts mehr davon, wenn Sailor {«Wild at

Heart», David Lynch, 1990, ZOOM 20/90) in einem Anfall

von Raserei den Schädel eines Kontrahenten an einer Treppenkante

zertrümmert, oder wenn bei Quentin Tarantino {«Pulp

Fiction», 1994, ZOOM 9/94) zwei Killer mehr zufällig-spielerisch

ein Gehirn an die Kabinendecke ihrer Karosse blasen.

Und schon absolut gar nichts mehr bei Mickey und Mallory
Knox, die per Abzählvers darüber entscheiden, wen sie abknallen

und wen sie laufen lassen wollen. Was daran beunruhigt, ist

der Umstand, dass Gewalt völlig irrational und unberechenbar

geworden ist; sie bricht sinnlos über einen herein wie ein

Naturereignis, das nicht aufzuhalten ist und sich überdies jeder

Bewertung entzieht. Regisseure wie Lynch oder Tarantino

nehmen- in einer Art von postmoderner Geste-Gewaltszenen

als narrative Versatzstücke und spielen quasi damit herum.

Dieses Spiel mit dem Feuer mag aber gefährlich sein; denn wer
immer Bilder von ihrem positiven Gehalt her liest, kann so den

Eindruck erhalten, roh ausgelebte Aggression sei der Normalfall

und als solcher gerechtfertigt.

WIDER DIE

[ÎVIORALISTISCHE ABWEHR I

Das ist ohne Zweifel nicht harmlos, die Kritik an solchen

Entwicklungen dürfte mehr als berechtigt sein; doch die Art,
wie sie in der Regel vorgetragen wird, scheint mir nicht

durchwegs glücklich. Gerade in den Einwänden gegen Filme

wie «Wild at Heart» oder «Pulp Fiction» zeigt sich eine

Komponente, die mehr reflexhaft wirkt als reflektiert. Exzessiv

gewalttätig sind hier die Filmhandlungen ja keineswegs -
wenn wir einmal vom schon erwähnten Umstand absehen, dass

«Natural Born Killers» erschreckt durch die ungeheuerliche
Beiläufigkeit der Gewaltszenen

Atombombe zum Finale: Arnold Schwarzenegger in «True Lies»

Erregt reflexhafte Abwehr: Nicholas Cage in «Wild at Heart»

ZOOM 12/94 15



TITEL FASZINATION DER GEWALT

die Aggression darin die vernünftige Relation zu den jeweiligen

Auslösern verloren hat. Im Grunde beruht die Ablehnung
solcher Filme wohl eher auf einem unmittelbaren Ekelreflex,
einer Abwehr gegenüber Handlungen, die man einmal zu

verabscheuen gelernt hat. Ähnliches findet sich etwa bei

Lehrern, die einen Film wie «The Silence of the Lambs» ihren

Schülern nie zeigen würden, ganz einfach weil Gewaltszenen

sie anwidern. Damit reagieren die Kritiker im Prinzip aber gar
nicht viel anders als die Konsumenten, welche Schreckbilder

einfach geil finden; sie lesen sie

nämlich auch positiv, nehmen

sie als Schlüsselreize wahr- nur

mit dem Unterschied, dass diese

bei ihnen moralische Hemmungen

aktivieren. Das ist ein bisschen

wie bei den Kussszenen,

die der Dorfpfarrer in «Nuovo

Cinema Paradiso» (Giuseppe

Tornatore, 1989, 19/89) jeweils
aus dem Film entfernen liess;

bloss haben sich die Zeiten

geändert: Erotische Szenen lösen

heute kaum noch moralische

Schocks aus; wohl aber vermögen

dies - gerade bei einem kultivierteren Publikum - Bilder
der Gewalt. Sie sind das eigentlich Obszöne der Gegenwart.

Das hat primär damit zu tun, dass sich unsere Grundwerte

in den letzten vier Jahrzehnten grundlegend gewandelt
haben: Galt vor gar nicht so langer Zeit die freie Verfügung
über den Körper noch als Sünde, so verstehen wir sie heute als

ein unverzichtbares Gut. In der Folge muss aber auch jede

Form physischer Gewalt geächtet werden, weil Gewalt die

Selbstbestimmung des jeweiligen Opfers aufs schlimmste

beeinträchtigt. An jenem Tabu soll im Grundsatz ja auch gar nicht

gerüttelt werden; doch förderten Tabus seit je her eine zwanghaft

enge Auslegung - und damit die Tendenz zur Lüge, zur

Verdrängung und zur Kompensation. Die viktorianische Ära

verbannte die Sexualität; als Folge davon luden die Zeitgenossen

alles mögliche sexuell auf, füllten die Welt mit erotischen

Phantasmen. Nehmen wir am Ende so schrecklich viel Gewalt

wahr, weil wir schon eine handfeste Rammelei unter Kindern

nicht mehr ertragen und den Fusstritt gegen ein Haustier

strafrechtlich verfolgt sehen wollen?

Das aber nur nebenbei. Das wirklich Prekäre am
moralischen Abwehrreflex gegen Gewaltdarstellung besteht darin,

dass er wenig bis nichts dazu beiträgt, die Dinge in Fluss zu

bringen. Eine Gesellschaft, der Wahrheit sich ausschliesslich

auf dem Markt enthüllt, wird sich Restriktionen höchstens

gegen die allerschlimmsten Auswüchse gefallen lassen. Weder

dumpfe Konsumenten noch zynische Profiteure hören hin,

wenn einige Senkrechte sich darin gefallen, wieder einmal

betroffen und entrüstet zu sein. Man besiedelt buchstäblich

verschiedene Welten und praktiziert gegenseitig Kommunika-

In archaische Verhaltensweisen zurückgefalle
Kulturwesen: Anthony Hopkins und Jodie Foster in

«The Silence of the Lambs

tionsVerweigerung; das aber bietet die sicherste Gewähr dafür,

dass sich nichts ändert.

Nun wäre es aber gerade an den Kritikern exzessiver

Gewaltdarstellung, Strategien für eine weniger fruchtlose

Auseinandersetzung zu entwickeln; die andern haben am Status

Quo ja eh nichts auszusetzen. Der Konzeption solcher Strategien

steht jedoch der moralische Rigorismus bloss im Weg, weil

der sich quasi rein erhalten und mit dem Bösen nicht kontaminiert

werden will. Die Moralisten zeigen in der Regel wenig

Lust, sich auf die Bedürfnisse

einzulassen, welche das Publikum

im Medium der fiktiven
Gewalt zu befriedigen sucht;

gerade darum predigen sie

hoffnungslos an ungeneigten

Zuhörern vorbei. Die
Konsumenten erreicht letztlich nur,

wer ihr zentrales Verlangen

respektiert: nämlich die Lust auf

ein weniger graues, auf ein

abenteuerlicheres, wilderes

Dasein. Sie sind auf der Suche

nach dem Realen, aber haben

zugleich Angst davor, ihm

wirklich zu begegnen. Sie möchten den Wind des Lebens im

Gesicht spüren, doch sie getrauen sich nicht, den Kopf aus dem

Fenster zu halten, und sind deshalb auf den Ventilator angewiesen.

Das Reale, von dem sie sich zu Recht höhere

Lebensintensität versprechen, beginnt genau da, wo unsere Macht und

unsere Verfügungsgewalt enden, wo wir gezwungen sind, uns

Unvermeidlichem zu unterziehen. An diesen Punkt allerdings

wird der blosse Zuschauer nie gelangen; er bleibt fixiert auf das

Pseudo-Reale, das hypnotisch durch die Scheibe flimmert.

Künstliche Schreckbilder gaukeln provoziertes Leben vor; dabei

enttäuschen sie fortwährend unser Verlangen, von der

Wirklichkeit berührt zu werden. Diese stetige Enttäuschung,

die uns zwingt, immer wieder hinzugucken und noch

exorbitantere Bilder zu verlangen, sie ist der eigentliche Motor
des allgemeinen Voyeurismus.

FILME
I LESEN|

Nun mag es ohnehin reichlich bizarr erscheinen, das Reale

ausgerechnet in der Fiktion suchen zu wollen; doch so absurd

ist das gar nicht: Auch das Zeichen, auch die Fiktion hat ein

Moment des Gegenständigen an sich; dieses Moment erfahren

wir exakt dann, wenn Sinn sich nicht automatisch - gewisser-

massen auf den ersten Blick - erschliesst, sondern in mühsamer

Arbeit entschlüsselt werden muss. Sobald wir es nicht bei

der positiven Bedeutung bewenden lassen, mit der uns die

Bilder unmittelbar entgegentreten, sobald wir deren Sinn aus

dem Zusammenhang zu gewinnen versuchen, setzen wir uns

16 ZOOM 12/94



Widerstand und Mühe aus. Die negative Lektüre nimmt einen

Aufschub auf sich, ein Aussetzen des Ziels, was tatsächlich

Anspannung, ja Arbeit bedeutet; aber auf der anderen Seite

besetzt sie durch diesen Aufwand das Bearbeitete und eignet es

sich insofern wirklich zu. Während der Konsum die Zeichen

als gleichgültige Objekte verbraucht und dadurch aushöhlt,

verschafft ihnen die negative Lektüre einen realen Gegenwert:

Der besteht nämlich präzis im Mass der geleisteten
Interpretationsarbeit. Wer also ernsthaft gegen die ausufernde

Gewaltverherrlichung angehen will, müsste für eine Medienerziehung

eintreten, welche die Fähigkeit zur entschlüsselnden

Rezeption vermittelt, und zwar gerade auch gegenüber
audiovisuellen Konsumprodukten.

Dass es eine solche Medienerziehung derzeit nicht gibt

- mit Ausnahme vielleicht an Mittelschulen - dürfte im
wesentlichen zwei Gründe haben: Erstens geben Bildzeichen

natürlich auch bei positiver Lektüre etwas her; selbst wer nur
idiotisch hinstarrt, sieht irgendwas laufen. Das ist beispielsweise

beim Buch anders: Da erschliesst sich unmittelbarem

Hinsehen rein gar nichts, Sinn ist ausschliesslich über die

Entzifferung zu gewinnen. Bei Bildmedien jedoch scheint die

bewusste, aktive Interpretation zunächst überflüssig. Hinzu

kommt, dass die negative Lektüre in unserer Kultur durch die

Tradition an das Buch gebunden war, so dass man die Medien,

die erst im 20. Jahrhundert aufkamen, solcher Mühe kaum für

würdig erachtete. Die Folge ist ein Analphabetismus der

Bildzeichen, der viel verbreiteter ist und möglicherweise verhängnisvoller

als jene Defizite in herkömmlicher Bildung, die von

Pädagogen periodisch beklagt werden.

In der Tat wäre eine ästhetische Erziehung an der Zeit,
die auch Unterhaltungsprodukte als Zeichen behandelt und

nicht als semiotischen Fast Food, den man popcornmässig

reinzieht und mehr oder weniger unverdaut wieder ausscheidet.

Die Ideologie des Konsums macht uns vor, das Reale hafte

an Bildern oder Dingen. Auf diesem Glauben basiert wohl

unser Wirtschaftssystem; aber nichtsdestotrotz ist er falsch:

Das Reale ist grundsätzlich nicht dingfest zu machen. Wer das

versucht, dem geht es wie Kafkas Philosoph, der unbedingt den

sich drehenden Kreisel erfassen will: Wann immer er zugreift,

stoppt er die Drehung und verliert entsprechend die Essenz.

Somit muss er immer neuen Anlauf nehmen, er muss rennen -

wieder und wieder. Könnte er den Abstand zum Kreisel wahren,

könnte er dessen Schwingung spüren, ohne ihn behändigen

zu müssen, es wäre sein Glück! Vielleicht vermöchte er

dann sogar vom Kreisel zu lassen, von dem er die Antwort auf

alle Fragen erwartet, und sich der Welt zuzuwenden. Genau

diese Hoffnung aber besteht auch für den gewöhnlichen
Zeichenkonsumenten: Wenn der erst einmal die besondere

Widerständigkeit der Fiktion aushalten sollte, dann entdeckt er

eventuell auf einmal die Lust an der Reibung der Realität. Eine

ästhetische Erziehung, die sich an der Besonderheit des Realen

und damit an einer Ethik des Nicht-Habens orientiert, könnte

insofern tatsächlich zur Vorbereitung auf das Leben beitragen.

I APPETIT I

Der objektivierende Zugriff tötet. Entsprechend besteht die

entscheidende Kulturleistung darin, sich diesbezüglich

zurückzuhalten, eben Aufschub oder - wie Freud es genannt hat

- Triebverzicht zu ertragen. Die Trennung zwischen Zeichen

und Ding markiert recht eigentlich den Eintritt in die Kultur;
dass dieser Gegensatz fortan nicht mehr aufgelöst werden darf,

bildet insofern deren initiales Tabu. Durch den naiv-positiven
Gebrauch des Bildzeichens wird jedoch exakt dieses Tabu ins

Wanken gebracht; denn das filmische Double ist dem Ding so

ähnlich, dass der Abstand aufgehoben scheint. So weckt das

Abbild die Versuchung, die Verfügbarkeit des Zeichens auf
die Sache auszudehnen, ja es fördert das wahrhaft kannibalische

Verlangen. Reales in der Art von Zeichen zu vereinnahmen.

Genau dafür bildet Hannibal Lecter die grausliche Metapher:

Das Kulturwesen fällt auf archaische Verhaltensformen

zurück; weder Intelligenz noch Bildung halten den kunstsinnigen

Psychiater davon ab, seine Patienten zu vergegenständlichen,

indem er sie verspeist.

Aber nicht einmal der Menschenfresser ist der Regression

völlig verfallen; er zeigt sich im Gegenteil fähig, sich

selbst zurückzunehmen und seinen Bemächtigungstrieb zu

kontrollieren. Lecter erkennt, dass die Welt interessanter ist

mit Ciarice darin; entsprechend würde er sie niemals fressen.

Die andere gibt mehr her, wenn man sie nicht hat; insofern

Lecter das begreift, verkörpert sich gerade in dieser monströsesten

Gestalt die besondere Verzicht-Ethik, um die es in der

Geschichte vom «Schweigen der Lämmer» geht. Die Entwicklung

einer freien, selbstbestimmten Subjektivität ist nur möglich

bei gegenseitiger Achtung - also nur unter der Bedingung,
dass wir uns wechselseitig nicht zu Objekten erniedrigen.
Ciarice kann am Schluss

«Billy» daran hindern, in Anmerkungen
1 Der Begriff des «Realen» ist der Psychologie

ihre Haut zu schlüpfen; doch Jacques Lacans entlehnt. Dort bedeutet er das

das vermag sie nur deshalb, unbestimmt Gegenständige, das wirklichen
Sachverhalten gegenüber bloss vorgestellten

weil zuvor andere darauf zukommt. Das «Reale» ist nichts anderes als

verzichtet haben, sich ihre die Autorität des schlicht Faktischen; es stellt

Person einzuverleiben. Der jenes RflJnS"nt dar' das

uns vor dem Gefühl der Beliebigkeit und des
Sinn, den diese erschrecken- Wirklichkeitsverlusts bewahrt. Hinsichtlich

de Metaphorik bei entspre-
dlres Vorstellungsinhalts mögen tausend
gedachte Franken tausend wirklichen gleich

chender Lektüre freigibt, sein; das Reale an letzteren besteht aber in der

Bedrouille, in die wir vielleicht geraten, weil
sie uns in einem bestimmten Moment fehlen.

2) Vgl. den Festivalbericht von Michael Lang in
ZOOM 10/94

3) Stones Botschaft deckt sich durchaus mit der

Diagnose, die Neil Postman schon 1985
gestellt hat. Wenn Bilder erst ohne jeden eigenen

Aufwand konsumiert werden können,
wie es der Ideologie des kommerziellen
Fernsehens entspricht, dann nutzen sie sich ab,

verlieren gewissermassen ihre Referenz. Vgl.
Neil Postman. Wir amüsieren uns zu Tode;
Urteilsbildung im Zeitalter der
Unterhaltungsindustrie. Frankfurt/M. 1985.

dürfte es gewiss lohnen, auch

einmal gegen Ekelschranken

anzugehen. H

Franz Derendinger ist

Germanist, Lehrer an einer

kaufmännischen Berufsschule

und ständiger Mitarbeiter

von ZOOM.

ZOOM 12/94 17


	Problematisches Spiel mit dem Feuer

