Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fur Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst
Band: 46 (1994)

Heft: 10

Artikel: Drang zum Glick

Autor: Nayak, Anand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ki1 BuDDHISMUS UND FILM

Drang zum Gliick

Ein Ziel der Buddhismuslehre ist es, den Menschen aufzufordern den Weg des

Nirvanas einzuschlagen, jenen Weg des Gliicks, der aus ihm einenen freien Men-

schen macht.

Anand Nayak

ie Erleuchtung (Bodhi), durch die Gau-

tama Siddharta zum Erleuchteten wurde,

wird in den buddhistischen Texten als

eine ausserordentliche Gliickserfahrung

geschildert—ein Gliick nicht als Ergebnis

einer beliebigen Handlung, auch nicht
dem Erfolg der guten Taten zuzuschreiben, sondern ein reines
Gliick, das aus dem Grund des Wesens kommt, ein freies
Geschenk, eine Wirklichkeit, die nicht geschaffen wird, son-
dern zu der man erwacht. So heisst es etwa in einer pikanten
buddhistischen Geschichte:

«Kann ich selbst etwas tun, um erleuchtet zu
werden?»

«Genau so wenig wie du dazu beitragen kannst,
dass die Sonne morgens aufgeht.»

«Was niitzen dann die geistigen Ubungen, die ihr
vorschreibt?»

«Um sicher zu gehen, dass du nicht schliifst, wenn
die Sonne aufgeht.»

Bernardo Bertolucci schildert in seinem Film «Little
Buddha» (ZOOM 2/94) das Leben des Gautama Siddharta
getreu den alten buddhistischen Erzihlvorlagen: Der Prinz von
Kapilavastu verspiirt den unwiderstehlichen Drang, die Wahr-
heit iiber das Geheimnis des Lebens und des Leidens zu
erfahren, und verldsst sein Haus, das gesamte hofische Milieu
und den Kreis der Priester, um als einer unter Tausenden von
Wahrheitssuchenden in der Ebene des Ganges herumzuirren.
Dabei iibt er sich mit voller Kraft in den Praktiken und
Techniken der grossen Meister jener Zeit, die glaubten, eine
Antwort auf das Geheimnis des Lebens und ein Mittel zu seiner
Bewiltigung gefunden zu haben: Yoga der iibernatiirlichen
Krifte, Techniken der Tiefentrance, harte Askese, Fasten
beinahe bis zum Tod usw. Er verwirft sie jedoch allesamt als
falsche und untaugliche Wege, das Leiden zu vermeiden.
Schliesslich findet er einen Weg fiir das, was er spiter als den
wahren Weg bezeichnet, in einer inneren Erfahrung, die er
frither gehabt hatte, als er noch bei seinem Vater weilte: Er
erinnert sich an ein intensives Gliicksgefiihl, das er empfand,

22 zoom 10/94

indem er beinahe nichts tat.
«Ich erinnerte mich, wihrend mein Vater Sakka
die Feldfurchen bearbeitete, im Schatten eines
Jambu-Baumes sitzend, frei von Liisten, frei von
unheilsamen Regungen geweilt zu haben, nach-
dem ich die mit Denken und Erwiigen verbunde-
ne, aus der Abgeschiedenheit hervorgehende,
freudvoll-gliickliche erste Meditationsstufe er-
reicht hatte; sollte dies wohl der Weg zur Erleuch-

tung sein?»

Er verfolgt diesen Weg des Erwachens zum freudvoll-
gliicklichen Zustand bis zum Ende, bis zur restlosen Auflosung

des sichtbaren Seins.




Der gesamte grosse Anspruch der Buddhisten in aller
Welt mit ihrer Uberzeugung, den Schliissel zum Geheimnis des
Lebens zu besitzen, den Weg zu kennen, der zur Aufhebung des
Leidens und zur Auffindung des Gliicks fiihrt, geht auf diese
Grunderfahrung zuriick. Eine Religion also, die nicht aufgehort
hat, die Intellektuellen zu faszinieren und zu verlocken. «Die
einzige Religion, die des modernen Menschen wiirdig ist»,
wiirde der irische Schriftsteller und Nobelpreistriger George
Bernard Shaw (1856-1950) sagen. «Wenn wir heute nicht
Christen wiren, so wiren wir ohne Zweifel Buddhisten»,
schreibt der berithmte katholische Theologe Henri de Lubac
(1896-1991) in seiner Studie tiber die Einfliisse dieser Religion
auf die Anfinge des Christentums. Die grosste Anziehungs-
kraft iibte der Buddhismus jedoch auf die deutsche Geisteswelt
aus. Das lebhafte Interesse, das diese dem Buddhismus seit
Anfang des Jahrhunderts entgegenbrachte, beschrinkte sich
nicht nur auf jene Anziehung, die in der Literatur zum Ausdruck
kommt. Mehrere Intellektuelle fanden ganz einfach ihr Gliick
in dieser Religion und entschieden sich fiir die Monchskutte,
was auch Romano Guardini (1885-1968), einen grossen deut-
schen Theologen aus der Zeit vor dem I1. Vatikanischen Konzil,
nicht unberiihrt liess. In der Einfiihrung zu seiner berithmten
Schrift «Der Herr» tiber das Leben Jesu Christi schreibt er:

«Uber das Sein als solches und dessen Charakter

hat der Mensch keine Macht. Ein Gleichnis dafiir
ist, wie er sich auf der Erde befindet: Er kann

A

«Little
Buddha» von
Bernardo
Bertolucci

Unzihliges auf ihr tun; sie selbst bleibt ihm entzo-
gen. Ein Einziger hat ernsthaft versucht, Hand
ans Sein zu legen: Buddha. Er hat mehr gewollt,
als nur besser zu werden, oder, von der Welt
ausgehend, den Frieden zu finden. Er hat das
Unfassliche unternommen, im Dasein stehend das
Dasein als solches aus den Angeln zu heben. Was
er mit dem Nirvana gemeint hat, mit dem letzten
Erwachen, mit dem Aufhoren des Wahns und des
Seins, hat christlich wohl noch keiner verstanden
und beurteilt. Der das wollte, miisste in der Liebe
Christi vollkommen frei geworden, aber zugleich
jenem Geheimnisvollen im sechsten Jahrhundert
vor der Geburt des Herrn mit tiefer Ehrfurcht

verbunden sein.»

Es muss gesagt werden, dass bis heute niemand so
richtig verstanden hat, was Buddha mit dem Nirvana eigentlich
gemeint hat. Als ob es sich dabei nur um eine Frage des
Verstehens handeln wiirde. Nein, eben nicht — das Nirvana
reicht durch seine Bedeutung selbst iiber das Verstehen, tiber
den menschlichen Verstehensapparat hinaus. Wir befinden
uns hier in einer anderen Sphére, in einem ganz anderen
Bereich, an dessen Schwelle der Intellekt respektvoll zuriick-
tritt und seinen Platz jener Macht iiberldsst, die er nicht zu
beherrschen vermag.

Diese Unfihigkeit des Ausdrucks ist es, die wir im
buddhistischen Symbolismus und seiner Kunst antreffen, ins-
besondere in Filmen wie « Warum Bodhi-Dharma in den Ori-
ent aufbrach?» (von Yong-Kyun Bae, ZOOM 2/90). Die
iiberbordende Freude des Monchs widerspiegelt sich vielleicht
nicht immer gleich auf seinen Ziigen — auch wenn das ewig
lachelnde Gesicht des Dalai Lama etwas weitaus Grosseres als
nur ein einfaches Licheln oder Lachen ausdriickt. Doch die
von Harmonie und Ruhe erfiillte Umgebung, das den Nebel
durchdringende Licht, das muntere Fliessen des Flusses, der
Gesang der Vogel, die Hirtenflote in der Einsamkeit der Berge,
das arme und einfache Leben, die schweigende und endlose
Erwartung — diese und andere Bilder mehr gehen in ihrer dicht
gedringten Symbolik bei weitem iiber den rein dsthetischen
Aspekt hinaus und versuchen, einen Eindruck jenes Gliicks des
Nirvana zu vermitteln. Dabei sind es nicht die Dinge, die dieses
Gliick hervorrufen, sondern es ist vielmehr das Gliick selbst,
das die Dinge erfiillt.

Das Gliick und das Leiden

D as Problem liegt eben gerade in der Erfassung dessen,
was genau mit den Wortern «Gliick» und «Leiden»
gemeintist. Wenn «Gliick» (ananda) auch nicht das heisst, was
wir gewohnlich darunter verstehen, so meint «Leiden» auch
nicht das, was wir stindig aus unserem Leben zu verbannen
trachten. Die Augen des Erleuchteten sehen das Gliick tiberall,

zoom 9,94 23



ki3] BubDHISMUS UND FILM

selbst in dem, was dem gewohnlich Sterblichen als der furcht-
barste und entsetzlichste Schmerz erscheint. Im Gliick zu sein
wie im Paradies, oderim Leiden zu sein wie in der Holle, istkein
Ort (wie ihn ein russischer Astronaut einst vergeblich im All
gesucht hat), sondern ein Geisteszustand, der einer richtigen
Sichtweise fihig ist, ein Zustand, der laut Buddhismus im Hier
und Jetzt dieses Lebens zu verwirklichen ist. Der Buddhismus
betrachtet die Freuden, die gierige Menschen in diesem Leben
angstlich zu erlangen trachten, als diejenigen eines Gefange-
nen, der in einer Gefingniszelle geboren wurde, dort aufge-
wachsen ist und in derselben stirbt, ohne je vom Leben
ausserhalb der Mauern erfahren zu haben. Sein ganzes Gliick
besteht in der Einrichtung seiner kleinen Zelle, die er letztlich
lieben und als den Gipfel seines Gliicks betrachten wird.

Das eben ist das grosste Leiden: Unwissenheit. Die
Unwissenheit dessen, der als Gefangener geboren wurde und
als Gefangener stirbt, ohne jemals die wahre Freiheit gekannt
zu haben. Buddha formuliert den Begriff des Leidens in der
ersten der vier Edlen Wahrheiten:

«Dies, Monche, ist die Edle Wahrheit vom Leiden
(dukkha): Geburt ist leidhaft, Alter ist leidhaft,
Krankheit ist leidhaft; Trauer, Jammer, Schmerz,
Gramund Verzweiflung sind leidhaft; mit Unlieben
vereint, von Liebem getrennt sein ist leidhaft; Be-
gehrtes nicht erlangen ist leidhaft; kurz: Die «Fiinf
Aneignungsgruppen» (welche die empirische Per-

sonlichkeit ausmachen) sind leidhaft. »

Eine Formulierung, die eher etwas pessimistisch er-
scheinen mag. Buddha versucht aber keineswegs, seine Zuho-
rer zu entmutigen, indem er ein beunruhigendes Bild des
Lebens zeichnet, ganz im Gegenteil: Sein Hauptziel ist es
vielmehr, den Menschen aufzufordern, den Weg des Nirvana
einzuschlagen, jenen Weg, der zur Leidensaufhebung und
Gliickserfahrung fiihrt.

Der Schliisselbegriff ist hier trisna oder der Durst, jene
Grundtendenz des Menschen, sich an die angenehmen Dinge
anzuklammern und die unangenehmen von sich wegzuschie-
ben. Sowohl das Anklammern wie auch das Zuriickstossen
zeigen den Durst des Menschen nach einem Gliick, das dieser
mit voriibergehenden, verginglichen und endlichen Dingen
gleichsetzt, das er im Besitzen oder im Abwenden von zeitli-
chen Dingen sucht. Der Durst treibt ihn unauthaltsam durch
sein eingewurzeltes Nichtwissen um den Ort des wahren
Gliicks, der sich nicht in den verginglichen Dingen befindet.
In beiden Fillen — im Anklammern wie im Zuriickstossen —
beweist der Mensch eine Abhingigkeit von den Dingen, da er
in ihnen eine Bedingung zu seinem Gliick sieht: Ich kann nur
dann gliicklich sein, wenn ich dieses Ding, jene Macht, diese
Person, jenen Seelenzustand besitze, bzw. ich kann nur dann
gliicklich sein, wenn ich jenes Ding, dieses Hindernis, jene
Person, diesen Seelenzustand los bin. Aus solchen an das Gliick

24 zoom 10/94

gestellten Bedingungen erwichst hochstens noch mehr Frustra-
tion, noch mehr Verwirrung und Leiden. Wie Buddha sagt:
«Der Durst erzeugt Schmerz»; der Durst ist also die letztendli-
che Ursache allen Leidens. Weder das Anklammern noch das
Zuriickstossen vermogen ein dauerhaftes Gliick zu garantieren;
sie vermitteln bestenfalls kleinere Gliicksfille, die den Men-
schen aber nurin noch grossere Verwirrung und Leiden stiirzen.

Mit Leiden sind hier natiirlich nicht korperlicher
Schmerz, Krankheit oder Verlust gemeint. Das Leiden ist
vielmehr ein innerer Riss, ein Konflikt, die Unruhe, Angst und
Qual, die den Menschen bedringen. Das Leiden ist auch die
Unwissenheit, die bewirkt, dass der Mensch sich mit einer
beschrinkten Realitédtbegniigt, die ihm ein beschrinktes Gliick
vermittelt, ihm aber das wahre Gliick vorenthélt. Wer im
wahren Gliick ist, empfindet dieses Gliick selbst bei korperli-
chem Schmerz, so wie etwa eine Mutter, die den korperlichen
Schmerz nicht scheut fiir die Sicherheit ihres Kindes, oder der
Liebende, der kérperliche Schmerzen und Gefahren als Bewei-
se seiner Liebe ansieht.

Schmerzistunvermeidlich, ist sogar notwendig fiir das
korperliche, geistige und moralische Wachstum. Wogegen das
Leiden zerstort, den Menschen von innen her zerfrisst wie ein
Wurm. Schmerzen sind Tatsachen, iiber die wir nicht immer
Macht haben. Das Leiden dagegen entspricht der inneren
Haltung des jeweiligen Individuums, von der es abhéngig ist.
Eine buddhistische Geschichte erzihlt von einem Meister und
einem Nachbarn, die gezwungen waren, 30 Tage lang zu
fasten. Der Meister wurde erleuchtet, der Nachbar aber starb!

Wo Abhingigkeit und Anklammern das Leiden erzeu-
gen, Offnet das Loslassen den Weg zum wahren Gliick. Das
wahre Gliick ist nicht in den Dingen, sondern kommt von dort,
wo alle Dinge ihrem Wesen nach herkommen. Das Gliick ist
derunermessliche, unfassliche, unbegrenzte, unteilbare, unun-
terbrochene Grund wie das Schweigen, wie die Leere, das
Nirvana. Buddha beschreibt diesen Weg des Loslassens in der
vierten Wahrheit als den edlen Pfad des Gliicks, den Weg der
Meditation.

Der Weise und seine Welt - die Meditation

D er Weg der Meditation ist wie die vom Arzt verschriebe-
ne Behandlung gegen die Ursachen der Krankheit, das
Anklammern, den Durst. Dieser Weg wird in acht Stufen
durchlaufen, wobei eine zur anderen fiihrt und eine die andere
triagt wie die stupa (Hiigelgrab) oder die choten (Symbol des
Meditierenden) vor den Toren der Kloster:

«Dies, Monche, ist die Edle Wahrheit von dem zur
Leidensaufhebung fiihrenden Wege, es ist dieser
achtfache Weg, niamlich

Rechte Ansicht,

Rechter Entschluss,

Rechte Rede,



Rechtes Verhalten,
Rechter Lebensunterhalt,
Rechte Anstrengung,
Rechte Achtsamkeit,
Rechte Meditation.»

Dabei handelt es sich um ein Programm fiir das ganze
Leben, fiir den ganzen Tag, fiir jeden Augenblick im Leben des
Monchs, der diesen Weg lebt als den Weg des Gliicks. Das
Programm ist sein tdgliches Brot, das ihn im Gliick erhélt.

Die Methoden der buddhistischen Meditation (vipas-
sana, satipatthana, zazen oder die zahlreichen Techniken des
tantristischen Buddhismus in Tibet) legen besonders Wert auf
die erste Stufe, die der richtigen Sichtweise. Die Kunst der
Meditation besteht in der
Art und Weise, wie man die
Schopfung in ihren Einzel-
heiten betrachtet.

Der Mensch, der
sich in Unwissenheit befin-
det, sieht auf eine anklam-
mernde Weise: Er wertet,
urteilt, wihlt aus, besitzt
oder verwirft, verurteilt.
Der Weise dagegen richtet
nicht, noch verwirft oder
verurteilt er. Denn die rich-
tige Sichtweise ist die, wel-
che zum Erwachen fiihrt,
indem sie die Dinge in ihrer
Richtigkeit erfasst. Dann
erst sprechen alle Dinge vom Nirvana, in Ruhe, in Frieden und
in Freude. Die Meditation des buddhistischen Monches ist aber
nicht immer eine friedliche — es kann vorkommen, dass er
manchmal erstaunlich heftig wird. Eine Heftigkeit, die eben-
falls einer anderen Quelle entspringt, eine Heftigkeit, um die
Unwissenheit auszurotten, um die Anklammerung zu zerreis-
sen, ein alles versengendes Feuer. Der Monch zogert nicht,
dieses Feuer auf seine eigene Person anzuwenden, sich in
diesem Feuer selbst zu verbrennen, wenn die richtige Sicht-
weise dies in einer besonders bedrohlichen und triigerischen
Situation von ihm verlangt.

Die buddhistischen Filme (vor allem diejenigen aus
buddhistischen Liandern) haben alle diese besondere Eigen-
schaft der Sichtweise: Jedes Bild im Zeitlupentempo, die
Dinge in gespannter Erwartung, das Auge auf Einzelheiten
verweilend an Orten, an denen die Zeit still zu stehen scheint.
Dies ist jedoch keineswegs mit Passivitit oder gleichgiiltigem
Nichtstun gleichzusetzen — urplotzlich kann sich alles dndern,
Aufruhr, Gewalt, Grauen und Zerstorung hervorrufend. Para-
doxerweise ist diese Zerstorung jedoch niemals zerstdrerisch,
sondern hat im Gegenteil eine kldrende und befreiende Wir-
kung, Raum und Energie fiir neue Dinge schaffend.

P

P e d

«Warum Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?»
von Yong Kyun Bae

Die buddhistische Meditation macht sich alten indi-
schen Yoga- und Askesetraditionen zufolge ein psychosomati-
sches Phianomen zunutze: Wenn immer das wache Bewusstsein
auf ein Gefiihl, eine Empfindung oder Emotion gerichtet ist,
beginnt diese sich zu verwischen, sich aufzul6sen und ver-
schwindet schliesslich. Das wache Bewusstsein ist ein Aspekt
derbewussten Beobachtung, wie ihn die Meditation verwendet.
Diese Art der Beobachtung veridndert den beobachteten Aus-
schnitt, ohne dass dieser beriihrt wiirde, kldrt, haucht Leben und
Energie ein und macht diesen wahr, indem sie ihm den Schein
nimmt. Wie wenn die Sonne, deren Strahlen den Nebel durch-
dringen und diesen verfliichtigen, auf die Schopfung scheint
und ihr so Leben verleiht, wie wenn stehendes, schlammiges
Wasser sich langsam klirt und den Grund des Brunnens zum
Vorschein bringt, wie wenn
das Schiff durch ein aufge-
wiihltes Meer den sicheren
Hafen findet.

Wer das Gliick ge-
funden hat, wird zum wan-
dernden Monch, den keine
Grenzen zu halten und den
weder Menschen noch Din-
ge an einen bestimmten Ort
zu binden vermogen: Er ist
zum freien Menschen ge-
Ge-
schichte moge diese innere

worden.  Folgende
und dussere friedvolle Frei-
heit illustrieren:

Der Zen-Meister Ryokan lebte sehr bescheiden in
einer kleinen Hiitte am Fuss der Berge. Eines
Nachts, als der Meister fort war, brach ein Dieb in
die Hiitte ein, nur um festzustellen, dass nichts zu
stehlen war. Ryokan kam zuriick und erwischte
ihn. «Du hast dir viel Miihe gemacht, mich zu
besuchen», sagte er zu dem Einbrecher. «Du sollst
nicht mit leeren Hiinden davongehen. Bitte nimm
meine Kleider und die Decke als Geschenk.» Der
Dieb nahm hochst verwirrt die Kleider und trollte
sich. Ryokan setzte sich hin, nackt wie er war, und
beobachtete den Mond. «Armer Kerl», dachte er
bei sich, «ich wiinschte, ich kénnte ihm den wun-

derbaren Mondschein geben.» W

Anand Nayak ist in Indien geboren. Er hat mehrere Jahre in
Lindern des Hinduismus, Buddhismus und Christentums ge-
lebt und hat diese Religionen studiert. Er ist Professor fiir
Missiologie und Religionswissenschaft an den Universitdten
Freiburg und Neuenburg und Leiter des Institutes fiir Missio-
logie und Religionswissenschaft an der Universitdt Freiburg,
Schweiz.

Zzoom 9,94 25



	Drang zum Glück

