
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 46 (1994)

Heft: 10

Artikel: Drang zum Glück

Autor: Nayak, Anand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL BUDDHISMUS UND FILM

Drang zum Glück
Ein Ziel der Buddhismuslehre ist es, den Menschen aufzufordern den Weg des

Nirvanas einzuschlagen, jenen Weg des Glücks, der aus ihm einenen freien
Menschen macht.

An and Na y ak

Die
Erleuchtung (Bodhi), durch die Gau¬

tama Siddharta zum Erleuchteten wurde,

wird in den buddhistischen Texten als

eine ausserordentliche Glückserfahrung

geschildert -ein Glück nicht als Ergebnis

einer beliebigen Handlung, auch nicht

dem Erfolg der guten Taten zuzuschreiben, sondern ein reines

Glück, das aus dem Grund des Wesens kommt, ein freies

Geschenk, eine Wirklichkeit, die nicht geschaffen wird,
sondern zu der man erwacht. So heisst es etwa in einer pikanten
buddhistischen Geschichte:

«Kann ich selbst etwas tun, um erleuchtet zu
werden?»

«Genau so wenig wie du dazu beitragen kannst,
dass die Sonne morgens aufgeht.»
«Was nützen dann die geistigen Übungen, die ihr
vorschreibt? »

«Um sicher zu gehen, dass du nicht schläfst, wenn
die Sonne aufgeht.»

Bernardo Bertolucci schildert in seinem Film «Little

Buddha» (ZOOM 2/94) das Leben des Gautama Siddharta

getreu den alten buddhistischen Erzähl vorlagen: Der Prinz von

Kapilavastu verspürt den unwiderstehlichen Drang, die Wahrheit

über das Geheimnis des Lebens und des Leidens zu

erfahren, und verlässt sein Haus, das gesamte höfische Milieu
und den Kreis der Priester, um als einer unter Tausenden von
Wahrheitssuchenden in der Ebene des Ganges herumzuirren.

Dabei übt er sich mit voller Kraft in den Praktiken und

Techniken der grossen Meister jener Zeit, die glaubten, eine

Antwort auf das Geheimnis des Lebens und ein Mittel zu seiner

Bewältigung gefunden zu haben: Yoga der übernatürlichen

Kräfte, Techniken der Tiefentrance, harte Askese, Fasten

beinahe bis zum Tod usw. Er verwirft sie jedoch allesamt als

falsche und untaugliche Wege, das Leiden zu vermeiden.

Schliesslich findet er einen Weg für das, was er später als den

wahren Weg bezeichnet, in einer inneren Erfahrung, die er

früher gehabt hatte, als er noch bei seinem Vater weilte: Er

erinnert sich an ein intensives Glücksgefühl, das er empfand,

indem er beinahe nichts tat.

«Ich erinnerte mich, während mein Vater Sakka

die Feldfurchen bearbeitete, im Schatten eines

Jambu-Baumes sitzend, frei von Lüsten, frei von
unheilsamen Regungen geweilt zu haben, nachdem

ich die mit Denken und Erwägen verbundene,

aus der Abgeschiedenheit hervorgehende,

freudvoll-glückliche erste Meditationsstufe
erreicht hatte; sollte dies wohl der Weg zur Erleuchtung

sein?»

Er verfolgt diesen Weg des Erwachens zum
freudvollglücklichen Zustand bis zum Ende, bis zur restlosen Auflösung
des sichtbaren Seins.

22 ZOOM 10/94



Der gesamte grosse Anspruch der Buddhisten in aller

Welt mit ihrer Überzeugung, den Schlüssel zum Geheimnis des

Lebens zu besitzen, den Weg zu kennen, der zur Aufhebung des

Leidens und zur Auffindung des Glücks führt, geht auf diese

Grunderfahrung zurück. Eine Religion also, die nicht aufgehört

hat, die Intellektuellen zu faszinieren und zu verlocken. «Die

einzige Religion, die des modernen Menschen würdig ist»,

würde der irische Schriftsteller und Nobelpreisträger George

Bernard Shaw (1856-1950) sagen. «Wenn wir heute nicht

Christen wären, so wären wir ohne Zweifel Buddhisten»,

schreibt der berühmte katholische Theologe Henri de Lubac

1896-1991) in seiner Studie über die Einflüsse dieser Religion

auf die Anfänge des Christentums. Die grösste Anziehungskraft

übte der Buddhismus jedoch auf die deutsche Geisteswelt

aus. Das lebhafte Interesse, das diese dem Buddhismus seit

Anfang des lahrhunderts entgegenbrachte, beschränkte sich

nicht nur aufjene Anziehung, die in derLiteraturzum Ausdruck

kommt. Mehrere Intellektuelle fanden ganz einfach ihr Glück

in dieser Religion und entschieden sich für die Mönchskutte,

was auch Romano Guardini (1885-1968), einen grossen
deutschen Theologen aus derZeit vordem II. Vatikanischen Konzil,
nicht unberührt Hess. In der Einführung zu seiner berühmten

Schrift «Der Herr» über das Leben lesu Christi schreibt er:

«Uber das Sein als solches und dessen Charakter
hat der Mensch keine Macht. Ein Gleichnis dafür
ist, wie er sich auf der Erde befindet: Er kann

Unzähliges auf ihr tun; sie selbst bleibt ihm entzogen.

Ein Einziger hat ernsthaft versucht, Hand

ans Sein zu legen: Buddha. Er hat mehr gewollt,
als nur besser zu werden, oder, von der Welt

ausgehend, den Frieden zu finden. Er hat das

Unfassliche unternommen, im Dasein stehend das

Dasein als solches aus den Angeln zu heben. Was

er mit dem Nirvana gemeint hat, mit dem letzten

Erwachen, mit dem Aufhören des Wahns und des

Seins, hat christlich wohl noch keiner verstanden

und beurteilt. Der das wollte, müsste in der Liebe

Christi vollkommen frei geworden, aber zugleich

jenem Geheimnisvollen im sechsten Jahrhundert
vor der Geburt des Herrn mit tiefer Ehrfurcht
verbunden sein.»

Es muss gesagt werden, dass bis heute niemand so

richtig verstanden hat, was B uddha mit dem Nirvana eigentlich

gemeint hat. Als ob es sich dabei nur um eine Frage des

Verstehens handeln würde. Nein, eben nicht - das Nirvana

reicht durch seine Bedeutung selbst über das Verstehen, über

den menschlichen Verstehensapparat hinaus. Wir befinden

uns hier in einer anderen Sphäre, in einem ganz anderen

Bereich, an dessen Schwelle der Intellekt respektvoll zurücktritt

und seinen Platz jener Macht überlässt, die er nicht zu

beherrschen vermag.
Diese Unfähigkeit des Ausdrucks ist es, die wir im

buddhistischen Symbolismus und seiner Kunst antreffen,

insbesondere in Filmen wie «Warum Bodhi-Dharma in den Orient

aufbrach?» (von Yong-Kyun Bae, ZOOM 2/90). Die

überbordende Freude des Mönchs widerspiegelt sich vielleicht

nicht immer gleich auf seinen Zügen - auch wenn das ewig
lächelnde Gesicht des Dalai Lama etwas weitaus Grösseres als

nur ein einfaches Lächeln oder Lachen ausdrückt. Doch die

von Harmonie und Ruhe erfüllte Umgebung, das den Nebel

durchdringende Licht, das muntere Fliessen des Flusses, der

Gesang der Vögel, die Hirtenflöte in der Einsamkeit der Berge,

das arme und einfache Leben, die schweigende und endlose

Erwartung - diese und andere Bilder mehr gehen in ihrer dicht

gedrängten Symbolik bei weitem über den rein ästhetischen

Aspekt hinaus und versuchen, einen Eindruck jenes Glücks des

Nirvana zu vermitteln. Dabei sind es nicht die Dinge, die dieses

Glück hervorrufen, sondern es ist vielmehr das Glück selbst,

das die Dinge erfüllt.

Das Glück und das Leiden

Das Problem liegt eben gerade in der Erfassung dessen,

was genau mit den Wörtern «Glück» und «Leiden»

gemeint ist. Wenn «Glück» (ananda) auch nicht das heisst, was

wir gewöhnlich darunter verstehen, so meint «Leiden» auch

nicht das, was wir ständig aus unserem Leben zu verbannen

trachten. Die Augen des Erleuchteten sehen das Glück überall,

«Little
von

Bernardo
Bertolucci

ZOOM 9/94 23



TITEL BUDDHISMUS UND FILM

selbst in dem, was dem gewöhnlich Sterblichen als der furchtbarste

und entsetzlichste Schmerz erscheint. Im Glück zu sein

wie im Paradies, oder imLeiden zu sein wie in der Hölle, ist kein

Ort (wie ihn ein russischer Astronaut einst vergeblich im All
gesucht hat), sondern ein Geisteszustand, der einer richtigen
Sichtweise fähig ist, ein Zustand, der laut Buddhismus im Hier

und Jetzt dieses Lebens zu verwirklichen ist. Der Buddhismus

betrachtet die Freuden, die gierige Menschen in diesem Leben

ängstlich zu erlangen trachten, als diejenigen eines Gefangenen,

der in einer Gefängniszelle geboren wurde, dort
aufgewachsen ist und in derselben stirbt, ohne je vom Leben

ausserhalb der Mauern erfahren zu haben. Sein ganzes Glück

besteht in der Einrichtung seiner kleinen Zelle, die er letztlich

lieben und als den Gipfel seines Glücks betrachten wird.

Das eben ist das grösste Leiden: Unwissenheit. Die

Unwissenheit dessen, der als Gefangener geboren wurde und

als Gefangener stirbt, ohne jemals die wahre Freiheit gekannt

zu haben. Buddha formuliert den Begriff des Leidens in der

ersten der vier Edlen Wahrheiten:

«Dies, Mönche, ist die Edle Wahrheit vom Leiden

(dukkha): Geburt ist leidhaft, Alter ist leidhaft,
Krankheit ist leidhaft; Trauer, Jammer, Schmerz,

Gram und Verzweiflung sind leidhaft; mit Unlieben

vereint, von Liebem getrennt sein ist leidhaft;
Begehrtes nicht erlangen ist leidhaft; kurz: Die «Fünf

Aneignungsgruppen» (welche die empirische
Persönlichkeit ausmachen) sind leidhaft.»

Eine Formulierung, die eher etwas pessimistisch
erscheinen mag. Buddha versucht aber keineswegs, seine Zuhörer

zu entmutigen, indem er ein beunruhigendes Bild des

Lebens zeichnet, ganz im Gegenteil: Sein Hauptziel ist es

vielmehr, den Menschen aufzufordern, den Weg des Nirvana

einzuschlagen, jenen Weg, der zur Leidensaufhebung und

Glückserfahrung führt.

Der Schlüsselbegriff ist hier trisna oder der Durst, jene

Grundtendenz des Menschen, sich an die angenehmen Dinge
anzuklammern und die unangenehmen von sich wegzuschieben.

Sowohl das Anklammern wie auch das Zurückstossen

zeigen den Durst des Menschen nach einem Glück, das dieser

mit vorübergehenden, vergänglichen und endlichen Dingen

gleichsetzt, das er im Besitzen oder im Abwenden von zeitlichen

Dingen sucht. Der Durst treibt ihn unaufhaltsam durch

sein eingewurzeltes Nichtwissen um den Ort des wahren

Glücks, der sich nicht in den vergänglichen Dingen befindet.

In beiden Fällen - im Anklammern wie im Zurückstossen -
beweist der Mensch eine Abhängigkeit von den Dingen, da er

in ihnen eine Bedingung zu seinem Glück sieht: Ich kann nur
dann glücklich sein, wenn ich dieses Ding, jene Macht, diese

Person, jenen Seelenzustand besitze, bzw. ich kann nur dann

glücklich sein, wenn ich jenes Ding, dieses Hindernis, jene

Person, diesen Seelenzustand los bin. Aus solchen an das Glück

gestellten Bedingungen erwächst höchstens noch mehr Frustration,

noch mehr Verwirrung und Leiden. Wie Buddha sagt:

«Der Durst erzeugt Schmerz»; der Durst ist also die letztendliche

Ursache allen Leidens. Weder das Anklammern noch das

Zurückstossen vermögen ein dauerhaftes Glück zu garantieren;

sie vermitteln bestenfalls kleinere Glücksfälle, die den

Menschen abernurinnoch grössere Verwirrung und Leiden stürzen.

Mit Leiden sind hier natürlich nicht körperlicher
Schmerz, Krankheit oder Verlust gemeint. Das Leiden ist

vielmehr ein innerer Riss, ein Konflikt, die Unruhe, Angst und

Qual, die den Menschen bedrängen. Das Leiden ist auch die

Unwissenheit, die bewirkt, dass der Mensch sich mit einer

beschränkten Realität begnügt, die ihm ein beschränktes Glück

vermittelt, ihm aber das wahre Glück vorenthält. Wer im
wahren Glück ist, empfindet dieses Glück selbst bei körperlichem

Schmerz, so wie etwa eine Mutter, die den körperlichen
Schmerz nicht scheut für die Sicherheit ihres Kindes, oder der

Liebende, derkörperliche Schmerzen und Gefahren als Beweise

seiner Liebe ansieht.

Schmerz ist unvermeidlich, ist sogar notwendig für das

körperliche, geistige und moralische Wachstum. Wogegen das

Leiden zerstört, den Menschen von innen her zerfrisst wie ein

Wurm. Schmerzen sind Tatsachen, über die wir nicht immer

Macht haben. Das Leiden dagegen entspricht der inneren

Haltung des jeweiligen Individuums, von der es abhängig ist.

Eine buddhistische Geschichte erzählt von einem Meister und

einem Nachbarn, die gezwungen waren, 30 Tage lang zu

fasten. Der Meister wurde erleuchtet, der Nachbar aber starb!

Wo Abhängigkeit und Anklammern das Leiden erzeugen,

öffnet das Loslassen den Weg zum wahren Glück. Das

wahre Glück ist nicht in den Dingen, sondern kommt von dort,

wo alle Dinge ihrem Wesen nach herkommen. Das Glück ist

der unermessliche, unfassliche, unbegrenzte, unteilbare,
ununterbrochene Grund wie das Schweigen, wie die Leere, das

Nirvana. Buddha beschreibt diesen Weg des Loslassens in der

vierten Wahrheit als den edlen Pfad des Glücks, den Weg der

Meditation.

Der W eise und seine Welt — die Meditalion

DerWeg der Meditation ist wie die vom Arzt verschriebe¬

ne Behandlung gegen die Ursachen der Krankheit, das

Anklammern, den Durst. Dieser Weg wird in acht Stufen

durchlaufen, wobei eine zur anderen führt und eine die andere

trägt wie die stupa (Hügelgrab) oder die chöten (Symbol des

Meditierenden) vor den Toren der Klöster:

«Dies, Mönche, ist die Edle Wahrheit von dem zur
Leidensaufhebung führenden Wege, es ist dieser

achtfache Weg, nämlich
Rechte Ansicht,
Rechter Entschluss,
Rechte Rede,

24 ZOOM 10/94



Rechtes Verhalten,
Rechter Lebensunterhalt,
Rechte Anstrengung,
Rechte Achtsamkeit,
Rechte Meditation.»

Dabei handelt es sich um ein Programm für das ganze

Leben, für den ganzen Tag, für jeden Augenblick im Leben des

Mönchs, der diesen Weg lebt als den Weg des Glücks. Das

Programm ist sein tägliches Brot, das ihn im Glück erhält.

Die Methoden der buddhistischen Meditation (vipas-

sana, satipatthana, zazen oder die zahlreichen Techniken des

tantristischen Buddhismus in Tibet) legen besonders Wert auf

die erste Stufe, die der richtigen Sichtweise. Die Kunst der

Meditation besteht in der

Art und Weise, wie man die

Schöpfung in ihren Einzelheiten

betrachtet.

Der Mensch, der

sich in Unwissenheit befindet,

sieht auf eine anklammernde

Weise: Er wertet,

urteilt, wählt aus, besitzt

oder verwirft, verurteilt.

Der Weise dagegen richtet

nicht, noch verwirft oder

verurteilt er. Denn die richtige

Sichtweise ist die, welche

zum Erwachen führt,
indem sie die Dinge in ihrer

Richtigkeit erfasst. Dann

erst sprechen alle Dinge vom Nirvana, in Ruhe, in Frieden und

in Freude. Die Meditation des buddhistischen Mönches ist aber

nicht immer eine friedliche - es kann vorkommen, dass er

manchmal erstaunlich heftig wird. Eine Heftigkeit, die ebenfalls

einer anderen Quelle entspringt, eine Heftigkeit, um die

Unwissenheit auszurotten, um die Anklammerung zu zerreis-

sen, ein alles versengendes Feuer. Der Mönch zögert nicht,

dieses Feuer auf seine eigene Person anzuwenden, sich in

diesem Feuer selbst zu verbrennen, wenn die richtige Sichtweise

dies in einer besonders bedrohlichen und trügerischen

Situation von ihm verlangt.

Die buddhistischen Filme (vor allem diejenigen aus

buddhistischen Ländern) haben alle diese besondere Eigenschaft

der Sichtweise: Jedes Bild im Zeitlupentempo, die

Dinge in gespannter Erwartung, das Auge auf Einzelheiten

verweilend an Orten, an denen die Zeit still zu stehen scheint.

Dies ist jedoch keineswegs mit Passivität oder gleichgültigem
Nichtstun gleichzusetzen - urplötzlich kann sich alles ändern,

Aufruhr, Gewalt, Grauen und Zerstörung hervorrufend.
Paradoxerweise ist diese Zerstörung jedoch niemals zerstörerisch,

sondern hat im Gegenteil eine klärende und befreiende

Wirkung, Raum und Energie für neue Dinge schaffend.

Die buddhistische Meditation macht sich alten

indischen Yoga- und Askesetraditionen zufolge ein psychosomatisches

Phänomen zunutze: Wenn immer das wache Bewusstsein

auf ein Gefühl, eine Empfindung oder Emotion gerichtet ist,

beginnt diese sich zu verwischen, sich aufzulösen und

verschwindet schliesslich. Das wache Bewusstsein ist ein Aspekt
der bewussten Beobachtung, wie ihn die Meditation verwendet.

Diese Art der Beobachtung verändert den beobachteten

Ausschnitt, ohne dass dieser berührt würde, klärt, haucht Leben und

Energie ein und macht diesen wahr, indem sie ihm den Schein

nimmt. Wie wenn die Sonne, deren Strahlen den Nebel

durchdringen und diesen verflüchtigen, auf die Schöpfung scheint

und ihr so Leben verleiht, wie wenn stehendes, schlammiges

Wasser sich langsam klärt und den Grund des Brunnens zum
Vorschein bringt, wie wenn
das Schiff durch ein
aufgewühltes Meer den sicheren

Hafen findet.

Wer das Glück
gefunden hat, wird zum
wandernden Mönch, den keine

Grenzen zu halten und den

weder Menschen noch Dinge

an einen bestimmten Ort

zu binden vermögen: Er ist

zum freien Menschen

geworden. Folgende
Geschichte möge diese innere

und äussere friedvolle Freiheit

illustrieren:

Der Zen-Meister Ryokan lebte sehr bescheiden in
einer kleinen Hütte am Fuss der Berge. Eines

Nachts, als der Meister fort war, brach ein Dieb in
die Hütte ein, nur um festzustellen, dass nichts zu
stehlen war. Ryokan kam zurück und erwischte

ihn. «Du hast dir viel Mühe gemacht, mich zu

besuchen», sagte er zu dem Einbrecher. «Du sollst

nicht mit leeren Händen davongehen. Bitte nimm

meine Kleider und die Decke als Geschenk.» Der
Dieb nahm höchst verwirrt die Kleider und trollte
sich. Ryokan setzte sich hin, nackt wie er war, und
beobachtete den Mond. «Armer Kerl», dachte er
bei sich, «ich wünschte, ich könnte ihm den

wunderbaren Mondschein geben.»

Anand Nayak ist in Indien geboren. Er hat mehrere Jahre in

Ländern des Hinduismus, Buddhismus und Christentums

gelebt und hat diese Religionen studiert. Er ist Professor für
Missiologie und Religionswissenschaft an den Universitäten

Freiburg und Neuenburg und Leiter des Institutes für Missiologie

und Religionswissenschaft an der Universität Freiburg,
Schweiz.

«Warum Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?»
von Yong Kyun Bae

ZOOM 9/94 25


	Drang zum Glück

