
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 46 (1994)

Heft: 10

Artikel: Auf der Suche nach der "inneren Mongolei"

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TITEL BUDDHISMU5 UND FILM

Auf der Suche nach
der «inneren Mongolei»
Das Kino Xenix zeigt eine Reihe buddhistischer Filme, die so erstmalig programmiert

und einzigartig ist. Gedanken zu den filmischen Leckerbissen.

Am b r o s Eiche nberger

Viele
machen neuerdings Filme über den

Buddhismus, aber ich bin der einzige

Buddhist der Filme macht», hat Flerbert

Achternbusch, im Zusammenhang mit
seinem 24. Film «Ab nach Tibet»

(Deutschland 1993) vor nicht allzu langer

Zeit urbi et orbi verkündet. Mit solchen Statements geht das

enfant terrible aus Bayern einmal mehr auf Stimmenfang,

vermutlich in erster Linie für sich selbst. Denn sie sind

populistisch und liegen im Trend. Gerade deshalb sollte man

sie mit einer gewissen Vorsicht gemessen. Denn es ist damit zu

rechnen, dass sie letzten Endes mehr über die Dächer von
München aussagen als, wie sie selbst behaupten, über den

Buddhismus «pur» weit oben in Tibet, aufdem Dach der Welt!

Hier einzusteigen ist für einen Europäer doch ziemlich

anspruchsvoll. Schon deshalb, weil es (zu) viele Zweigformen,
verschiedene buddhistische Richtungen und «Fahrzeuge»

gibt, es sei denn, man gibt sich damit zufrieden herauszupicken

was einem gerade passt.

«Verhunzung» des Buddhismus?

Die Zeit» (Nr. 31, 29. Juli 1994, S.28) ist mit diesen

westlichen Trend- und Amateurbuddhisten, zu denen

neben Achternbusch auch Bertolucci («Little Buddha», USA/
Frankreich 1993, statt, richtiger, «Little Lama»), Clemens

Kuby («Living Buddha») und andere gehören, recht hart ins

Gericht gegangen, indem sie von einer «Verhunzung» des

Buddhismus im «esoterisch spirituellen Westen» sprach.

Aus diesen und anderen Gründen wird es für jeden
ernsthaften Buddhismusfan unerlässlich sein, diese Aussenan-

sichten aus dem Westen mit Innenansichten «vor Ort», aus

Südkorea, Japan, Thailand, Sri Lanka, der Mongolei, Burma

usw. zu ergänzen oder zu ersetzen.

Einen solchen tour d'horizon über Buddhismus-Filme

wird man am besten mit «Biruma no tategoto» (Die Birmanische

Harfe, Japan 1956) von Kon Ichikawa beginnen. Nicht

nur weil dieses Werk durch seine zweimalige Präsentation in

Venedig, 1956 in der ersten, 1985 in der zweiten Version, für
ein europäisches Publikum die Filmtüre zu Asien und zur

«Mandala - Die blinden Augen des Herzens», Südkorea 1981

asiatischen Spiritualität aufgestossen hat, sondern weil es zu

einem erfolgreichen Klassiker der japanischen Filmgeschichte

überhaupt geworden ist. Auch zu einem «buddhistischen»,

muss man ergänzen, weil dessen zentrale Themen und Motive
die Herzmitte dieser asiatischen Religion berühren. Sie drehen

sich um Krieg und Frieden und veranschaulichen den inneren

Gesinnungswandel eines japanischen Soldaten, der das

Gewehr mit einer Harfe und seine Uniform mit einer Mönchskutte

vertauscht. Überall wo die Musik der Harfe erklingt, weicht die

Gewalt zurück und macht dem Frieden oder doch wenigstens

14 ZOOM 10/94



der Sehnsucht danach Platz. Ganz im buddhistischen Sinn

ringt sich Mizushima, die Hauptfigur, auch zum Loslassen und

zum Verzichten durch. So kehrt er mit seinen Kameraden nicht

in sein geliebtes Japan zurück, sondern bleibt in Burma -
mindestens so lange, bis der letzte, der im Krieg mit den

Engländern gefallenen japanischen Soldaten, «würdig» begraben

ist.

Rückbesinnung auf die eigene Kultur

Es ist bemerkenswert, dass die meisten, jedenfalls die

besten der kleinen Zahl von religiös interessierten asiatischen

Autoren ihre - buddhistischen - Geschichten vom inneren

Weg, der zur Erleuchtung führt, zuerst in der eigenen

Biografie erleben, bevor sie versuchen, diese einem breiteren

Publikum über die Leinwand zu vermitteln. Person und Werk

sind also näher beieinander, als es manchmal den Eindruck

macht. Das ist auch bei «arrivierten» Regisseuren wie Im

Kwon-Taek aus Südkorea der Fall. Denn er hat, nach der

Produktion von zig eher mittelmässigen kommerziellen (Hol-

lywood-)Filmen, einen grossen Wandel durchgemacht und

dabei die Wurzeln der eigenen Kultur wiederentdeckt.

Mönchsfilme wie «Mandata - Die blinden Augen des

Herzens» (Südkorea 1981), Nonnenfilme wie «Aje aje bara aje»

(Komm, komm höher herauf, Südkorea, 1989) und Musikfilme

wie «Pansort» sind überzeugende Ergebnisse davon.

Gemeinsames Leitmotiv, im realen wie im übertragenen

Sinn, ist der Weg, die Suche nach Wahrheit und Glück.

Mönche und Nonnen, die sich auf diese Wanderschaft begeben,

werden dabei ganz kräftig von existentiellen Zweifeln,
auch über den Sinn des Buddhismus, heimgesucht. Sie haben

unterwegs Versuchungen durchzustehen. Einer der Mandala-

Mönche greift manchmal aus Verzweiflung zur Flasche und

lässt sich in der Stadt von leichten Mädchen verführen. Auch

Schwester Lee Sun Nyo lernt die Enttäuschungen des Lebens

und der Liebe kennen, bevor sie «herauf» findet und im Kloster

zur Ruhe kommt, wo «die blinden Augen des Herzens, wie

diejenigen der Mönche auch, sehend werden».

Bekehrungen und «Exerzitien»

Enttäuschungen
mit und Abkehr von westlichem Profo¬

und Fortschrittsdenken, mit dem er auf Reisen in diverse

europäische Länder, aber auch in der eigenen Heimat, ausgiebig

Bekanntschaft machte, hat auch einen anderen Südkoreaner,

Yong-Kyun Bae, motiviert, zu den eigenen, geistigen,

(zen-)buddhistischen Ursprüngen aufzubrechen bzw.
zurückzukehren.

Die innere Auseinandersetzung damit hat in der

Einsamkeit der Berge und des «leeren» Selbst stattgefunden. Und

die religiösen und philosophischen Einsichten und Intuitionen,
die bei diesem schmerzlichen Selbsterfahrungsprozess zu

Tage gefördert worden sind, hat der Regisseur in sein Erst-

«Die Birmanische Harfe», Japan 1956

«Warum Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?»
Südkorea 1989

«Der alte Mönch», Thailand 1980

ZOOM 9/94 15



TITEL BUDDHISMUS UND FILM

lingswerk «Dharmaga tongjoguro kan kkadalgun?» (Warum
Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?, Südkorea 1989)

einfliessen lassen. Dabei wurden die ästhetischen und poetischen

Möglichkeiten, die das Medium Film zur Verfügung
stellt, mit grossartigen, teilweise wortlosen Bildern und Metaphern

voll ausgeschöpft, so dass Stille, auch für den gehetzten

westlichen Zuschauer, erfahrbar, vielleicht sogar wieder lernbar

wird. «Dem Schüler, der ihn, den Meister, nach der Wahrheit

fragte, zeigte er wortlos eine Blume», heisst es am Anfang
des Films. Der Versuch, in diese universellen Grundhaltungen
der Zen-Philosophie vorzudringen, ist hier geglückt.

Zu diesen (vier) universalen Grundwahrheiten des

Buddhismus gehören, ähnlich wie im Christentum, Mitleid
und Mitgefühl. Wie kaum ein Zweiter hat sich U Tu Kha aus

Burma für diese zentrale Tugend schon vor Jahrzehnten stark

gemacht. Filme wie «Blutfürjedermann» (1962) und

«Unvergleichliche Armut» (1973), wo es um die Praxis von Altruismus

gegen Egoismus geht, sind Beispiele dafür. Der

tiefgläubige Regisseur hatte auch vor, einen eigentlichen, grossen,

historischen Buddhafilm zu drehen, um die «Leuchte Asiens»,

den ersten Film über das Leben Buddhas, der 1925 von Franz

Osten in Indien gedreht worden ist, zu ergänzen, sicher nicht zu

ersetzen. Aber das Projekt ist an der mangelnden Finanzierung

gescheitert. Gescheitert, schon in der Drehbuchphase, ist auch

das Vorhaben «das Leben eines guten Mönches» zu verfilmen.

Weil schon der Titel indirekt suggeriert, dass es auch weniger

gute Mönche gibt, hat die Zensur, zu der auch Vertreter höherer

Mönchskreise gehörten, die Weiterarbeit verhindert, um einer

allfälligen kritischen Durchleuchtung einzelner Vertreter dieses

Standes, von dem es in Rangun allein etwa 25' 000 Mitglieder

gibt, zuvorzukommen.

Volksbuddhismus und Volkesbuddliislen

An filmischen Versuchen zur Popularisierung von bud¬

dhistischen Grundwerten in Richtung eines

«Volksbuddhismus mit Sozialempfinden» - statt der Darstellung
einer philosophierenden Mönchselite - hat es auch anderswo

nicht gefehlt. Am besten sind sie wohl dem Thailänder

Permpol Choey Aroon mit seinem Film «Red Bamboo» gelungen.

Dabei handelt es sich um eine buddhistische Variante von
«Don Camillo e l'onorevole Peppone» (Italien 1955), dereine

Novelle des ehemaligen Premierministers Mom Kukrit Pra-

mot zugrunde liegt. Konservative und progressive Kräfte, die

im Film durch einen Politiker und einen Mönch personifiziert
werden, geraten wegen dem Bau einer Dorfschule miteinander

in Konflikt. Dieser nimmt sowohl ein friedliches wie auch

«soziales» Ende, das dem Stand der Mönche,

weil sie zugreifen und nicht nur betteln, alle

Ehre macht! «Endlich Mönche, die meinen

eigenen Vorstellungen entsprechen», meinte

der Regisseur, «weil sie die Menschen nicht

nur anpredigen (teaching the people), sondern

auch etwas für sie tun» (touching the people).

Der grosse Publikumserfolg dieser

buddhistischen Komödie hat Permpol bewogen, mit

«Luang ta» (Der alte Mönch, Thailand 1980),

«Luang ta II» und «Luang ta III» gleich serienweise

weitere «Mönchsfdme» herzustellen. Pae

Yuam Mai, ein Schriftstellermönch, hat dazu

sogar Drehbuchentwürfe geliefert. In einzelnen

Klöstern sollen die fertigen Produktionen dann

zur Ausbildung von Novizen (Mönchskandidaten)

verwendet worden sein, obwohl die

klösterlichen Vorschriften solch weltliche Vergnügen

nicht einmal in Thailand erlauben.

Zu den Beispielen eines populären
Buddhismus sind auch die «ernsthaften

Komödien» über die Vergänglichkeit des Lebens zu zählen, die

mit «Kung shan lingyu» (Regen in den Bergen, 1979) von King
Hu und anderen Filmemachern anfangs der siebziger Jahre in

Hongkong entstanden sind.

Auf der Suche nach der «verblassten
buddhistischen Seele»

Seitdem
die filmkulturellen Umklammerungen der Mon¬

golei durch die ehemalige Sowjetunion nicht mehr

existieren, sind auch hier eine Reihe von Filmen mit buddhistischen

Themen entstanden, denn diese gehören zum nationalen

Erbe, das jahrzehntelang unterdrückt worden ist und heute eine

Renaissance erlebt. So intensiv, dass Beobachter und

Beobachterinnen die heutige Mongolei als «ein verwaistes Land

charakterisieren, das nach seiner verblassten buddhistischen

Seele sucht» (Ken Eisner in «Variety»).

«Der Pferdedieb», China 1983

16 ZOOM 10/94



«Der goldene Tempel», Japan 1958

Im aussergewöhnlichen Film «Bujany nugel» (Ein

glückloses Glück, Mongolei 1991) von Naidangin Nyamdawa

geschieht das durch die Suche eines Kindes für die Nachfolge
eines verstorbenen Dalai Lama. Sie endet tragisch, durch

Selbstmord von Mutter und Kind, weil irrtümlicherweise der

Falsche ausgewählt worden war.

Ein kleiner, verwaister Junge der zum Kleinverbrecher

wird, weil er einen Grabstein für seinen Vater kaufen will, steht

auch im Mittelpunkt von «Argamsha» (Das Seil, Mongolei
1991) von Bayarzagaany Baatar. Die Bemühungen eines

Priesters, ihn von seinen schrägen Touren abzuhalten, bringen
nicht den gewünschten Erfolg. Dasselbe kann man, auf der

politischen Ebene, auch vom «Heiligen in stürmischer Zeit»

(«Zuwuun zagyn bogd», Zedendambaagin, Mongolei 1992)

sagen, weil er vergeblich versucht, das Auseinanderbrechen

der Mongolei - im 17. Jahrhundert - durch eine gemeinsame

Religion zu verhindern.

Spirituelle Defizite im Westen

Vom (aktuellen) westlichen Interesse

am Buddhismus und an

Buddhismus-Filmen - die mit Beispielen aus Sri

Lanka («The Yellow Robe» von Lester

James Peries), aus China («Duo ma zei»,

Der Pferdedieb, 1983, Tian Zhuanzhuan,

u.a.) und Taiwan («A Touch of Zen» von

King Hu, 1969) zu ergänzen wären - darf
nicht ohne weiteres auf einen neuen

religiösen Boom in Asien geschlossen werden.

Das Phänomen hat eher mit dem

wachsenden Bewusstwerden von spirituellen

Defiziten hierzulande zu tun. Westliche

Gesellschaften sind offensichtlich auf

der Suche nach erneuernden spirituellen
Kräften, um damit das materialistische

Universum, das sie in den letzten
Jahrzehnten geschaffen haben, zu durchlöchern.

Die Einsicht wächst, dass ohne ein

neues Weltethos die Zukunft im kommenden

Jahrtausend nicht mehr gewährleistet
werden kann. Dadurch bekommen

Religiosität und Religionen - als mögliche

Stromquellen und Energiespender - wieder

einen neuen Stellenwert. Die Tatsache,

dass der Buddhismus dabei, mehr als

z.B. der Islam, im Trend liegt, hängt mit
seiner Toleranz zusammen. Sie verpflichtet

den Anhänger auf wenig oder gar keine

«Dogmen», so dass er seinen «Eurobuddhismus»

nach Beheben selbst

zusammenstellen kann.

Christliche Traditionen

Die eigenen christliche Traditionen, in denen die meisten

von uns aufgewachsen sind, spielen dabei eine untergeordnete

Rolle oder werden aus Gleichgültigkeit oder Protest

ignoriert. Vielleicht weil es (bis jetzt) nicht gelungen ist, die

(mystische) Substanz davon überzeugend in bewegte Bilder
umzusetzen. Aber man darf nicht so tun, als hätte es keinen

Tarkowski (Bresson und Dreyer) gegeben oder als sei auch er

völlig auf das spirituelle Asien abgefahren

Aber die fällige Auseinandersetzung mit anderen

Weltreligionen, die bereits in Gang gekommen ist, kann auch

dazu führen, das eigene im Fremden neu zu entdecken. So hat

zum Beispiel ein Joseph Beuys, neben und vor vielen anderen,

nicht einfach von der «inneren Mongolei» und von der asiatischen

Spiritualität geschwärmt, sondern dabei auch zu den

«Christusimpulsen» zurückgefunden. I
ZOOM 9/94 17


	Auf der Suche nach der "inneren Mongolei"

