
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 46 (1994)

Heft: 8

Artikel: Eine andere Sprache lernen

Autor: Graf Dätwyler, Marlies / Graf, Urs / Ulrich, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANGST VOR DEM FREMDEN

EINE ANDERE
SPRACHE LERNEN
In ihrem Film «Seriat» (1991) haben Marlies Graf Dätwyler und Urs Graf Einblicke in eine

fremde Lebensweise vermittelt und unsere Betrachtungsweise des Fremden reflektiert. Im

Gespräch äussern sie sich über ihre Erfahrungen mit dem Film und dem Fremden.

Franz Ulrich

er Untertitel von «§eriat» lautet: «Familie

Tütüncü in der Fremde. Ein Film von

Urs Graf. Ein Film von Marlies Graf
Dätwyler». Warum wird die getrennte Autorschaft

so betont?

Urs Graf: Diese Frage wurde in Gesprächen

über den Film häufig gestellt. Wenn wir
beide anwesend waren, begann meist ich - wie auch hier - mit
der Antwort, weil dies in der Logik der Sache liegt: Kontakte

mit den Türken fanden zuerst von Mann zu Mann statt. Es

gehört sich bei den traditionsbewussten Türken, dass der

Kontakt zur Familie immer über den Mann erfolgt. Ganz am

Beginn unserer Auseinandersetzung mit dem Thema stand die

Feststellung, dass für die traditionelle türkische Kultur, soweit

sie noch intakt ist, die Trennung der Geschlechter typisch ist.

Von daher war es logisch, dass wir diese Trennung auch in

unserer Arbeit machen mussten. Anders wäre man gar nicht an

die Leute herangekommen, um sie zu befragen. Als Marlies

später dazu kam, hatte sie als Aussenstehende ebenfalls zuerst

Kontakt mit dem Familienvater. Erst dann ergaben sich langsam

Beziehungen auch zu den Frauen.

Marlies Graf: Ich war in der Situation einer Türkin, ich konnte

nicht selbst wählen. Weil alle Kontakte Aussenstehender über

die Männer liefen, hatten die Frauen gar nichts zu sagen, ob sie

mitmachen wollten oder nicht. Der Entscheid wird vom Oberhaupt

der Familie getroffen.
Im Film sagt Frau Tütiincii einmal: «Mann muss

aussen, Frau muss innen.» Wie reagiert eine mitteleuropäische

emanzipierte Frau aufeine solche Situation - mitAbwehr,

Angst, Verständnis?

Marlies Graf: Es ist einerseits eine komische, anderseits eine so

fremde Situation, dass sie auch Neugierde weckt. In den

Diskussionen über den Film entdeckte ich immer wieder, dass

Frauen und Männer Vorurteile haben, auf die man sich gar

nicht einlassen will. Es gibt viele Frauen, die klaglos in dieser

Situation leben, sich darin wohl fühlen. Da möchte ich schon

genauer wissen warum. Wenn ich auf der Strasse ausländi¬

schen - schwarzen oder asiatischen - Frauen begegne, kommt

es oft zu einem Blickkontakt, zu einem Lächeln - zu einem

kurzen Moment der Begegnung. Mit türkischen Frauen in

Kopftüchern ist das nicht möglich. Deshalb ist es besonders

interessant, wenn man die Chance bekommt, da wirklich etwas

genauer hinzuschauen. Jenseits der eigenen Vorurteile gelangt

man nur, wenn man sich auf Wagnisse einlässt. Während der

Dreharbeiten waren jene Szenen, bei denen nicht genau
abzusehen war, was passieren würde, die interessantesten.

Sind eure Vorurteile im Verlauf der Dreharbeiten

abgebaut oder verstärkt worden

Marlies Graf: Von Frauen, die sich mit Mänteln und Kopftüchern

verhüllen und sich ganz auf den Innenbereich der Familie

beschränken, hatte ich schon ein eher negatives Bild: Sie

können nicht sich selber sein, weil sie sich ganz in den Dienst

der Familie stellen. Diese Frauen leben tatsächlich so, aber ich

musste meine Vorstellung in dem Sinn revidieren, als sie ihre

Situation ganz anders bewerten als ich mit meinen

Wertvorstellungen und meinem subjektiven Gefühl. Ich musste einsehen,

dass Resmiye, die Mutter, als intelligente Frau sich

innerhalb der traditionellen kulturellen türkischen Strukturen

selbst verwirklichen kann - dort, wo sie will. Das habe ich

vorher nicht so gesehen. Von meinen Idealen und meinem

Lebensweg her war es schwierig, dies als einen Wert anzunehmen.

Aber es bleibt fremd, auch wenn ich es jetzt besser

verstehe.

In Gesprächen erlebte ich häufig, dass einzelne

Filmszenen tiefe Sehnsüchte auch bei Schweizer Frauen ansprechen.

Mit dem Film habe ich intensiv mit Praxislehrerinnen im

Kt. Aargau gearbeitet. Dabei gab es meist zwei Reaktionen:

einerseits Ablehnung der Frauen, die Kopftücher tragen und

sich einordnen, andererseits Aufbruch von Sehnsüchten, etwa

bei der Zubereitung des «A§ure»-Gerichts durch Resmiye. Die

Art, wie sie das macht, strahlt eine so unglaubliche Würde und

Intensität aus, dass die Frauen jeweils zweimal hinsehen. Da ist

etwas zu entdecken, dem vorher vielleicht zu wenig Gewicht

beigemessen wurde.

22 ZOOM 8/94



Urs Graf: Bei mir ist das etwas anders gelaufen. Fälschlicherweise

wurde immer wieder angenommen, wir hätten einen

Film über den Islam gedreht. Mir ging es jedoch um ein

soziales Thema, um einen Film über jene Fremdarbeiter, die

damals in der Schweiz die fremdesten waren, die Türken.

Darum war es selbstverständlich, eine Familie zu suchen, in

der die Tradition noch möglichst intakt war, und nicht eine, die

sich im Westen schon akklimatisiert hatte. Bei der Wahl der

Familie war zudem wichtig, dass zu ihr Kinder gehörten, die in

der Schweiz aufgewachsen sind, damit Widersprüche nicht nur

von aussen herangetragen, sondern in der Familie selbst erlebt

wurden. Bei der Familie Tütüncü war besonders interessant,

dass die Eltern ganz traditionell zu leben versuchten, dass die

älteren Kinder in der Türkei geboren wurden und dort noch

teilweise zur Schule gingen, während die Jüngsten in der

Schweiz geboren wurden und zur Schule gingen. Dadurch

waren verschiedene Stufen der Anpassung in der gleichen

Familie vorhanden. Das «Fremde» kam über die Kinder in die

Familie.

Das Interesse für Fremdarbeiter ist bei mit grundsätzlich

mit Sympathie verbunden, weil ich mich eher mit Arbeitern

solidarisiere, die es schwer haben, als mit andern. Hier
stand ich aber unversehens einem Patriarchat und

Hierarchievorstellungen gegenüber, die das Gegenteil von dem sind, was

ich mir wünsche. Bei den Vorarbeiten habe ich Türken kennengelernt,

die waren so viel schweizerischer als Schweizer, etwa

in der Anerkennung eines Chefs, der nie in Frage gestellt
werden darf, oder in der Ablehnung eines Gewerkschaftsbeitritt,

weil dies ein Verbünden gegen den Chef wäre usw. Da

wurde es sehr ambivalent mit der Sympathie...

Marlies Graf
Dätwyler

Wie reagieren Türken und

Schweizer aufden Film?
Marlies Graf: Meine Erfahrungen beruhen

vor allem auf der Arbeit mit

Praxislehrerinnen, die in ihrem Schulalltag,

zu dem türkische, jugoslawische

und andere Kinder von Ausländern

gehörten, mit Schwierigkeiten
konfrontiert sind, weil es immer wieder

zu Missverständnissen kommt.

Bei diesen Kursen kam es, wie schon

gesagt, zu gegensätzlichen Reaktionen:

Die einen freuten sich an der

intakten Identität von Resmiye, andere

wehrten sich dagegen. Die Diskussionen

nahmen fast immer den gleichen

Verlauf: Vom Betrachten der anderen

kam man zu sich selbst. Die eigenen

Sehnsüchte und Ängste kamen zur Sprache. Es passierte öfters,

dass man sogar wagte, rassistischen Gefühlen, die man in sich

selbst entdeckte, Ausdruck zu geben. Gerade einer Lehrerin

oder Kindergärtnerin macht es Mühe, das einzugestehen.
Teilnehmerinnen begannen, von ihrer eigenen Wut auf die Fremden

zu sprechen, aber auch von ihrem Frust und ihrer Wut auf

die eigene Situation, auf die Mann-Frau-Situation, auf Hierarchien,

wo nur Vorschriften gelten und keine individuellen

Lösungen zulassen. Solche Gespräche über sich selbst anhand

des Films waren eindrücklich.

Urs Graf: Auf einer anderen Ebene kamen bei diesen Frauen

auch ganz praktische Probleme zur Sprache, etwa die Schwie-

Urs Graf

ZOOM 8/94 23



TITEL ANGST VOR DEM FREMDEN

rigkeit, mit türkischen Eltern ins Gespräch zu kommen, weil
die nicht das richtige Vorgehen wählten.

Marlies Graf: Ein konkretes Beispiel: Die Lehrerin beauftragt

die Kinder, daheim zu fragen, ob sie an einer Schulreise oder

einem Lager teilnehmen können. Anderntags bringen die Kinder

irgendwelche Antwort, ohne die Eltern wirklich gefragt zu

haben. Ich habe das im Zusammenhang mit dem Film selbst

erlebt. Die Lehrerin merkt, dass etwas nicht stimmt, und fragt
sich, ob sie vom Kind belogen wurde. Denn sie weiss nicht,
dass das Kind zuhause von sich aus gar nicht zu fragen wagt.
Es darf nicht selber das Wort ergreifen, darf nur sprechen,

wenn es gefragt wird.

Urs Graf: Der Autorität Lehrerin aber muss das Kind eine

Antwort geben, auch wenn es keine hat.

Marlies Graf: Aus solchem Unwissen entstehen die grössten

Probleme und Missverständnisse. Das Kind gerät in eine echte

Not, aus der es keinen Ausweg weiss. Die Lehrerinnen waren

für solche Informationen dankbar, weil sie ihnen ermöglichen,

mit derartigen Situationen besser umzugehen. Einige suchten

Kontakt zu einzelnen Müttern, um über diese auch mit anderen

Frauen in Verbindung zu treten. So kamen Gespräche zustande,

die vorher unmöglich schienen. Es ist aber noch etwas

anderes zu beachten: Nach der Visionierung des Films war

man sich meist rasch einig, dass es wohl am besten wäre, die

Leute daheim zu besuchen, um Probleme auf persönlicher
Ebene zu besprechen. Das haben einige denn auch versucht

und dabei den gleichen Fehler gemacht, wie ich anfangs auch.

Man geht zu den Leuten und tischt das Problem auf: Was ich

mit Ihnen besprechen wollte, ist... Das geht aber schief, weil

man ihnen damit Angst macht. Sie sind sich von einer Frau

nicht gewohnt, dass sie so spricht. Dann ist es grundsätzlich

nicht ihre Art, so frontal mit Problemen konfrontiert zu werden.

Den Schlüssel habe ich erst gefunden, als ich einfach mal

hinging und Tee trank, ohne irgendwas zu problematisieren.

Zuerst einfach das Zusammensein erleben, und erst beim

zweiten, dritten oder vierten Mal das Problem ansprechen.

Urs Graf: Dies gilt nicht etwa nur für den Umgang mit Frauen,

denn auch ich musste mit den Männern zwei Jahre lang Tee

trinken, bevor akzeptiert wurde, den Film zu machen. Ich sass

jeden Sonntag im Teeraum, der zur Moschee gehört.

Marlies Graf: Eine weitere Schwierigkeit im Umgang mit
Türken besteht darin, dass einem Gast fast nicht

widersprochen wird, noch weniger darfer kritisiert werden. Deshalb

stellen sie ein Problem nie aus ihrer Sicht dar, machen auch

keinen Vorschlag, wie es ihrer Meinung nach sein sollte. Das

kommt erst im Verlauf der Zeit, wenn ein gegenseitiges

Vertrauen aufgebaut ist, aber auch dann nur versteckt. Man muss

geradezu eine andere Sprache lernen. Bei aller Problematik ist
das auch eine Bereicherung. Wenn man spürt, dass man sich

gegenseitig akzeptiert, sich sogar gern bekommen hat, dann

geht auf einmal alles.

Welche spezifischen Erfahrungen hat der «männliche

Part» mit diesem Film gemacht?
Urs Graf: Ich habe spüren können, dass türkische Männer

allmählich zu realisieren begannen, dass das traditionelle

Patriarchat für den, der die Rolle zu spielen hat, eigentlich

unerträglich ist. Die Verantwortung für die Familie, die Sippe,

die Relionsgemeinschaft - Idris, der Vater, war in allen drei

Bereichen zuständig- ist derart gross, dass es geradezu normal

ist, dabei krank zu werden. Denn die alten Strukturen tragen in

24 ZOOM 8/94



der Fremde nicht mehr, sogar in der Türkei, wo sich vieles

verändert hat, sind sie nicht mehr völlig intakt.

Eine andere Erfahrung machte ich in Diskussionen mit

Schweizern, die sich als Antirassisten verstanden und sagten:

Wir können einfach nicht verstehen, dass es Leute gibt, die so

gegen Fremde sind und sich mit ihnen nicht verstehen können.

Denen musste ich sagen: Wenn ihr nicht bereit seid zuzugeben,

dass ihr selber auch Probleme habt mit Fremdem, könnt ihr mit
Fremdenfeinden nicht ins Gespräch kommen. Wer behauptet,

es gebe da keine Probleme, es seien doch alle Menschen gleich,
der lügt sich selber etwas vor. Wer sich nicht zugesteht, dass es

Dinge gibt, die ihn als fremd irritieren, der kann nicht erwarten,

mit anderen zum Thema Fremdsein ins Gespräch zu kommen.

Erst wenn man zur eigenen Angst vor Fremdem steht, kann

man mit andern über diese Angst reden, über die Irritation
durch Fremdes, Unverständliches.

Wenn etwas zu gewinnen ist in der Auseinadersetzung

mit Fremden, dann besteht es darin, dass es selbstverständlich

wird, beispielsweise einen Türken sympathisch, einen anderen

dagegen völlig unsympathisch zu finden, genauso wie ich die

einen Schweizer mag, andere nicht. Es ist erst etwas erreicht,

wenn man Fremden gegenüber nicht von allgemeiner Solidarität

schwafelt, sondern beginnt, sie als Einzelpersonen
wahrzunehmen, die einem gefallen oder auf die Nerven gehen.

Marlies Graf: In Diskussionen habe ich immer betont, dass der

Film nicht den Schluss zulässt, dass alle traditionellen Türkinnen

so sind wie Resmiye. Wenn ein Film über mich gemacht

wird, kann man auch nicht sagen, so sind alle Schweizerinnen.

Es lässt sich nur sagen: So ist der einzelne Mensch, mit dieser

Herkunft und dieser Geschichte. Nachdenklich hat mich die

Feststellung gemacht: Je fremder ein Mensch ist, desto grösser

die Tendenz, ihn zu verallgemeinern: Aha, so sind die

Afrikanerinnen, die Türkinnen, die Pakistanerinnen. Es gab immer

dann gute Gespräche über den Film, wenn beim näheren

Betrachten einzelner Szenen auch die Widersprüchlichkeit,
die im Film steckt, zum Vorschein kam und sich der

Verallgemeinerung widersetzte.

Urs Graf: Mich hat manchmal geärgert, wenn die Leute es so

wunderbar gefunden haben, wie differenziert wir mit diesen

Fremden umgegangen seien. Denn sie realisierten nicht, dass

wir mit unserem Verständnis von dokumentarischer Filmarbeit

gegenüber einem Schweizer, über den wir einen Film
machen, die gleiche Einstellung haben: Für uns ist er zunächst

einmal fremd. Erst dann geht es darum, was und wieviel wir

von dieser Person erfassen, verstehen können. Auch da stösst

man an Grenzen, und es wird hoffentlich im Film deutlich, dass

es nicht die ganze Person ist, dass ihr auch ein Geheimnis

bleibt.

Das Ziel miisste also sein, dass wir lernen, mit dem

Fremden und Unbekannten zu leben...

Marlies Graf: ...und sich daran sogar zu freuen. Es kann unheimlich

spannend sein, mit Fremden zu leben, denn es bereichert

und öffnet.

Festival internazionale del film Locarno:

SCHWEIZER FILME '94
Kino Rex 9.00 und 16.30 Uhr

DIE BETTKÖNIGIN
von Gabrielle Baur

LE CONGRES DES PINGOUINS
von Flans-Ulrich Schlumpf

CORINNA BILLE, LA
DEMOISELLE SAUVAGE

von Pierre-André Thiébaud

CORPS ET AMES
von Aude Vermeil

L'ECUME DES REVES
von Michel Rodde

ESTATICO BAROCCO
von Adriano Kestenholz

GASSER UND «GASSER»
von Iwan Schumacher

GROSSESSE NERVEUSE
von Denis Rabaglia

L'HOMME DES CASERNES
von Jacqueline Veuve

NICHT FÜR DIE LIEBE
GEBOREN?

von Angela Meschini

RICHARD M. BRINTZENHOFE
- THE HOUSE OF CARDS

von Rolf Wäber

WELL DONE
von Thomas Imbach

AUSGERECHNET ZOE!
von Markus Imboden

Schweizerisches Filmzentrum
Münstergasse 18, Postfach, 8025 Zürich, Tel. 01/261 28 60

In Locarno: im Hof der Sopracenerina, Tel. 093/32 32 24


	Eine andere Sprache lernen

