Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fur Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 46 (1994)

Heft: 8

Artikel: Satellitenschiissel und Schleier : Gedankensplitter zum Kino in der
islamischen Welt

Autor: Kreuzer, Dorothée

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-932134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-932134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

O3 ISLAMISCHES KIND

Satellitenschiissel

und Schleier

Gedankensplitter zum Kino in der islamischen Welt.

Dorothée Kreuzer

ede Schlagzeile iiber Rushdie, Un-

ruhen in Algerien, tote Touristen in
Agypten scheint sie zu bestitigen, die
latente Aggressivitit des Islams. Die Ab-
lehnung der Errungenschaften der Mo-
derne durch islamische Fundamentalis-
ten erscheint als erneute Bedrohung des
Abendlandes. Die Indizien, dass es sich
dabei um eine zeitgendssische
Variante selektiver Wahrneh-
mung handelt, die die mit dem
Orient verbundene Angstlust
zwar modernisiert, aber um
den Preis, dabei Massenver-
elendung und politische Un-
terdriickung sorgfiltig auszu-
blenden, sind zwar zahlreich,
richten aber wenig aus gegen
die latente Aktualitit des
Bedrohungsszenarios.
Wirksamkeit bezieht es vor al-
lem aus seiner Anschluss-

Seine

fahigkeit an eine andere Dis-
kussion, bei der es um die
Grundlagen zukiinftiger Politik geht: Die
Suche nach neuen Orientierungspunk-
ten, nach dem Ende der alten Biindnisse
und seit dem Abhandenkommen der al-
ten Gewissheiten auf der Tagesordnung
von Gremien aller Art, dreht sich um
Stichworte wie «Wertegemeinschaft».
Nurkonsequent, wenn namhafte Autoren
die Verwerfungen der neuen Weltord-
nung entlang den Grundlinien kultureller
Differenz skizzieren wollen. Das Pro-
blem mit der kulturellen Differenz ist
nur, dass es um so komplizierter wird, je
linger man hinsieht.

Zwischen den Filmen von Eros Dja-
rot, Mohamed Malas und Nacer Khemir
einen Zusammenhang zu konstruieren ist
ungefihr so sinnvoll, wie aus denen von

12 zoom 8/94

«Wo ist
das Haus
meines
Freundes?»
von Abbas
Kiarostami

Steven Spielberg, Theo Angelopoulos
und Derek Jarman die transatlantische
Asthetik herauszudestillieren. Und das
auch nur so ungefihr.

Allen Feinbildarchitekten
Trotz, die Kultur zwischen Griechenland

zum

und Kalifornien ist erheblich homogener
als die zwischen Marokko und Indonesi-

en. Aus dem islamischen Krisenbogen,
den die Militérstrategen zwischen Atlan-
tik und Hindukusch ausmachen wollen,
fallt Indonesien heraus, wiewohl dort die
meisten Muslime leben. Nach wie vor ist
der klassische Orient gut fiir Gegenbild-
konstruktionen aller Art. Delacroix’ Sa-
lonbilder unterscheiden sich in der selek-
tiven Wahrnehmung von den kurzatmi-
gen Talkshows dieser Tage nur durch die
modernisierte Materialitdt des Mediums.

Besondere Vorsicht ist also angesagt
bei fixen Synthesen zum Kino in islami-
schen Liandern. Was an diesen Filmen
islamisch ist und wieviel sich dem eige-
nen Blick verdankt, welche Selbstbilder
der Norden sich durch ausgewihlte Bei-
spiele aus dem Siiden illustrieren lidsst,

und wie universell die Sprache des Films
ist: alles Fragen, die bedacht sein wollen,
wenn man sich in Sachen Islam auch nur
ansatzweise vom Niveau der aktuellen
Tagespolitik unterscheiden will.
Unmindiesen Filmen Gemeinsamkei-
ten zu entdecken, die iiber die Feststel-
lung hinausgehen, dass die Méanner dort
schwarze Schnurrbirte haben,
muss man schon ziemlich
grundsitzlich werden. Warum
Filme gemacht werden, und
warum welche Leute ins Kino
gehen, das ist von Land zu
Land so unterschiedlich, dass
man schon sehr genau hinse-
hen muss, um mehr als die har-
ten Konturen der eigenen Seh-
gewohnheiten und Erwartun-
gen zu entdecken. Zum Offen-
sichtlicheren gehort, dass fil-
mische Komplexitit etwas mit
durchschnittlichem Bildungs-
niveau zu tun hat, und Film-
budgets in einer bestimmten Relation
zum Bruttosozialprodukt stehen; dass die
Hollywood High Tech schon europédische
Filme manchmal ziemlich arm aussehen
lisst und in Agypten mit einer Technolo-
gie produziert wird, die nordlich des Mit-
telmeers niemand mehr anriihren wiirde,
obwohl die «Studios Misr» 1935 zu den
modernsten der Welt gehorten. Die Er-
fahrung von Ungleichzeitigkeit, an sich
kein islamisches Problem, aber sicher ein
spezieller Motor hinter vielen disparaten
Phidnomenen, hat auch in den Filmen nir-
gends vergleichbare Folgen, allein schon
weil das Ineinandergreifen von traditio-
neller Gesellschaft und modernem Sektor
von Land zu Land unterschiedlich organi-
siert ist. Dazu kommt noch die unter-



schiedliche Nihe zum «freien Fluss der
Unterhaltung», d.h. mediale Anbindung
an die Moderne per Satellitenschiissel.
Die schliesst im Maghreb noch das letzte
Wiistenkaff an das franzosische Pro-
gramm an.

Dabei ist das Problem nur vorder-
griindig das von «Dallas» und «Denver».
In Tunesien kann man im Fernsehen spét
abends ganz nach Bedarf auf einem Ka-
nal den Koran-Rezitator, auf dem ande-
ren Kanal angestaubte italienische RAI-
Soft-Pornos ansehen, wihrend im Iran
die Check-Liste fiirislamisches Kino den
Posten enthilt, dass Filmdarsteller, die in

einem Raum allein sind, doch auch im
wirklichen Leben verheiratet sein sollen.
Die Kehrseite der Auffassung von Kino
“als moralischer Anstalt, die die interna-
tionale Konkurrenz in Gestalt von woan-
ders amortisierten «Rambo»-Ramsch
aus dem Land hilt, hat der eigenen Pro-
duktion einen Inlandsmarkt beschert,
von dem Filmemacher woanders, ausser
vielleicht in China, nur traumen konnen.
Symptomatisch fiir die Entwicklung im
Iran war auch, dass nach der islamischen
Revolution, die jedenfalls in Sachen
Autorenfilm einen erheblich weniger
dramatischen Bruch darstellt als offizio-
se Darstellungen es gerne hétten, interes-
sante Filmemacher der Schah-Zeit Un-
terschlupf beim «Institut fiir die geistige
Entwicklung von Kindern und Jugendli-

chen» fanden. Dorthaben sie allein schon
die Drehbiicher solcher Peinlichkeiten
enthoben, wie Frauen auch noch im eige-
nen Schlafzimmer verschleiert auftreten
zu lassen. Mittlerweile haben die Filme-
macher und (sechs) Filmemacherinnen
diesen puritanischen Rigorismus langst
aufgeweicht, dafiir haben die wahhabiti-
schen Fundamentalisten mit @hnlichen
Vorstellungen die dgyptische Filmpro-
duktion in der Zange: Von vornherein als
Unterhaltungsindustrie konzipiert, sor-
gen saudisches Geld und saudischer Ge-
schmack fiir eine parasitire Scheinbliite,
am Output diimmlicher Schnulzen be-

«Al leil» von
Mohamed Malas

eindruckt lediglich die Quantitit, das Ni-
veau wird allenfalls noch durch pakista-
nische Filme unterboten. Nach landesiib-
lichen Vorstellungen Anspruchsvolleres
findet seine Grenzen in manichdischem
Genrekino: die Welt der Reichen und
Michtigen ist korrupt und bose, die dra-
maturgischen Optionen sind wahlweise
ein moralisch erhabener Aussenseiter
oder eine arme Frau, die entweder alles
zum besten wenden oder am Ende zerrie-
ben werden.

Besonders krass ist dieser demagogi-
sche Populismus im Vergleich zu Syrien,
wo ausgerechnet «L.’Organisme National
du Cinéma», mithin die staatliche Film-
organisation, Leute wie Ousama Moha-
med oder Mohamed Malas produziert, die
mit subversiver Griindlichkeit das herr-

schende Regime auseinandernehmen.

Vom «Bilderverbot» im Islam direkt
auf die Filmproduktion in islamischen
Liandern zu schliessen, ist nicht nur ein-
fach naiv. Bei diesem Kurzschluss geht
es um zweierlei: Erstens illustriert er das
prinzipielle Problem unserer Art zu den-
ken und ihre Anwendung auf den Orient:
am anderen fillt vor allem und immer
wieder das auf, was spiegelbildlich in der
eigenen Kultur von eminenter Wichtig-
keit ist. Angewandt auf das uns skan-
dalisierende Phénomen «Bilderverbot»
muss man zunéchst einmal nach dem
Bildergebotin dereigenen Kultur fragen.
Geht man der Bilderflut auf den Grund,
so kommt man darauf, dass ein bestimm-
ter Gottesbegriff eine bestimmte Semio-
tik setzt bzw. selbst ihr Ausdruckist. Von
dieser theologisch fundierten Semiotik
her lésst sich unschwer der Zusammen-
hang zwischen dem Fleischwerden des
Geistes einerseits und dem besonderen
Status von Bildern im christlichen
Abendland andererseits herstellen. In der
sidkularisierten Form der Zentralperspek-
tive hat sich diese kulturelle Logik erst
richtig entfaltet. Die globale Allgegen-
wirtigkeit von Fernsehen und Fotografi-
en ldsst vergessen, dass jedes dieser Bil-
der immer eine philosophische Kon-
struktion des Raums stellvertretend fiir
die Welt gleich mitliefert — eine, die
hochst kulturspezifisch ist, auch wenn
die besten Monitore aus Japan kommen.

Wenn Islamisten aller Couleur keine
eigene Medientheorie, sondern allenfalls
ihre Vorstellungen von politically cor-
rect hinsichtlich dessen, was abzubilden
ist, entwickelt haben, dann hat das im
eingebauten Ethnozentrismus des Kinos
seinen systematischen Hintergrund. Isla-
mistische Vorstellungen sind verantwort-
lich fiir die Einschétzung grundsétzlicher
Minderwertigkeit der Unterhaltung, bei
der dann allenfalls moralische Schadens-
begrenzung zu betreiben ist, wie man am
Beispiel Agypten sehen kann. Sie sind
aber ebenso Grundlage der aufklireri-
schen Ethik und der menschlichen Wiir-
me in den auch cineastisch interessanten
Filmen des Iraners Abbas Kiarostami.
Siehe dazu Portriit auf Seite 6. W

zoom 8,94 I3



	Satellitenschüssel und Schleier : Gedankensplitter zum Kino in der islamischen Welt

