
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 46 (1994)

Heft: 8

Artikel: Satellitenschüssel und Schleier : Gedankensplitter zum Kino in der
islamischen Welt

Autor: Kreuzer, Dorothée

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


a ISLAMISCHES KINO

Satellitenschüssel
und Schleier
Gedankensplitter zum Kino in der islamischen Welt.

Dorothée Kreuzer

Jede Schlagzeile über Rushdie, Un¬

ruhen in Algerien, tote Touristen in

Ägypten scheint sie zu bestätigen, die

latente Aggressivität des Islams. Die

Ablehnung der Errungenschaften der

Moderne durch islamische Fundamentalisten

erscheint als erneute Bedrohung des

Abendlandes. Die Indizien, dass es sich

dabei um eine zeitgenössische

Variante selektiver Wahrnehmung

handelt, die die mit dem

Orient verbundene Angstlust

zwar modernisiert, aber um
den Preis, dabei Massenverelendung

und politische
Unterdrückung sorgfältig
auszublenden, sind zwar zahlreich,

richten aber wenig aus gegen
die latente Aktualität des

Bedrohungsszenarios. Seine

Wirksamkeit bezieht es vor
allem aus seiner Anschlussfähigkeit

an eine andere

Diskussion, bei der es um die

Grundlagen zukünftiger Politik geht: Die

Suche nach neuen Orientierungspunkten,

nach dem Ende der alten Bündnisse

und seit dem Abhandenkommen der

alten Gewissheiten auf der Tagesordnung

von Gremien aller Art, dreht sich um
Stichworte wie «Wertegemeinschaft».

Nurkonsequent, wenn namhafte Autoren

die Verwerfungen der neuen Weltordnung

entlang den Grundlinien kultureller

Differenz skizzieren wollen. Das

Problem mit der kulturellen Differenz ist

nur, dass es um so komplizierter wird, je

länger man hinsieht.

Zwischen den Filmen von Eros Dja-

rot, Mohamed Malas und Nacer Khemir

einen Zusammenhang zu konstruieren ist

ungefähr so sinnvoll, wie aus denen von

Steven Spielberg, Theo Angelopoulos
und Derek Jarman die transatlantische

Ästhetik herauszudestillieren. Und das

auch nur so ungefähr.

Allen Feinbildarchitekten zum

Trotz, die Kultur zwischen Griechenland

und Kalifornien ist erheblich homogener
als die zwischen Marokko und Indonesi¬

en. Aus dem islamischen Krisenbogen,

den die Militärstrategen zwischen Atlantik

und Hindukusch ausmachen wollen,

fällt Indonesien heraus, wiewohl dort die

meisten Muslime leben. Nach wie vor ist

der klassische Orient gut für Gegenbild-
konstruktionen aller Art. Delacroix'
Salonbilder unterscheiden sich in der selektiven

Wahrnehmung von den kurzatmigen

Talkshows dieser Tage nur durch die

modernisierte Materialität des Mediums.

Besondere Vorsicht ist also angesagt

bei fixen Synthesen zum Kino in islamischen

Ländern. Was an diesen Filmen

islamisch ist und wieviel sich dem eigenen

Blick verdankt, welche Selbstbilder

der Norden sich durch ausgewählte

Beispiele aus dem Süden illustrieren lässt,

und wie universell die Sprache des Films

ist: alles Fragen, die bedacht sein wollen,

wenn man sich in Sachen Islam auch nur
ansatzweise vom Niveau der aktuellen

Tagespolitik unterscheiden will.
Um in diesen Filmen Gemeinsamkeiten

zu entdecken, die über die Feststellung

hinausgehen, dass die Männer dort

schwarze Schnurrbarte haben,

muss man schon ziemlich

grundsätzlich werden. Warum

Filme gemacht werden, und

warum welche Leute ins Kino

gehen, das ist von Land zu

Land so unterschiedlich, dass

man schon sehr genau hinsehen

muss, um mehr als die harten

Konturen der eigenen

Sehgewohnheiten und Erwartungen

zu entdecken. Zum
Offensichtlicheren gehört, dass

filmische Komplexität etwas mit
durchschnittlichem Bildungsniveau

zu tun hat, und

Filmbudgets in einer bestimmten Relation

zum Bruttosozialprodukt stehen; dass die

Hollywood High Tech schon europäische

Filme manchmal ziemlich arm aussehen

lässt und in Ägypten mit einer Technologie

produziert wird, die nördlich des

Mittelmeers niemand mehr anrühren würde,

obwohl die «Studios Misr» 1935 zu den

modernsten der Welt gehörten. Die

Erfahrung von Ungleichzeitigkeit, an sich

kein islamisches Problem, aber sicher ein

spezieller Motor hinter vielen disparaten

Phänomenen, hat auch in den Filmen

nirgends vergleichbare Folgen, allein schon

weil das Ineinandergreifen von traditioneller

Gesellschaft und modernem Sektor

von Land zu Land unterschiedlich organisiert

ist. Dazu kommt noch die unter-

12 ZOOM 8/94



schiedliche Nähe zum «freien Fluss der

Unterhaltung», d.h. mediale Anbindung

an die Moderne per Satellitenschüssel.

Die schliesst im Maghreb noch das letzte

Wüstenkaff an das französische

Programm an.

Dabei ist das Problem nur
vordergründig das von «Dallas» und «Denver».

In Tunesien kann man im Fernsehen spät

abends ganz nach Bedarf auf einem Kanal

den Koran-Rezitator, auf dem anderen

Kanal angestaubte italienische RAI-

Soft-Pornos ansehen, während im Iran

die Check-Liste für islamisches Kino den

Posten enthält, dass Filmdarsteller, die in

chen» fanden. Dort haben sie allein schon

die Drehbücher solcher Peinlichkeiten

enthoben, wie Frauen auch noch im eigenen

Schlafzimmer verschleiert auftreten

zu lassen. Mittlerweile haben die

Filmemacher und (sechs) Filmemacherinnen

diesen puritanischen Rigorismus längst

aufgeweicht, dafür haben die wahhabiti-

schen Fundamentalisten mit ähnlichen

Vorstellungen die ägyptische Filmproduktion

in der Zange: Von vornherein als

Unterhaltungsindustrie konzipiert, sorgen

saudisches Geld und saudischer

Geschmack für eine parasitäre Scheinblüte,

am Output dümmlicher Schnulzen be-

einem Raum allein sind, doch auch im
wirklichen Leben verheiratet sein sollen.

Die Kehrseite der Auffassung von Kino
als moralischer Anstalt, die die internationale

Konkurrenz in Gestalt von woanders

amortisierten «Rambo»-Ramsch

aus dem Land hält, hat der eigenen
Produktion einen Inlandsmarkt beschert,

von dem Filmemacher woanders, ausser

vielleicht in China, nur träumen können.

Symptomatisch für die Entwicklung im
Iran war auch, dass nach der islamischen

Revolution, die jedenfalls in Sachen

Autorenfilm einen erheblich weniger
dramatischen Bruch darstellt als offiziöse

Darstellungen es gerne hätten, interessante

Filmemacher der Schah-Zeit

Unterschlupf beim «Institut für die geistige

Entwicklung von Kindern und Jugendli-

eindruckt lediglich die Quantität, das

Niveau wird allenfalls noch durch pakistanische

Filme unterboten. Nach landesüblichen

Vorstellungen Anspruchsvolleres
findet seine Grenzen in manichäischem

Genrekino: die Welt der Reichen und

Mächtigen ist korrupt und böse, die

dramaturgischen Optionen sind wahlweise

ein moralisch erhabener Aussenseiter

oder eine arme Frau, die entweder alles

zum besten wenden oder am Ende zerrieben

werden.

Besonders krass ist dieser demagogische

Populismus im Vergleich zu Syrien,

wo ausgerechnet «L'Organisme National

du Cinéma», mithin die staatliche

Filmorganisation, Leute wie Ousama Mohamed

oder Mohamed Malas produziert, die

mit subversiver Gründlichkeit das herr¬

schende Regime auseinandernehmen.

Vom «Bilderverbot» im Islam direkt

auf die Filmproduktion in islamischen

Ländern zu schliessen, ist nicht nur
einfach naiv. Bei diesem Kurzschluss geht

es um zweierlei: Erstens illustriert er das

prinzipielle Problem unserer Art zu denken

und ihre Anwendung auf den Orient:

am anderen fällt vor allem und immer

wieder das auf, was spiegelbildlich in der

eigenen Kultur von eminenter Wichtigkeit

ist. Angewandt auf das uns skan-

dalisierende Phänomen «Bilderverbot»

muss man zunächst einmal nach dem

Bildergebot in der eigenen Kultur fragen.

Geht man der Bilderflut auf den Grund,

so kommt man darauf, dass ein bestimmter

Gottesbegriff eine bestimmte Semio-

tik setzt bzw. selbst ihr Ausdruck ist. Von

dieser theologisch fundierten Semiotik

her lässt sich unschwer der Zusammenhang

zwischen dem Fleischwerden des

Geistes einerseits und dem besonderen

Status von Bildern im christlichen

Abendland andererseits herstellen. In der

säkularisierten Form der Zentralperspektive

hat sich diese kulturelle Logik erst

richtig entfaltet. Die globale
Allgegenwärtigkeit von Fernsehen und Fotografien

lässt vergessen, dass jedes dieser Bilder

immer eine philosophische
Konstruktion des Raums stellvertretend für
die Welt gleich mitliefert - eine, die

höchst kulturspezifisch ist, auch wenn

die besten Monitore aus Japan kommen.

Wenn Islamisten aller Couleur keine

eigene Medientheorie, sondern allenfalls

ihre Vorstellungen von politically correct

hinsichtlich dessen, was abzubilden

ist, entwickelt haben, dann hat das im

eingebauten Ethnozentrismus des Kinos

seinen systematischen Hintergrund.
Islamistische Vorstellungen sind verantwortlich

für die Einschätzung grundsätzlicher

Minderwertigkeit der Unterhaltung, bei

der dann allenfalls moralische

Schadensbegrenzung zu betreiben ist, wie man am

Beispiel Ägypten sehen kann. Sie sind

aber ebenso Grundlage der aufklärerischen

Ethik und der menschliehen Wärme

in den auch cineastisch interessanten

Filmen des Iraners Abbas Kiarostami.

Siehe dazu Porträt auf Seite 6. I

«AI leil • von
Mohamed Malas

ZOOM 8/94 13


	Satellitenschüssel und Schleier : Gedankensplitter zum Kino in der islamischen Welt

