
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 45 (1993)

Heft: 12

Artikel: Am Ende der Zeiten : Befreiung vom Hass

Autor: Martin, Gerhart Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Titel APOKALYPSE IM FILM

Gerhard Marcel Martin

Im

Rahmen einer Bildungsveranstaltung wurde mir die

herausfordernde Frage gestellt, ob und wie es gelingen

kann, klassische jüdische und christliche Vorstellungen

von Apokalypse - Untergang eines Äons mit Feuer und

Endgericht und das Kommen einer Neuen Welt -
inhaltlich, strukturell und ästhetisch in Beziehung zu

bringen sind mit gegenwärtigen international beachteten

und diskutierten Spielfilmen. Zur Wahl standen die

sieben folgenden Filme: Jean-Luc Godards «Week-

End» (1967), Andrej Tarkowskijs «Soljaris» (1972),

Martin Scorseses «Taxi Driver» (1975), Francis Ford

Coppolas «Apocalypse Now» 1979), Akira Kurosawas

«Ran» (1985), LéosCarax' «Mauvais sang» {1986) und

Abel Ferraras «King ofNew York» (1990).
Bei dieser Zusammenstellung war von vornherein

interessant und problematisch, dass keiner der sieben ausgewählten

Filme direkt von der klassischen (oder von einer modernen)

Apokalypse als katastrophischem, ökologischem oder atomarem

Weltuntergang handelt - auch wenn Coppola im Titel das

Stichwort aufnimmt, und der Napalmbrand in diesem Film

genauso und anders als die Autobrände in «Week-End»

Am Ende der Zeiten
Ohne eigentliche Weltuntergänge
zu inszenieren, befassen sich

immer wieder renommierte Regisseure

mit privaten und

gesellschaftlichen Katastrophen. Der

Marburger Theologieprofessor
Gerhard Marcel Martin
untersucht, welche apokalyptischen
Motive, Dimensionen und

Dramaturgien sie dabei verwenden.

6 ZOOM 12/93





Titel APOKALYPSE IM FILM

Johannes 21). Weil gegenwärtige Weltzeit innerweltlich

irreparabel zerstört und Gott fern ist, ist ein - gewissermassen

abstrakter - Neuanfang das einzig Not-Wendende: Blutbäder

und Gerichtsfeuer kosmischen Ausmasses, bevor der heilige

Rest, der treu geblieben ist, bevor auch die, die bis zum

Martyrium an Jesus festgehalten haben, in einer neuen gewaltlosen

und freundlichen Welt leben werden.

Das ist- genauso grob wie in Hauptlinien angedeutet -
der Hintergrund der Verkündigung Jesu, die Folie neutesta-

mentlicher Welterfahrung und -erwartung. Es ist nicht abwegig,

vieles, was im Zentrum der Botschaft Jesu steht, als

Anknüpfung, als Bestätigung und Widerspruch zu diesem

«Zeitgeist» zu verstehen. Sein Bussruf (wie der des Johannes)

meint die letzte Möglichkeit der Umkehr

vor dem Gericht; seine Ankündigung der

in seiner Gegenwart einbrechenden Nähe

der Gottesherrschaft bricht den

apokalyptischen Bann, unter dem die ganze

Welt liegt, insofern, als die Kräfte der

neuen Welt in ihm, in seinen Wundem

und Gleichnissen bereits gegenwärtig
und wirksam sind.

Freilich scheint das Neue

Testament als Ganzes in die alten

apokalyptischen Töne zurückgefallen zu sein.

Das humanistische und jesuanische

Ärgernis besteht darin, dass sich im Überlieferungs- und

Gedankengut des Neuen Testamentes Katastrophenerwartungen,

Rachephantasien, Höllenvisionen breitmachen, die Lichtjahre

entfernt zu sein scheinen von der Liebesbotschaft Jesu. -
Wie mit diesen Sachverhalten umgehen? Die Bilder der Qual

und des Grauens, der Rache und des Zornes Gottes sind wohl

nur zu verstehen aus der Situation der jungen christlichen

Kirchen in der Bedrängnis der scharfen Verfolgungen am

Ausgang des ersten Jahrhunderts. Hier drücken sich im Festhalten

am Namen Jesu und in der Hoffnung auf das von ihm

angekündigte und in ihm angebrochene Reich Widerstand und

Widerspruch aus. Motor neutestamentlicher Apokalyptik ist

die enttäuschte und dennoch festgehaltene Erwartung der

grundstürzenden Veränderung aller Gewaltverhältnisse - mit

(Gegen-)Gewalt. Dabei sollte nicht unberücksichtigt bleiben,

dass hier - wie zumeist in gegenwärtigen Entwürfen von

Befreiungstheologien - die Machtlosen auf Gottes gewaltigen

Eingriff hoffen, dass sie, auf wie verzerrte Weise auch immer,

ihrer Sehnsucht Ausdruck verleihen, «dass der Mörder nicht

über das unschuldige Opfer triumphieren möge» (M.
Horkheimer). Dennoch ist in der Theologie- und

Kirchengeschichte ein Missbrauch und eine Umfunktionierung dieser

an sich schon problematischen Vorstellungen durch die jeweils
Herrschenden unübersehbar. Unausweichlich muss die Frage

gestellt werden, ob dadurch jeder Gebrauch apokalyptischer

Schriften desavouiert ist.
Atomarer Weltuntergang:
«The Day After» von Nicholas Meyer.

apokalyptische Ausmasse haben mögen. Dabei gibt es unübersehbar

zahlreiche Filme, die solcher Erwartung entsprechen:

«The Day After» (Nicholas Meyer, 1983), «Offret» (Andrej

Tarkowskij, 1985), «Konna yume no mita/Dreams» (Akira
Kurosawa, 1990), «Pisma mertwogo tscheloweka/Briefe eines

Toten» (Konstantin Lopuschanskij) und andere. Um so

spannender ist es, angesichts dieses Faktums trotz allem und erst

recht danach zu fragen, ob und welche klassischen apokalyptischen

Motive, Themen, Grundkräfte und Dramaturgien auftauchen.

Und natürlich muss man von vornherein auch in Erwägung

ziehen, dass sich das Filmmaterial aufs Ganze gesehen

solcher Fragestellung entzieht, dass apokalyptische Dimensionen

verschüttet und/oder gänzlich unerreichbar sind.

Ich kann und will hier nur in

äusserster Kürze darstellen, wie die

klassischen (biblischen) Apokalypse-Vorstellungen

historisch-kritisch und tiefen-

bzw. sozialpsychologisch verstanden

werden können.1

Die Apokalypse findet statt!
Apokalyptische Hoffnungen und Schrek-

ken fangen dort an, wo sich das alttes-

tamentliche Volk Gottes und die neutesta-

mentliche frühchristliche Gemeinde

schlechterdings nicht mehr vorstellen

können, dass sich Gerechtigkeit und Herrlichkeit Gottes

innerweltlich, innergeschichtlich verwirklichen werden. Gottes

Gegenwart und menschliches Heil gibt es vielmehr nur

durch die Katastrophe, durch den Abbruch dieser Weltzeit

hindurch, durch den Eingriff von oben und aussen - so der

Danielsche Menschensohn in den Wolken des Himmels (Daniel

7), so das himmlische Jerusalem von oben herab (Offb. d.

8 ZOOM 12/93



ApoKalyptiscner
Realismus: «Dreams»

von Akire Kurosawa.

Man wird mit der Antwort sehr zurückhaltend sein

müssen; aber ich wage ein paar leitsatzartige Formulierungen:

Apokalyptische Visionen und Erwartungen über umfassende

Zerstörungen waren und sind keine Hirngespinste, sondern

szenische Verdichtungen dessen, was tatsächlich geschehen

kann und de facto auch geschieht. Sie sind Ausdruck eines

apokalyptischen Realismus. Die Apokalypse findet statt! Insofern

ist vieles nicht als «Rachephantasie» zu verstehen, sondern

als der Versuch einer theologischen Deutung von Natur- und

Geschichtsgeschehen.

Soviel mag nach allem deutlich sein: Apokalyptische
Texte im neutestamentlichen Kontext zeigen die - doch wohl

realistische - Doppelperspektive zweier Wirklichkeitsverständnisse,

die beide Gültigkeit und Plausibilität auf ihrer Seite haben:

- Die gegenwärtige Welt ist weitgehend, über ganze Länder und

Epochen, der Herrschaft gegengöttlicher Mächte ausgeliefert.

- Diese Welt wird gegenwärtig fragmentarisch wirksam und

zunehmend durchdrungen von den Kräften des Reiches Gottes,

das die Welt der Schrecken beenden wird.
Göttliche und gegengöttliche Kräfte liegen im

unausweichlichen Streit. Das ist die dramatische und weltgeschichtliche,

innergeschichtlich nicht zu versöhnende Grundopposition

apokalyptischer Wahrnehmung.

Nach allem komme ich zu der These: Christliche

Apokalyptik behält ihr Recht als Sprache und Sprachhilfe der

Zeugen und der Opfer - wie in der Vergangenheit so in der

Gegenwart. Wo diese Texte eingebettet bleiben in den Horizont
der neutestamentlichen Christusverkündigung, sind sie - wie

am Ausgang des ersten Jahrhunderts - jedenfalls keineswegs

ausschliesslich Rachephantasien und menschenverachtende

Durchhalteparolen, sondern Ausdruck von Protest und Widerstand,

von Trost und Ermahnung: Jesus nicht zu verraten, die

Liebe nicht erkalten zu lassen, wenn Gesetzlosigkeit und Chaos

überhandnehmen (Matthäus 24, 12f.). Eben darin ist «paradox»,

d.h. gegen allen Anschein, das Reich Gottes auch heute

wirklich und wirksam. Das macht den konkret-utopischen
Realismus des christlichen Weltverständnisses aus.

Jüngstes Gericht auf eigene Faust

Wo anfangen mit den Interpretationsbemühungen? Die

Reihenfolge bleibt problematisch; aber ich beginne mit den beiden

Filmen, die im New York der Gegenwart spielen und am

weitestgehenden in einer (freilich fiktiven) Realwelt von
Charakteren und gesellschaftlichen Verhältnissen bleiben.

Die Grundopposition in «King ofNew York» ist Frank

White (Christopher Walken) mit seinem Drogenimperium ver-

ZOOM 12/93 9



Titel APOKALYPSE IM FILM

sus Polizeikräfte mit dem Kommissar Roy Bischof (Victor
Argo). Beide Protagonisten sterben, aber keine Welt geht unter.

Faszinierend ist, dass der König der Unterwelt durchaus

sympathische, weiche und menschenfreundliche Züge hat - und

dies nicht (nur) weil er phantasiert, nach dem allergrössten

Geschäft in die bürgerliche Welt zurückzukehren, Politiker zu

werden und 16 Millionen Dollar für die Erhaltung einer Kinderklinik

zu spenden. Vielmehr: White ist kein gewöhnlicher

Krimineller, sondern ein Mann mit Stil und Profil, verkehrt in
seriösen Kreisen, wird von eben solchem Rechtsanwalt verteidigt

und hat moralische Massstäbe eigener Art. Innerhalb der

Drogenkartelle ermordet er und lässt er «morden», was nach

seinen Vorstellungen untragbar ist - Mietwucher an chinesischen

Flüchtlingen oder Kinderprostitution.

Dabei exekutiert White natürlich

sein eigenes Recht und vertritt - jenseits

gesellschaftlicher Ordnung - eine

transgesellschaftliche Instanz, ein jeweils

Jüngstes Gericht auf eigene Faust. «Ich

habe noch nie jemanden umgebracht»,

sagt er zu Bischof, «der es nicht verdient

hat. Weisst Du, es ist ein harter Job; aber

jemand muß es ja tun.»

Der von den Polizeikräften
zurecht Inkriminierte spielt selbst einen

polizeilichen Vollstrecker und fragt den

Polizeichef: «Woher nimmst Du Dir das Recht, mich zu

richten?» Mit Gewalt wird Gewalttätigkeit ausradiert. Aber gerade

dies ist keineswegs ausschliesslich die Logik der Drogenbosse,

sondern auch die der Polizei, der gesellschaftlichen Ordnungskräfte,

die für sich die «Pflicht» reklamieren, die Bürger zu

schützen. «Jedesmal, wenn Frank einen umbringt», sagt ein

Polizist, «sind wir mit schuld.» Aber im Gefolge dieser Pflicht

kommt es durch die freie Initiative des hitzigen Polizisten

Gilley (David Caruso) zu einem Blutbad.

Wir stossen also an die beiderseits überschrittenen

Grenzen von Recht und kanalisierter Gewalt. Apokalyptoides
Thema in «King of New York» ist das Rache- und

Gewaltpotential bei den illegalen wie bei den legalen
Waffenbenutzern.

Gottes einsamster Mann

Psychologisch abgründiger, aber auch fassbarer ist Travis

Bickle (Robert De Niro), Scorseses «Taxi Driver», den die

Kollegen «Killer» nennen, der in Vietnam bei den Ledernacken

war. Beim Anstellungsgespräch sagt er von sich selbst, er sei

«sauber», «rein wie ein Engel». Travis hat Schlafstörungen, ist

kontaktschwach bis -gestört, erotisch und sexuell gehemmt -
er, der sich nicht nur im Pornokino, sondern permanent in- und

ausserhalb seines Taxis sexuelle Anspiele und reale oder

phantasierte Gewalt ansieht und ansehen muss. (Einmal sitzt

Scorsese selbst im Fond von Travis' Taxi und sagt, wie er aus

dem Gesicht seiner Frau, die fremdgeht, mit einer 44er

Magnum einen Bombentrichter machen will.)
Travis vertraut seinem Tagebuch- einem «verzweifelten

Versuch der Kommunikation, in dem das Selbstgespräch

zum Zeichen der Isolation wird»2- an: «Mein ganzes Leben war
ich einsam. Ich bin Gottes einsamster Mann.» Aber dann, nach

der vollen Hälfte des Films, gibt er sich selbst zu Protokoll,

plötzlich geschehe etwas, plötzlich bekomme sein Leben einen

neuen Impuls. Travis kauft Waffen und trainiert die «totale

Mobilmachung», phantasiert sich als Mitarbeiter des Secret

Service und exekutiert exemplarisch das, was seiner Hoffnung

entspricht, sie aber keineswegs zu erfüllen vermag. Tagebuch:

«Eines Tages wird ein grosser Regen diesen ganzen Abschaum

von der Strasse spülen.» Und dem

Präsidentschaftskandidaten Palantine (Leonard

Harris) sagt er: «Jemand sollte diese

Stadt ausmisten»; und er spricht von
«abbrennen» und «die Toilette

runterspülen».

Travis erschiesst - einem

bedrohten Ladenbesitzer zur Hilfe springend

- wie nebenbei einen Kassenräuber

und versucht, eine Babynutte (Jody

Foster) aus einem Bordell zu befreien,

wobei er in jeder Hinsicht auf wenig

Gegenliebe stösst. Am bewegten Ende

des Films sterben eine ganze Anzahl von Zuhältern - unter

ihnen ein viel gesuchter Mafiaboss. Die Eltern des Mädchens

danken brieflich für die Befreiung ihrer Tochter in die Provinz;
und Travis, selbst angeschossen und zunächst im Koma, fährt

am Ende des Films wieder Taxi ganz wie zuvor. Nichts hat sich

wirklich verändert. Keine Katharsis nach und durch die Gewalt.

Die zweite Kinostunde, der kalte Amoklauf war nur eine

Episode.

Anders als Frank White hat Travis B ickle keine Gegner

- ausser allen oder sich selbst. Jedenfalls ist dieses Gegenüber

nicht die Polizei. Seine Duelldialoge übt er mit sich selbst vor
dem Spiegel. Beziehungsgestört wie er ist, ist sein Gegenüber

nicht zu fassen, auch erotisch nicht zu erobern, darum allenfalls

mit grossem Kaliber zu durchdringen, zu töten. Und im Grunde

will Travis nichts anderes als die gesellschaftlichen Ordnungsmächte.

Er phantasiert, wie erwähnt, Mitarbeiter des Secret

Service zu werden; und doch ist er drauf und dran, den

Präsidentschaftskandidaten Palantine zu erschiessen; dabei ist wohl

weniger ein politisches Motiv im Spiel als Rivalität. Palantine

ist stellvertretende Figur für enttäuschte Liebe. Die Frau (Cybill
Shepherd), die im Wahlkampagnebüro für den Kandidaten

arbeitet, lässt sich auf einen Kontakt mit Travis ein und distanziert

sich dann bald und entschieden. Scorsese selbst sagt zu

seinem Film: «Im Grunde geht es um Einsamkeit, sexuelle

Frustration und verdrängte Gewalt.»3

10 ZOOM 12/93



Rein wie ein (Todes-)

Engel: Robert De Niro
in Martin Scorseses
«Taxi Driver».

il 1J Ii
-

ZOOM 12/93 11



Titel APOKALYPSE IM FILM

Zivilisation als Barbarei
Der Schritt von «Taxi Driver» zu «Week-End» ist krass, für
mich aber paradox-plausibel. Hier vollstreckt sich dauernd das,

was sich Travis zutiefst wünscht, sowohl in Hinsicht auf

sexuellperverses Ausleben wie auf sadistische Gewalt als

Zerstörungswut und -lust. Dabei sind alle Protagonisten im

Grunde so zusammenhanglos, psychisch gestört und isoliert

wie Travis. Die Zivilisation, die Travis vernichten will, gibt es

gar nicht (mehr); noch im Pathos von révolution und libération
und Anti-Imperialismus ist sie dadurch definiert, dass sie sich

selbst vernichtet. Mit dem im Film zitierten Friedrich Engels:

«Zivilisation ist ein höheres Stadium von Barbarei.» Jedenfalls

endet der Film prähistorisch -wenn er nicht schon so begonnen

hat: Mord mit Steinschleuder und

Kannibalismus. Zivilisation, die diesen Namen

verdient hat, scheint es nie gegeben zu

haben. Die apokalyptische Enthüllung
dieses hoch-intellektuellen Films ist die

ungebrochene Herrschaft der Tiere.

«Manchmal könnte man zweifeln», sagte

der alte Sigmund Freud, «ob die Drachen

der Urzeit wirklich ausgestorben sind.»4

Im berühmten langen Travelling
seitwärts, entlang einer stehenden

Autokolonne, sieht man auch Löwen und Affen
in Transportkäfigen. Im Grunde hat sich

ihre Energie schon lange entfesselt.

Noch weniger als bei «Taxi Driver» lässt sich im Krieg
aller gegen alle eine Grundopposition (wie etwa in Ferraras

«King of New York») ausmachen - oder sie ist auf einer ganz
anderen Ebene zu entdecken. Kurz vor Schluss von «Week-

End» sitzt ein junger Mann vor einem grossen See und schreit

mit Schlagzeugbegleitung Grüsse an den «alten Ozean» heraus;

und schon vorher werden ein prähistorischer Stein und ein

Barbarische Zivilisation: «Week-End» von Jean-Luc Godard

Wurm in Grossaufnahme gezeigt und naturphilosophisch

reflektiert. Vom Stein heisst es, er stamme vom Beginn des

Planeten, vielleicht sogar von einem anderen Stern, in jedem

Fall gehe er allen Kalendern der Menschen voraus. Beim Bild
des Wurmes sagen die Betrachter, wir wüssten gar nichts, wir
seien völlig ignorant darüber, was dieser Wurm sei. Im

Schlagzeugwirbel wird der «Tiefe des Ozeans» die noch

abgründigere «Tiefe des menschlichen Herzens» entgegengestellt.

Der Ozean wird mit «ewiger Macht» und «einem

Reflex der Unendlichkeit» in Verbindung gebracht. «Sag mir,
alter Ozean, wirst du mein Bruder werden? ...Bist du die

Wohnung des Prinzen der Finsternis?» Ich wage zu interpretieren:

Gegen die Abstürze der Zivilisation, neben der Zivilisation
als Absturz bleibt so etwas wie ein dunkles

Natursubjekt - kosmisch, transhistorisch,

keineswegs religiös verstanden

oder gedeutet.

Das Grauen

Eigentlich sind wir mit «Week-End»

bereits auf dem Weg ins «Herz der Finsternis»,

wie Joseph Conrads Romanvorlage

(1911) für Coppolas «Apocalypse Now»

heisst, bis ans Ziel gegangen: in den

Dschungel, in dem dessen Gesetze, dessen

Gesetzlosigkeit gilt: The horror/Das

Grauen. Freilich realisiert sich dieses Grauen durch den ganzen

Film hindurch; die Expedition nach Kambodscha, um Kurtz

(Marlon Brando) als psychotisch gestörten (Ex-)Militär und

Gewaltherren zu liquidieren, zeigt die Allgegenwart von Libido
und Aggression, von Lust und Grausamkeit auf allen Ebenen:

Szenen brutaler Gewalt unter Militärs und gegen Zivilisten,
Pfeile aus dem Dschungel, eine Urwaldkatze, erotische Shows

für die US-Truppen und deren Hysterie, Strandparties mit

Rolling-Stones-Music und Surfen. Aber hier, am Schluss der

Reise, verdichtet sich diese terroristische Realität und kommt in

der schliesslichen, in der Kritik freilich heiss umstrittenen

Konfrontation von Willard (Martin Sheen) und Kurtz zu einer

gewissen dialogischen Klärung.
Kurtz hat eine vergleichbar/unvergleichliche Karriere

wie Travis von einem ordentlichen, weitgehend unauffälligen
Militär zum psychisch gestörten, isolierten Gewalttäter. Sehr

signifikant in diesem Zusammenhang ist die Notiz, die als

Überschreibung eines gedruckten Textes bei ihm gefunden

wird: «Werft die Bombe. Rottet sie alle aus.» Am Schluss steht

also die Vision der totalen (mit grosser Wahrscheinlichkeit

atomaren) Vernichtung; aber im Dialog mit Willard gibt es

deutlich auch theatralisch-philosophische Zwischentöne.

Kurtz' letzter Satz: «Wir bilden junge Männer aus, um auf

Menschen Bomben abzuwerfen. Aber ihre Kommandeure wollen

ihnen nicht erlauben, 'ficken' auf ihre Flugzeuge zu schreiben,

weil das obszön ist.»

12 ZOOM 12/93



(Auch) danach wären die eigentlichen Antagonisten

libido und aggressio, eros und thanatos; und der Wunsch nach

der totalen Vernichtung wäre die Reaktion enttäuschter,

verzweifelter, verbotener Sehnsucht nach Leben und Liebe- ganz

ähnlich, wie sich Travis, freilich viel privater, um es angemessen

paradox zu formulieren, «Liebe erschiesst». Aber «Apocalypse

Now» geht noch weiter. Für Kurtz scheint es eine

Wirklichkeit jenseits der Alternative eros/thanatos zu geben. Er

berichtet von jenen Vietnamkindern, denen die von den US-

Soldaten geimpften Arme - aus welchen Ängsten heraus auch

immer - abgehackt wurden; er erzählt, wie er zunächst selbst

absolut schockiert reagierte, dann aber

«war mir, ah würde ich durchbohrt, durchbohrt von einer

diamantenen Kugel, direkt durch die Stirn. Und ich dachte,

mein Gott, diese Schöpferkraft, dieses Genie, dieser Wille, das

zu vollbringen, vollkommen, unverfälscht, vollendet, Kristall,

makellos. Und dann wurde mir klar, dass sie viel stärker als wir

waren, weil sie alles ertragen konnten. Das waren keine

Ungeheuer, das waren Männer, trainierte Einheiten. Diese Männer,

die mit ihren Herzen kämpften, die Familien haben, Kinder, die

erfüllt sind von Liebe dass sie die Kraft haben..., das zu

vollbringen... die Überzeugungen haben und die dennoch

imstande sind, ohne Hemmungen ihre ursprünglichen Instinkte

einzusetzen, um zu töten, ohne Gefühle, ohne Leidenschaft, vor
allem ohne Strafgericht.»

«Das Grauen», das Schlusswort des Films, wäre

danach die Wirklichkeit, in der es auf keiner Ebene eine einsichtige

und wirksame Trennung mehr gäbe zwischen Liebesenergie

und Destruktionspotential. Eine Konsequenz und ein

Teil dieses Grauens bestehen dann wohl auch darin, dass es

Vision der totalen
Vernichtung:

«Apocalypse Now» von
Francis F. Coppola

ZOOM 12/93 13



Titel APOKALYPSE IM FILM

innerhalb gesellschaftlicher und urtümlich-archetypisch
unauflösbarer Gewaltzusammenhänge keine moralische Norm oder

Instanz gibt und geben kann - auch kein Jüngstes Gericht

irgendeiner Art -, die urteilen oder verurteilen dürften oder

könnten. Kurtz zu Willard: «... Sie haben kein Recht, mich

einen Mörder zu nennen. Sie haben das Recht, mich zu töten,

Sie haben ein Recht, das zu tun, aber Sie haben kein Recht, über

mich ein Urteil zu fällen.»

Und hier scheint mir Coppola, von den ersten Einstellungen

an, ästhetisch und inhaltlich konsequent, um nicht zu

sagen: genial. Die Kamera sieht und bewertet nicht. Die Augen
Willards (immer wieder gezeigt) sehen, beobachten, sind Zeugen

des Geschehens, statt dass Willard in den Aktionen und

Passionen der anderen mitgefangen ist -
extrem etwa, wenn die Bunnies für die

Soldateska eingeflogen werden. Willard

bleibt im beobachtenden Gegenüber. Dazu

und darüber hinaus: Willard schreibt

(in den Film einmontiert) Tagebuchnotizen,

Protokolle - ein narratives

Gegenüber zum Geschehen und zum bildlich

Gezeigten. Er sichtet das biografische

Material von Kurtz; die Kamera legt es

vor. Indizien ohne Urteil - darin liesse

sich ein Aspekt von innerweltlichem und

Jüngstem Gericht entdecken; aber es ist

eben nur deren erste Etappe, nicht der Vollzug. Die Ermordung

von Kurtz, wahrscheinlich sogar die Vernichtung seines ganzen

Dschungelreiches durch Napalmbomben, zeigen erst die letzten

Filmminuten und der Titelnachspann.

Transmundane Realität

Andrej Tarkowskijs «Soljaris» zeigt auf seine Weise ein

gesellschaftlich und wissenschaftlich nicht kompatibles, uneinhol-

bares, science-fiction-artig reales, keineswegs nur inner-psychisches

Gegenüber - eine gallertartige Gehirnmasse, den

«Ozean», der den ganzen Planeten Solaris umgibt und der -
trotz allem - in Korrespondenz steht zu menschlichen Schicksalen.

Er rekonstruiert, materialisiert Erinnerungen jenseits

irdischer Gesetze von Raum, Zeit und Kausalität. Er ermöglicht
kritische Erinnerung - ganz wie das klassische Jüngste Gericht

- und auch hier, wie in «Apocalypse Now», ohne zu beurteilen

oder gar zu verurteilen.

Freilich gibt es miltärpolitische und wissenschaftliche

Ignoranz gegenüber dieser transmundanen Realität. Aber

Kelvin (Donatas Banionis), der als kritischer Psychologe auf

Station über Solaris geht - und noch radikaler als Willard als

Zeuge ins Geschehen mit einbezogen wird - und mehrmals

seiner Frau wiederbegegnet, die er auf der Erde durch Selbstmord

verloren hat, dieser Kelvin gibt seine Hoffnung, den

Kontakt zu dieser Macht herzustellen, die keineswegs (nur)

dämonisch-destruktiv ist, nicht auf- genauso wie der belächel¬

te und psychiatrisierte Zeuge Barton (Wladislaw Dworschez-

kij) seine Erfahrungen vor wissenschaftlichen Gremien nicht zu

widerrufen bereit ist. «Apokalypse» ist hier - ganz dem

ursprünglichen griechischen Wortsinn (aufdecken, enthüllen)

entsprechend - das Offenbarwerden eines anderen, fremden,

transmundan-transzendenten Gegenübers, das die wahren

Obsessionen und Wünsche der Menschen bis in deren

Unbewusstes hinein aufdeckt.5

Befreiung vom Hass

Vielleicht ist in dieser knappen Film-Auswahl Akira Kurosawas

«Ran » der apokalyptisch aufgefächerste, klassischste Film

zum Thema: Persönlichkeiten zerbrechen, eine Dynastie geht

unter; der Charakterbereich findet genauso

intensiv Beachtung wie die

weltpolitische Herrschaft. Die Rollen sind

breit ausdifferenziert vom absoluten

Herrscher und seiner Familie zu den

Opfern und zum Hofnarren, der auf seine

Weise Zeuge und Gegenüber ist. Und

wenn irgendein Filmautor der Reihe,

dann berührt Kurosawa die religiöse
Dimension. Der Fürst Hidetora teilt gegen
Ende seines Lebens sein Reich unter

seinen drei Söhnen auf und wünscht Frieden.

Aber der jüngste Bruder Saburo sagt und

sieht von vornherein die Wahrheit: «Auch wir sind Kinder
dieser Zeit.» 50 Jahre Gewaltherrschaft prägen und lassen sich

nicht von heute auf morgen in Frieden verwandeln. Überall sind

fortgesetzte Machtgelüste, Rachepläne. Gewalt, Haß, Fluch

liegen über allem und allem zugrunde.

Trotzdem gibt es das absolute Gegenüber, nicht - wie

bisher erfragt und bisweilen gefunden - in der Liebe, aber im

Nicht-Hass, in der Barmherzigkeit. Damit konfrontiert in der

Person seiner Schwiegertochter Sue, sagt Hidetora: «Wenn Du

mich hassen würdest, wäre mir leichter ums Herz.» Aber Sue

verweist auf den barmherzigen Buddha, dessen Existenz

Hidetora in Frage stellt. Und auf seinem Weg durch Wahnsinn

und Fluchtorte kommt er zu Sues Bruder, dem Prinzen Tsuru-

maru, dem er als kleinem Jungen die Augen ausstach, nachdem

er die ganze Familie umgebracht hatte. Auch dieser Prinz

vergilt nicht, sondern gewährt Obdach und betet zum Buddha,

ihn vom Hass zu befreien, so wenig er vergessen kann und keine

Nacht in Frieden schläft.

«Das letzte Bild, das Ende: der schöne Blinde auf einem

Felsplateau, hinter ihm die verkohlten Überreste einer Burg. Langsam

tastet er sich mit seinem langen Blindenstab vorwärts, dem

Abgrund entgegen. Aber er stürzt nicht, er strauchelt nur. Ein

kleines Buddha-Bild, das ihm seine Schwester gegeben hat, gleitet

ihm aus der Hand, fällt in die Tiefe.

Das Ende? Der Blinde dort oben atmet noch, aufBuddhas Bild

14 ZOOM 12/93



Anstatt Hass

Barmherzigkeit: «Ran»

von Akira Kurosawa

fällt ein Lichtstrahl, man sieht, daß der Gott lächelt. Und

plötzlich hört man auch die Flöte wieder, die der Blinde verloren

hat. Dann bleibt der Film stehen.»6

Summa summarum: Allgegenwärtige unausweichliche

Gewaltzusammenhänge - auch und gerade in «Ran» - versus

Nicht-Hass/Barmherzigkeit. Ein radikaler Antagonismus.

Doppelte Wirklichkeitswahrnehmung. Apokalyptische
Grundstruktur.

Gerhard Marcel Martin ist Professorfür Praktische Theologie

an der Philipps-Universität, Marburg. Sein Beitrag ist die (von

der Redaktion) gekürzte Fassung eines Vortrags, den er an den

Salzburger Filmgesprächen 1993 zum Thema «Weltuntergänge

- Apokalypse im Film» im Bildungshaus St. Virgil
gehalten hat.

Anmerkungen
1

Vgl. meine Arbeiten zum Themenbereich: Weltuntergang. Gefahr und
Sinn apokalyptischer Visionen. Stuttgart 1984. - Vorstellungen zur
Apokalypse. Kulturkritische, tiefenpsychologische und theologische
Refexionen, in: P.M.Pflüger(Hg.):Apokalyptische Ängste und

psychosoziale Wirklichkeit. Fellbach-Öffingen, 1985,103-122.-Auf
zum letzten Gefecht? Wie die Endzeitvisionen der Bibel zu verstehen

sind, in:Publik-Forum 16(1987),Nr.6, 27.März 1987, 30f. - Die
folgenden Absätze sind eine weitgehend wörtliche Kurzfassung des

zuletzt genannten Beitrags.
2 Hans Günther Pflaum,in:Martin Scorsese. (Reihe Film 37). München/

Wien 1986, 131.
3 Zitiert bei H.G.Pflaum, vgl.Anm.2, 136.
4

Sigmund Freud:Die endliche und die unendliche Analyse, in: ders.:

Gesammelte Werke XVI, London 59-99, 73.
5 Näheres zu Solaris vgl. meinen Beitrag: Zwei theologische Filmkommentare,

in: Pastoraltheologie 81, 1992, 520-532, bes. 527 ff.
6

Benjamin Henrichs: Der Triumph des Todes, in: DIE ZEIT Nr.16,
11.April 1986, 49f.

ZOOM 12/93 15


	Am Ende der Zeiten : Befreiung vom Hass

