
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 45 (1993)

Heft: 11

Rubrik: Kritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NkJRITIK

Chahatine wa
noubala'a Regie: Asma El Bakri

Ägypten/Frankreich 1991

Das Lächeln des Effendi

Franz D er endinger

Wird die Einsicht in eine Sache

durch den Vergleich mit Ähnlichem

gewonnen - oder nicht vielmehr in

einem Feld von Kontrasten? Über diesen

Punkt stritten bereits die antiken Philosophen.

Doch stellt sich eine analoge Frage

unweigerlich im Umgang mit einem

aussereuropäischen Kino: Kann es uns

den Zugang zu fremden Kulturen öffnen,

oder dient es letztlich nur wieder als Spiegel

für unsere eigenen Probleme?

In besonderem Masse drängt sich

diese Frage bei der Beschäftigung mit
dem ersten Spielfilm der ägyptischen

Regisseurin Asma El Bakri auf. Sie hat

hier in einer ägyptisch-französischen

Koproduktion das Buch «Mendiants et

orgueilleux» des Autors Albert Cossery

verfilmt, der in Ägypten aufwuchs und in

den vierziger Jahren nach Paris auswanderte,

wo er unter den Einfluss des Exi-

stenzialismus geriet. Cossery kannte

beides, den nahöstlichen Alltag wie die

zeitgenössische, westliche Philosophie,

und indem er versucht hat, beide Momente

in seinem Werk zu verbinden, ist er in

der Tat zu einem Grenzgänger zwischen

den Kulturen geworden. Der Verfilmung
seines Romans waren in Europa,
anlässlich seiner Aufführung an verschiedenen

Festivals, diverse Preise und eine

weitgehend positive Aufnahme beschieden:

Die Kritik attestierte dem Film

mitunter, dass er das Leben derkleinen Leute

in den Gassen und Bazars authentisch

wiedergebe. Ist es aber tatsächlich die

Konfrontation mit dem Fremdartigen,

was diesem Werk seinen Reiz verleiht -
oder ist es am Ende gerade die Fassung

des Fremden in einem altbekannten

medialen Schlauch? Solche Skepsis

dürfte darum angebracht sein, weil jeder
konventionell erzählende Film seine

Betrachterinnen und Betrachter in eine Art
von touristischer Distanz setzt; er präsentiert

in der Regel die Oberfläche eines

Geschehens, dessen wahren Mechanismus

Zuschauerinnen und Zuschauer

gerade nicht verstehen.

Zunächst zur Geschichte selbst, die

in Kairo während der letzten Tage des

Zweiten Weltkriegs spielt: Im Zentrum

steht Gohar (Salahel Saadani), der

ehemalige Dozent, der es leid war, die offiziellen

Lügen zu verbreiten, und der sich

darum aus der bürgerlichen Ordnung seines

Landes ausgeklinkt hat. Seine radikale

Randstellung sichert ihm eine moralische

Integrität, die er nicht einmal dann

verliert, als er völlig unmotiviert eine

Prostituierte ermordet. Gohars Gegenspieler

ist der Kommissar Nour El Din (Abdel-
aziz Makhyoun), der in dieser Mordsache

ermittelt. Je näher dieser Vertreter des

Establishments im Zuge der

Nachforschungen Gohar kommt, desto mehr fasziniert

ihn dessen Wahrhaftigkeit. Und als

der Meister die Tat schliesslich gesteht, ist

das dem Beamten Anlass genug, seinerseits

mit dem Herkommen zu brechen.

Hinter dieser Fabel lässt sich

zweifellos der Einfluss der sufischen Lehre

sehen, jener mystischen Bewegung
innerhalb des Islam, die durch konsequente

Negation des Materiellen dessen

Beschränktheit zu überwinden trachtet. Da

wird aber nicht weniger das existenzia-

listischen Konzept eines Menschen deutlich,

der in der Absurdität lebt, weil ihm

seine Möglichkeiten entglitten sind -
inbesondere die destruktiven, die der

Film nicht nur in Gohars Mord, sondern

vor allem im hintergründig stets

präsenten Kriegsgeschehen thematisiert.

Zu fragen bleibt jedoch, über

welches dieser beiden Register sich westliche

Betrachterinnen und Betrachter mit
dem Protagonisten identifizieren. Wird

er wahrgenommen als Mitglied einer

arabisch-islamischen Gesellschaft, als sufi-

scher Weise, der aus einer spezifischen

Tradition heraus die nachkoloniale

Wirklichkeit seines Landes in Frage

stellt? Oder sieht ein europäisches Publikum

ihn, weil der tiefere Zugang zur

andern Kultur fehlt, nicht doch als

europäischen Intellektuellen, den es in eine

orientalische Kulisse verschlagen hat?

Diese letztere Lesart wird zumindest

durch den Umstand erleichtert, dass Asma

El Bakri kaum je die Probleme zur

Sprache bringt, von denen wir im Westen

annehmen, dass sie heute die arabischen

Massen beschäftigen.

ZOOM 11/93 25



The Age of
Innocence
Die Zeit der Unschuld

XfjRITIK

Michael Lang

Der italo-amerikanische Regisseur

Martin Scorsese hat sich, weitab

vom sonnigen Los Angeles und der kor-

settierten, oft konfektionierten

Hollywood-Filmindustrie, mit anderen

Filmschaffenden zusammen eine wohlbeachtete

eigene Kino-Welt aufgebaut. Er

ist so von einengenden Studio-Verpflichtungen

weitgehend befreit und, von
wenigen Ausnahmen («The Last Temptation

of Christ» etwa) abgesehen, ein

seismographischer Observator des East-

Coast-Americanism geblieben; mit
untrüglichem, genauem, von Kindheit an

geschärftem Blick zeichnet er gerne die

urbane Weltlage aus New Yorker Sicht

nach, rekonstruiert das Milieu der

Strasse, zelebriert die ungeschriebenen

Gesetze (die mafios zu nennen gerechtfertigt

scheint) und deren rigorose
Einhaltung durch codierte, unverrückbare

Regeln garantiert wird. Seien es elegante

Ganoven mit dem Stachel des Bösen im

Blut, ohne Skrupel («GoodFellas»,

1990), weggedriftete, amoklaufende

Einzelgänger («Taxi Driver», 1975) oder

Emporkömmlinge wie Preisboxer ohne

Fortune («Raging Bull», 1979), stets

fordert Scorsese das Publikum auf, visuell

hart (oder überhart wie im Remake von

«Cape Fear», 1991) an der Grenze des

Zumutbaren zu verharren, direkten
Einblick zu nehmen in die Macht der brutalen

physischen Gewalt, die er über

brillant-diabolische Akteure (Robert De

Niro glorifiziert dieses Schema) optisch

bestechend, beklemmend, beunruhigend,

emotional stark, transportiert.
Ohne aber, und das unterscheidet seinen

Stil von demjenigen routiniert-abge-

26 ZOOM 11/93

brühter Action-Filmer, jemals Gewalt

nur um der Gewalt, um des blanken

Effekts willen zu zelebrieren.

Nun kommt von eben diesem ausser-

gewöhnlichen Kinomann Scorsese ein

Film, der aus der Reihe fällt. Scheinbar.

«The Age of Innocence», nach dem

Roman der Autorin Edith Wharton (1921

mit dem Pulitzer-Preis ausgezeichnet)

erzählt - von einem Off-Kommentar der

Schauspielerin Joanne Woodward

hervorragend begleitet - eine Geschichte

aus den siebziger Jahren des letzten

Jahrhunderts, berichtet detailgenau von der

eleganten, wohlhabenden, kulturell

reichgesegneten, vordergündig intakten

Welt der sogenannt besseren Gesellschaft.

In Whartons gesellschaftlichen

Arenen fliegen nicht die Kugeln, wird
das Recht - oder das Unrecht - auf viel
subtilere Weise installiert. Die erste

Klasse ist eben unter sich, da werden

Unstimmigkeiten aufhohem Niveau

korrigiert, unliebsame Ideen mit sanftem

Druck unterdrückt, zurechtgebogen,

reguliert. Das alles spielt sich nicht in dunklen

Hinterhöfen oder verrauchten

Kaschemmen ab, sondern bei glanzvollen
öffentlichen Auftritten, bei opulenten

Diners, in den Renommier-Büros der

Industriellen, Advokaten, Bankiers, auf

glanzvollen Empfängen in stattlichen

Villen oder in den Boudoirs einflussreicher

Damen.

Nun zur Geschichte selbst, die Martin

Scorsese und sein Ko-Drehbuchautor

Jay Cocks aus dem literarischen Wurfder

Edith Wharton herausdestilliert, brillant
für die Leinwand aufbereitet haben. Der

begabte, wegen seines Wissens, seiner

Loyalität sehr geschätzte Anwalt New-

land Archer (Daniel Day-Lewis) will
heiraten. Die Auserwählte ist sehr, sehr

jung, heisst May Weiland (Winona Ryder

in ihrer bislang besten Rolle), stammt

aus einer wichtigen Familie. Am Tag, an

dem die Verbindung (die natürlich auch

den Zweck hat, einen klugen Kopf im

richtigen Umfeld auf Lebenszeit zu

verankern - über die Bande der Liebe)

bekanntgegeben werden soll, trifft der

Bräutigam in spe auf die schöne, kluge,

emanzipierte Gräfin Ellen Olenska

(Michelle Pfeiffer in Glanzform), eine

Cousine seiner Braut. Die ersten

Blickkontakte finden bezeichnenderweise in
der Oper statt, es wird «Faust» gegeben,

und sofort ist klar: Newland Archer sitzt

ab sofort in der Falle, denn natürlich

interessiert sich die vollzählig
aufmarschierte gesellschaftliche Elite für
das Bühnengeschehen weit weniger als

für das Theater in den Logen.

Nun beginnt ein Spiel auf mehreren

Ebenen. Archer und Olenska tasten sich

aneinander heran, mit der verräterischen

Unverbindlichkeit der kleinen Gesten

und Zuwendungen, die intelligente
Menschen an den Beginn jeder liaison fatale
stellen (und deren Brisanz Frauen intuitiv
meist schneller ausmachen, als Männer).
Das Unheil nimmt seinen Lauf, als der

Anwalt die Olenska, die nach einer

enttäuschenden Heirat mit einem europäischen

Adeligen in die USA heimgekehrt

ist, in der Scheidungsfrage beraten soll

und - fatalerweise - auch will. Bald wird
klar, dass diese berufliche Verbindung
(die eine sehr private ist, ohne dass es

allerdings zu einer klassischen Liebelei





kommt), Opfer fordern wird. Die Olens-

ka wird zwar gerne hofiert und vorgezeigt,

aber immer dann in ihrem

Wirkungsradius eingegrenzt, sogar in die

Isolation verbannt, wenn sie als auffallend

fortschrittliche, eigenständige Frau

allzuviel Aufmerksamkeit erheischt.

Dass sie, die etwas schwermütige Schöne,

dieses sofort spürt und realisiert, dass

ihre Position im Zirkel der festgespurten

Konventionen eine schwierige ist und

dass sie von der kindfraulichen Cousine

und Nebenbuhlerin May ebenfalls

gnadenlos ins Visier genommen wird,
erstaunt keineswegs.

Die Olenska hat Grösse und Klasse,

um sich einen eigenen Weg zu bahnen,

auch wenn es schmerzlichst derjenige in

die Verinnerlichung, den Verzicht ist.

Der Mann zwischen den Damen, New-

land, dagegen kann auf solche Qualitäten

wenig vertrauen, er stützt sich allzulange

auf seine Vernunft, seinen Intellekt, mit
dem er fälschlicherweise meint, sogar

Gefühle kontrollieren zu können. Doch

über Intellekt und Vernunftsdenken

verfügt seine Umwelt auch! Und mehr:

Angesichts der Gefahr, dass sich ein

Hoffnungsträger ihres kapitalistisch-puritanischen

Sozialgefüges entschliesst, für

eine Frau ohne Fesseln das Biotop des

materiellen Erfolgsdenkens zu verlassen,

wird scharfsinnig alles unternommen, um

die Verbindung zu zerstören, unmöglich

zu machen, auszulöschen. Filmisch gesehen

ist diese Konstellation eine ideale

Plattform für Scorsese, der aus seinen

Akteuren (jede Rolle, bis hinein in die

kleinste, ist perfekt besetzt) alles herausholt,

was Whartons komplexe Studien

bergen. Zusammen mit seinem Kameramann,

dem Deutschen Michael Ballhaus

(ein Magier des breitformatigen Bildes,

ein Virtuose im Gestalten sinnhaltiger

Tableaus) plaziert er die Parteien hinein

in ein Dekor der sinnraubenden Art. Nicht

l'art pour Z'arf-Denken regiert die

Ausstattung, sondern der Wunsch, sie zu ei¬

nem mitspielenden Teil des Ganzen

zu machen. Jedes Detail, alle

Versatzstücke, Innenräume oder

immer wiederprächtig gedeckte Buffets

werden nicht als Staffage eingeführt,

sondern sind unverrückbare

Grenzmarken, Leitlinien. Jedes Ding hat in

dieser Gesellschaftsform seinen

Platz, seine Bedeutung und stellt ein

Warnzeichen für alle dar, die daran

rütteln. Newland Archer will das lange

nicht akzeptieren, aber er kommt

nicht umhin, es zu tun. Er bleibt, was

er ist, ein Konformist, ist nicht fähig,
auszubrechen. Etwas, was seinem

weiblichen Alter ego - der verführerischen

Gräfin - gelingt. Wenngleich

nur durch die Flucht zurück ins liberale

Klima von Paris und damit erneut

in den Bannkreis ihres ungeliebten

Ehemannes.

Martin Scorseses Porträt einer

ästhetisch perfekt geschönten Welt,

unter deren schillernden Oberfläche

es gewaltig brodelt (der Bezug zum

Mafia-Milieu ist auch hier erkennbar),

atmet die bildkräftige Wucht des

unvergesslichen Luchino Visconti

(«II Gattopardo», «Senso») oder erinnert

an Max Ophüls («Madame de...»); das

sind Hommagen, die das Publikum im
Zeitalter von Schwarzenegger und Spiel-

bergosaurus-Rex gerne annimmt. Doch

darüber hinaus ist «The Age of
Innocence» durchaus die konsequente

Weiterführung des Scorsese' sehen Stils mit

anderen Mitteln. Hier ändert er die Sichthöhe,

nicht aber die Sehweise, und wir
erkennen: So weit entfernt sind die

Ränkespiele, Rituale, Schachzüge der New

Yorker aristokratischen Bürgerkönige

von anno 1870 von den brachialen

Methoden des organisierten modernen

Verbrechens nicht. Nur eben, standesgemäss,

verdeckter, raffinierter, noch weniger zu

durchschauen und demzufolge kaum zu

entlarven. Scorseses Verbeugung vor der

Literatin Edith Whalton jedenfalls ist

geglückt, sein Film verfügt über eine Magie,
über einen melancholischen Charme,

über eine formale Pefektion, die ein

Glücksfall ist für die Kinolandschaft.

28 ZOOM 11/93



xHritik

Il grande cocomero
Regie: Francesca Archibugi
Italien/Frankreich 1993

Trudy Baumann

Unermüdlich
ist der Einsatz des jun¬

gen Psychiaters Arturo (Sergio Cas-

tellitto) aufder neuropsychiatrischen

Kinderabteilung einer römischen Poliklinik.

Aufreibender jedoch als die Behandlung

der Kinder ist sein Kampf gegen eine

technokratische Psychiatrie und seine

motivierenden Appelle an das chronisch

überlastete Personal, das sich über die

andauernden finanziellen Missstände

beklagt. Diesem totalen Engagement hat

Arturo sein Privatleben geopfert, seine Ehe

ist in die Brüche gegangen. Nicht zuletzt,

weil er aus egoistischen Gründen so weit

gegangen war, seine Frau zu einer Abtreibung

zu überreden. Der berufliche

Umgang mit kranken Kindern belastete ihn

bereits bis an die Grenzen seiner Kraft.

Für die 13jährige Valentina (Alessia

Fugardi), die nach einem epileptischen

Anfall von ihren überforderten Eltern auf

seine Abteilung gebracht wird, erweist

sich die therapeutische Betreuung durch

Arturo als Glücksfall. Zwischen Pippi, so

Valentinas Spitzname, und ihm entwik-

kelt sich über das Verhältnis von Arzt und

Patientin hinaus eine Freundschaft, die

sich positiv auf den Heilungsprozess der

diagnostizierten psychogenen Epilepsie

auswirkt. Mit grossem Einfühlungsvermögen

und Geduld gewinnt Arturo Pippis

Vertrauen, nimmt sie ernst, indem er auf

ihre erfundenen Geschichten und Phantasien

eingeht, und bezieht sie auch in seine

Arbeit auf der Abteilung mit ein.

Allmählich schafft er so ein vertrauensbildendes

Umfeld, das Pippisin der eigenen

Familie erlittene emotionalen Defizite

aufzufangen vermag. Sergio Castellitto

spielt diesen unverbrüchlich sympathischen

Arzt mit solchem Charme, dass man

sich seiner suggestiven Wirkung kaum

entziehen kann.

Inspiriert zu dieser Geschichte wurde

die junge italienische Regisseurin und

Drehbuchautorin Francesca Archibugi
durch Schriften des im deutschsprachigen

Raum kaum bekannten Psychiaters Marco

Lombardo Radice. In seiner Arbeit mit

Kindern hatte dieser die Erfahrung

gemacht, wie wichtig es ist, mit der

therapeutischen Behandlung auf erlittene seelische

Schäden kompensierend zu wirken.

«Il grande cocomero» ist nach

«Mignon è partita» (1987) und «Verso

sera» (1990) bereits der dritte Spielfilm

der erst 33jährigen Italienerin. Obwohl

Archibugis Filme in Italien Erfolge waren

und mit Preisen bedacht wurden, ist sie in

der Schweiz noch kaum bekannt. Mit
diesem ungewöhnlichen Psychiatriefilm, der

die Stärke der emotionalen Beziehungen,

die gegenseitige Respektierung und

Solidarität zwischen Kindern und

Erwachsenen, Kranken und Behandelnden

in einer unheilen Welt in den Vordergrund

stellt, wird sich das hoffentlich ändern.

Auf ihren neusten Film trifft zu, was

Umberto Eco über Charles M. Schulz, den

Schöpfer der «Peanuts»-Comicfiguren,

einer Gruppe von Kindern, die die Neurosen

ihrer Gesellschaft repräsentieren,

geschrieben hat: Schulz gelinge es, durch

einen minimalen Einsatz an Mitteln auch

noch die kleinste Gefühlsschwankung

seiner Figuren zu vermitteln. Die alltägliche

Tragik der Kinder präge sich dadurch

besonders ein. Francesca Archibugi
zeichnet die Kinder und ihren Alltag in der

Klinik, aufgelockert mit humorvollen

Szenen, ebenso geradlinig und einprägsam.

Nicht zufällig verweist der Titel des

Films auf eine Episode mit Linus, dem

Träumer und Kleinsten der «Peanuts». «II

grande cocomero» ist dort der «grosse

Kürbis», der Wunder bewirken und ihm in

der Nacht von Halloween auf einem

Kürbisfeld erscheinen soll. Im Film - hier ist

es eine Melone - gewinnt Arturo mit dieser

Geschichte das Vertrauen Pippis. Er

erzählt ihr, wie er sich selber als Kind auf

der Suche nach der «grossen Melone»

unzählige Nächte um die Ohren geschlagen

hat, ohne ihm aber zu begegnen. In der

Schlusssequenz sieht man, wie Arturo und

Pippi nach einer Nacht in seinem Eltemhau

im Morgengrauen zum Melonenfeld

gehen. Und eine Stimme aus dem Offerzählt,

dass Pippi seither ein normales Leben, frei

von Epilepsie, führen kann. Und dass sich

ihre Eltern getrennt haben.

ZOOM 11/93 29



xlUritik

Trois couleurSi
Bleu Regie: Krzysztof Kieslowski

Frankreich 1993

Dominik S lap p nig

Julie (Juliette Binoche) besucht ihre

senile Mutter im Pflegeheim. Diese

sitzt vor dem Fernseher und schaut, wie

Leute mit Gummiseilen an den Beinen

von Brücken in die Tiefe springen. Während

die Mutter gebannt auf den

Fernseherschaut, sagt Julie: «Jetzt will ich nur
noch eines: nichts. Ich will keine Bindungen,

keine Beziehungen, keine Freunde.

Das sind alles Fallen, in die man tritt».
Der in Frankreich arbeitende Pole

Krzysztof Kieslowski realisierte nach

seinem «Dekalog» und seinem «La double

vie de Véronique» (ZOOM 20/91)

eine Trilogie, deren erster Film «Trois

couleurs. Bleu» nun vorliegt und der,

zusammen mit Robert Altmans «Short

Cuts», in Venedig mit dem Goldenen

Löwen ausgezeichnet worden ist

(ZOOM 10/93). Die beiden nächsten

Teile der Trilogie werden die Farben

Weiss und Rot im Titel tragen. Zusammen

bilden die Farben die Flagge Frankreichs

und stehen für die vor rund 200

Jahren verkündeten Parolen «Freiheit,

Gleichheit, Brüderlichkeit» der Französischen

Revolution. Wie Krzysztof
Kieslowski dies schon bei den Dekalogverfilmungen

gemacht hat, nimmt er abermals

seit langer Zeit festgeschriebene Werte,

um sie mit ihrer heutigen Bedeutung zu

vergleichen. Dabei muss die konkrete

Frage lauten, was von jenen am 26.

August 1789 verkündeten Schlagworten der

Revolution übriggeblieben ist und inwiefern

sie sich verändert haben.

Von kurzen Unterbrüchen abgesehen,

drehte Kieslowski während rund

einem Jahr in Frankreich, Polen und der

Schweiz die Trilogie, die für rund 100

Millionen französiche Francs vom
Franzosen Martin Karmitz produziert wurde

und deren Dreharbeiten im Mai 93 in

Genf abgeschlossen wurden. Als absolutes

Novum laufen die drei Filme nacheinander

an den drei grossen europäischen

Festivals Venedig, Berlin und Cannes.

«Trois couleurs. Bleu» beginnt
damit, dass Julie als Folge eines Autounfalls

Mann und Kind verliert. In völliger
Verzweiflung, unfähig zu trauern, trennt sie

sich von materiellen Werten und Freunden

und zieht sich völlig zurück. Durch

verschiedene Ereignisse realisiert sie,

dass die so erlangte Freiheit eine erzwungene

ist. Sie geht wieder Beziehungen

ein, ist fähig, wieder zu lieben und findet

zu einer höheren, inneren Freiheit.

Im Film spielt die Musik von Zbigni-

ew Preisner eine zentrale Rolle. Sie gibt
dem Film seine lineare Struktur. Julies

verunfallter Mann Patrice Courcy war

ein bekannter französischer Komponist,
der vom Europarat den Auftrag erhalten

hatte, ein Konzert für Europa zu schreiben.

Vor seinem Tod hat Julie diesen bei

der Komposition des Werkes unterstützt,

mit ihrem blauen Stift Korrekturen

eingefügt. Nach seinem Tod weigert sie sich

zuerst, an der Arbeit weiterzufahren.

Doch wenn Julie allein ist und an Patrice

denkt, kommt ihr die unvollendete

Komposition immer wieder in den Sinn. Ihr

Mann ist ihr, auch wenn sie sich von ihm

und ihrer Vergangenheit zu lösen

versucht, immer noch durch die Musik

präsent. Filmisch wird das so umgesetzt,
dass sie Patrices Musik unvermittelt und

laut hört. Unter dem Druck Oliviers, des

früheren Mitarbeiters ihres Mannes,

nimmt sie, gemeinsam mit ihm, die

Arbeit an der Komposition wieder auf. Der

Prozess geht so weit, bis das ganze Konzert

schliesslich ihre gemeinsame Arbeit

und nicht mehr die ihres Mannes ist.

Durch die Auseinandersetzung mit
der Musik kommen sich Julie und Olivier
näher. Die Musik im Film wird zu einem

Aufschrei der Liebe, deren Kraft durch

einen imposanten Chor in diesem für

Europa geschaffenen Konzert besungen

wird. Die Worte stammen aus einem

Paulus-Text über die Liebe (1 Kor 13, 1-

13), womit Kieslowski seinen Film in

einen christlichen Rahmen stellt. Hier

bedient sich der Regisseur einer

Thematik, die er bereits im 1984 realisierten

«Bez konca» (Ohne Ende, ZOOM 15/89)

erstmals aufgegriffen hat: dass der Tod

sich liebende Personen nicht wirklich
trennen kann. In «Bez konca» stirbt ein

bekannter Verteidiger der Gewerkschaft

Solidarnosc. Seine Frau bleibt allein

zurück. Wie sie ihn auch zu vergessen
versucht, er ist immer noch bei ihr, in ihrer

Seele, und begleitet sie weiterhin in

ihrem Leben. Damals, in der Zeit der

Solidarität und des Kriegsrechts, nahm

man es Kieslowski in Polen übel, dass er

seinen Film mit einem pessimistischen

Schluss (die Frau bringt sich um, damit

sie endlich mit ihrem Mann zusammen

kommen kann) enden liess. Heute, fast

zehn Jahre später, scheint mit «Trois
couleurs. Bleu» dieser Pessimismus

überwunden und hat, jedenfalls beim Regisseur

Kieslowski, einem verhaltenen

Optimismus Platz gemacht. Damals, auf

dem Höhepunkt der Resignation, war
«Bez konca» im Werk Kieslowskis der

Funke der Erneuerung. Von da an arbeitete

er mit dem Juristen Krzysztof Piesie-

wicz als Drehbuchautor und Koautor

zusammen, von da an schrieb die Musik für

alle Filme Zbigniew Preisner. 1987 kam

noch der Kameramann Slawomir Idziak

30 ZOOM 11/93



hinzu - ein Quartett von Weltformat war

vollendet.

Wer die so entstandenen Filme gesehen

hat, weiss, dass bei einer Trilogie, in

der es um die Schlagworte der Französischen

Revolution geht, nicht die Politik

im Vordergrund steht. Kieslowski
interessiert in seinen Filmen das Schicksal des

einzelnen Menschen. Er ist ein Magier,

der Gefühlszustände in Bilder umsetzen

kann, der mit Bildern mehr sagt

als mit Worten. So lässt er Julie in

«Trois couleurs. Bleu» in einem

öffentlichen Hallenbad schwimmen,

und das Blau des Wassers ist wie der

See der Tränen, die sie trotz ihres

Unglücks nicht vergiessen kann.

Oder da ist die Halskette mit dem

Kreuz, die ihre Tochter getragen hat.

Eine gleiche trägt Sandrine, Patrices

Geliebte. Da erübrigt sich die Frage,

ob Patrice Sandrine geliebt hat.

Auf der Suche nach Sandrine

kommt Julie ins Gerichtsgebäude.

Dabei wird sie kurz Zeugin des

Ausschaffungsverfahrens eines Polen

aus Frankreich. Mit dieser Szene

nimmt Kieslowski auf, was auch im

«Dekalog» (ZOOM 9/90) ein Stilmittel

war. Personen, deren Geschichte in

einem Teil die zentrale Hauptrolle spielten,

kamen in einem anderen Teil in einer

kleinen Nebenrolle, aber als gleiche

Person, wieder vor. In dieser Szene nimmt

der Regisseur einen Ausschnitt aus

«Trois couleurs. Blanc», dem zweiten

Teils seiner Trilogie, vorweg.
In «Dekalog 2» reisst eine Frau in

ihrer Verzweiflung einer Pflanze sämtliche

Blätter aus und knickt den kahlen

Stengel. In «Trois couleurs. Bleu» fällt

Julie, erschreckt durch ein überraschendes

Klingeln, ein Topf Erde mit einer

Kletterpflanze aus der Hand und die

Wurzeln der Pflanze reissen aus. Es ist

ein Abbild dessen, was Julie durch ihren

Unfall selber erlebt hat. Eine Nachbarin

tritt ein und sammelt Unterschriften, weil

die Mieter gemeinsam versuchen, eine

Prostituierte, die ebenfalls im Haus

wohnt, loszuwerden. Julie unterschreibt

nicht, weil sie sich vorgenommen hat,

sich aus allem herauszuhalten. Gerade

diese Nicht-Unterschrift wird aber später

zur Folge haben, dass sie doch in eine

Freundschaft mit der Prostituierten

hineingezogen wird. Der Vergleich mit

«Dekalog 2» drängt sich auch auf wegen
dem Schluss, der in seiner Ausführung
Ähnlichkeiten zu dem von «Trois
couleurs. Bleu» hat. Dort steht Dorota in

ihrer dunklen Wohnung und schaut in die

Nacht hinaus. Einige Stockwerke tiefer

steht der Arzt, der ihren todkranken

Mann behandelt, ebenfalls am Fenster.

Die Kamera verbindet mit einer Fahrt

diese beiden Gesichter wie auch das

Gesicht von Dorotas Mann im Spital, und

die Musik leitet über zu Dorota, die als

Violonistin bei einem Konzert spielt.

Doch am Schluss bleiben die Personen

allein. Im Gegensatz zu «Trois couleurs.

Bleu», wo Julie und Olivier miteinander

schlafen, und die Musik Julie mit
verschiedenen Menschen verbindet, die an

sie denken.

«Trois couleurs. Bleu» ist ein

wunderbarer Film der Gefühle. Ein Film über

die innere Auseinandersetzung einer

Frau. Es ist kein Film mit einer grossen

Handlung. Hat Kieslowski bei seinen

«Dekalog»-Filmen noch äussere

Umstände und Ereignisse gebraucht, um

innere Gefühlsvorgänge sichtbar zu

machen, verzichtet er nun fast gänzlich dar¬

des Arztes spiegelt. Oder wenn die

Kamera die Noten des Konzertes abfährt, so

dass nur diese Note, die gerade gespielt

wird, ganz scharf zu erkennen ist. Und

wenn dann noch Julies Finger die einzelnen

Töne anzeigt, die Kamera über die

Noten fliegt und die Musik ertönt, hat

man das Gefühl, dieses Konzert für Europa

bildhaft zu erfahren.

Später besucht Julie ihre Mutter ein

zweites Mal. Vor dem Pflegeheim sieht

sie die Mutter durchs Fenster, wie sie,

gleich wie beim letzten Mal, vor dem

Fernseher sitzt. Nur diesmal schaut sie

einem Artisten auf einem Hochseil zu.

Julie zögert und tritt dann doch nicht ein.

Sie hätte ihrer Mutter noch etwas sagen

wollen, doch sie weiss, dass es bei ihr

nicht mehr ankommt. So, vielleicht, hätte

es sich angehört: «Mutter, was ich dir
beim letzten Mal, als ich da war, sagte, ist

absolut falsch. Beziehungen sind keine

Fallen. Man braucht Freunde, und mehr

noch als alles braucht man die Liebe».I

auf. Um diese Gefühle dennoch filmisch

umzusetzen, hat er die unglaublich sensibel

geführte Juliette Binoche und die

bewundernswerte Kamera von Slawomir

Idziak. Beispielsweise als Julie im
Spitalbett vom Arzt erfährt, dass ihr Mann

und ihr Kind beim Unfall getötet worden

sind. Da ist nur ihr Gesicht zu sehen und

ihre Augen, in denen sich die Silhouette

Juliette
Binoche

ZOOM 11/93 31



XKJRITIK

Fiorile Regie: Paolo und Vittorio Taviani

Italien/Deutschland/Frankreich 1993

Trudy B au mann

ir glauben, dass in Italien und

W W auch in der übrigen durch das

Geld korrumpierten Welt die Zeit für diese

Geschichte gekommen ist», erklären

die Brüder Taviani, mittlerweile beide

über sechzig, zu ihrem neuesten Film

«Fiorile». Mit dieser in der Toskana

angesiedelten, sich über mehr als zweihundert

Jahre erstreckenden Geschichte der

Familie Benedetti, greifen sie auf eine

mündlich überlieferte Legende aus jener

Region Italiens zurück, der sie selber

entstammen.

Die letzten Nachkommen der Bene-

dettis leben in Frankreich. Luigi Benedetti

wurde von seinem Vater Massimo

nach Frankreich geschickt, damit er

ausserhalb der Toskana dem Bannkreis

des Fluches, der auf der Familie lastet,

entkommen möge. Massimo hat sich,

nachdem er während des Krieges eine

tragische Liebe mit einer Widerstandskämpferin

erlebte und nur knapp der

Erschliessung entkam, aufs Land zurückgezogen

und lebt nun als alter Mann auf dem

letzten verbliebenen Besitz der Bene-

dettis - einem einfachen Bauernhof, auf

dem schon die Vorfahren um 1802 gelebt

haben. Damals trug sich jene Begebenheit

zu, die den Benedettis, den «Gesegneten»,

den wortspielerischen Ruf eintrug, «Ma-

ledettis», Verfluchte, zu sein: Es ist die

Zeit der napoleonischen Kriege, und in der

Toskana finden Gefechte zwischen

französischen Truppen und toskanischen

Adligen statt. Der französische Leutnant

Jean, dem die Regimentskasse mit dem

Gold anvertraut ist, trifft auf die junge

Elisabetta Benedetti, die durch einen

Streifschuss verletzt wurde. Beide sind

trotz Verständigungsschwierigkeiten so

voneinander fasziniert, dass sie für eine

Weile das Gold und den Krieg völlig

vergessen. Corrado, der ältere Bruder von

Elisabetta, entdeckt zufällig das Pferd mit

Massimo

(Michael vartan),
Widerstandskämpfern!

Chiara

(Chiara Caselli)

der Regimentskasse und entwendet

es. Jean wird, da das Gold

verschwunden bleibt, für seine

Pflichtvergessenheit mit dem Tode

bestraft. Elisabetta, von Jean zärtlich

Fiorile genannt nach dem Monat

Mai, der durch die französische

Revolution den Namen «der

Blühende» erhielt, erfährt nie, dass ihr

eigener Bruder es war, der ihren

Geliebten dem sicheren Tod

auslieferte. Seither sind die Benedettis

zu Macht und Reichtum aufgestiegen,

seither liegt aber auch ein

Schatten über ihrem Geschlecht.

Paolo und Vittorio Taviani
erzählen ihre Geschichte als Reise

durch die Zeiten. Unternommen

wird sie von den letzten Nachkommen,

den Kindern Emilio und Si-

mona Benedetti, die mit ihren

Eltern im Auto in die Toskana fahren, um

den kranken Grossvater Massimo zu

besuchen. Während dieser Fahrt erzählt

ihnen ihr Vater Luigi die Geschichte von

Fiorile und Jean, ihren Nachfahren und

von dem Gold. Die Brüder Taviani schlagen

dabei einen kunstvollen Bogen von

der Vergangenheit bis in die Gegenwart.

Mit Bildern, die unverwechselbar die

einzelnen Geschichten prägen, und mit
Geschichten, die nicht auseinanderfallen,

sondern durch ihre genaue, schnörkellose

Komposition und ihren fliessenden

Übergängen zwischen den einzelnen Epochen

sich zu einer einzigen Geschichte verdichten.

Die intensivsten Momente erreicht

der Film im Vermitteln der diversen

persönlichen Dilemmas, in denen die Figuren

stecken. Jede einzelne hat ihre eigene

Geschichte und allesamt werden sie

konfrontiert mit Situationen, die ihre bisherigen

Erfahrungen überschreiten und durch

die ihr Leben radikal verändert wird. Der

französische Leutnant Jean muss sterben,

weil er sich für einen Moment der

vertrauensvollen Liebe zu Elisabetta hingibt und

darüber seine Pflicht vergisst. Eine Nachfahrin

von Elisabetta wird zur Giftmörderin

an ihrem Bruder, als sie erfährt, dass

durch sein Machwerk ihre Liebe zu einem

nicht standesgemässen Mann zerstört

wurde. Und Massimo verschenkt all

seinen Reichtum, weil er die Erfahrung

macht, dass nicht Unschuld ihn vor der

Erschiessung im zweiten Weltkrieg
bewahrt, sondern weil er zu den reichen

Benedettis gehört. Grosse Hoffnungen,

Liebe und immer wieder abgrundtiefe

Enttäuschungen sind die grundlegenden

Erfahrungen, die ihre unauslöschlichen

Spuren im Leben der Figuren hinterlassen.

All diese «kleinen» Geschichten

formen sich zu einer grossartigen Parabel

von Schuld und Sühne, Macht und Besitz,

Vergebung und Rache. Die schlichte

moralische Botschaft, dass unrechtmässig

erworbenes Gold nicht glücklich macht,

wird dabei fast nebensächlich.

32 ZOOM 11/93



• •

Anglagard
House of Angels/Haus der Engel

Regie: Colin Nutiey

Schweden 1992

Michael Lang

Das schwedische Kino hat nicht un¬

bedingt den Ruf, ein Schauplatz für

leichte, augenzwinkernde, forsch auftretende

und moderne Unterhaltung zu sein

(Vergleiche mit dem Schweizer Film sind

so abwegig nicht); die hintergründige Studie

«My Life as a Dog» von Lasse

Hallström (1985) macht da eine Ausnahme,

Jetzt aber hat auch der seit zehn Jahren im

Norden leberule, seit 1977 als Fernsehautor

und -dokumentalist tätige Brite Colin Nutiey

den Nachweis erbracht, dass es Kino

der sehr erträglichen leichten Art auch

ausserhalb des gängigen «Ingmar Berg-

man-Klischees» gibt. Nutiey sieht sich selber

denn auch als Inszenator abseits der

drückenden Schwere, als Verehrer der

leichteren Muse, und er will unterhalten;

eine Philosophie, die, notabene, der

vorgenannte Bergman seinerseits - und nicht zu

knapp - ja auch beherrscht hat!

Doch zurück zu «Änglagard», dem

dritten Nutley-Spielfilm nach «The Ninth

Company» (1988) und «Black Jack»

(1990). In einem westschwedischen Dorf

stirbt ein kauziger Gutsbesitzer, scheinbar

ohne Erben. Die Dörfler, allen voran ein

patriarchalischer Grossbauer, hoffen nun,

das verwaiste Anwesen an sich reissen zu

können. Doch während der Beerdigung

zeigt sich, dass alles ganz anders kommen

wird. Ein schweres Motorrad tuckert heran,

gesteuert von einem Kerl in schwarzem

Leder, Zac (Rikard Wolff), mit einer

absolut bezaubernden Blondine, Fanny,

auf dem Sozius. Die kesse Schöne mit

dem ansteckenden, sympathischen
Lachen (Helena Bergström ist in dieser Rolle

eine echte Entdeckung) stellt sich als

Enkelin des Toten vor und zeigt sich sehr

entschlossen, mit ihrem Partner im
Provinznest vor Anker zu gehen. Rechtlich,

das bestätigt der Dorfadvokat, ist alles

ohne Fehl und Tadel, und die Verwirrung

wird gross. Die Damen im Ort, die sich

selbst zum Teil nur nach aussen hin moralisch

einwandfrei benehmen, geraten in

heillose Aufregung, wittern Konkurrenz.

Die Herren sämtlicher Altersklassen

wiederum sind von den Neuankömmlingen,

Fannys wegen auch aus erotischen Gründen,

gänzlich irritiert, liegen der

NeoMitbürgerin schon bald zu Füssen. Das

kann ja heiter werden, in jedem Sinn des

Wortes!

Colin Nutiey stellt in seiner gradlinig

erzählten, locker-flockig dialogisierten

Bilderfahrt nun überall Spiegel auf, in

denen sich die bei Intrigenspielen,
Eifersüchteleien oder blanker Bigotterie ertappten

Bewohnerinnen und Bewohner spiegeln

müssen und so - über die Begegnung

mit den ungebetenen Gästen - nach und

nach erkennen, dass sie ihren

Scheinfrieden, ihre Dorf-Harmonie nicht zuletzt

mit Lügen, faulen Tricks und Betrügereien

erkauft haben. Dass sich Zac (er verbirgt
seine homosexuellen Neigungen nicht)

und Fanny (sie präsentiert unter dem Druck

der Strasse immer mehr auch ihre verletzlichen

Seiten und ihre resolute

Durchsetzungskraft) nicht gewillt zeigen, gegenüber

der Spiesserclique klein beizugeben,

ist Nutleys Anliegen: Ihm geht es darum,

dafür zu werben, dass man ins Gespräch

kommt, Klärungen sucht, sich engagiert.

Als sich die Lage dennoch dramatisch

zuspitzt, schält sich eine zweite Story heraus,

die - das spürt man erst gegen Ende -
gewissermassen wie eine delikate Klammer

im Innersten alles zusammenhält.

Fanny ist, so erfahren wir einmal, bei

ihrer Mutter in Berlin aufgewachsen,

kennt ihren Vater nicht. Noch nicht, denn

der Erzeuger lebt im Kreis der

Dorfgemeinschaft. Aber wer ist es? «Änglagard»,

unprätentiös gestaltet, solide

besetzt, drehbuchmässig mit feinem Witz

und überraschenden Wendungen

ausgezeichnet, rückt diese Frage immer mehr

ins Zentrum und führt die Jongliererei mit

situationskomischen Elementen auf den

Nebenschauplätzen weiter. Die Lösung

des familiären Rätsels ist dann anrührend

schön und vieldeutig. Denn die Fremde

hat, zum Glück, im Kaff mehrere Väter

und doch nur einen leiblichen, der aber

menschlich nicht unbedingt der richtige
ist. So wird aus einer Sozialkomödie

(Begegnung von Grossstadt-Fortschritt und

provinziellem Konservatismus) ein soziales

Recherchierstück (was für den

sogenannten magic moment sorgt, auf den eine

gelungene Filmstory nicht verzichten

kann). Dass, weil die Sache im Hier und

Heute spielt, zahlreiche Identifikationsebenen

erkennbar werden, sei nur am Rande

erwähnt und auch, dass sie sich spielend

über Westschweden hinaus transportieren

lassen. Es menschelt eben überall.

Nutleys kleiner Film soll eventuell in

Hollywood als Remake nachgedreht werden;

für kernige, einfache Geschichten

mit Herz ist dort immer Raum. Zunächst

aber hat der begabte Colin Nutiey, ein

positiv-scharfer Beobachter des alltäglichen

Mikrokosmos, seinen nächsten Film
bereits fertiggestellt. «Der letzte Tanz»,

wiederum mit der charmanten Helena

Bergström in einer Hauptrolle, handelt

von zwei Stockholmer Paaren und ihren

Problemen mit Liebe, Freundschaft und

Eifersucht im Dreieck Westindien,

Blackpool und Schweden. Es kommt also

noch was nach, aus der schwedischen

Komödienküche.

ZOOM 11/93 33



K RITIK

Hélas pour moi
Franz Deren dinger

Der Vater des Vaters des Vaters

kannte einen Ort im Wald, da ging

er hin, wenn er eine schwere Aufgabe zu

lösen hatte, entzündete ein Feuer, sprach

ein Gebet, und er tat, was zu tun war. Den

nachfolgenden Generationen sind

nacheinander das Geheimnis des

Feuermachens, der Wortlaut des Gebets und

schliesslich die Kenntnis des Orts im

Wald abhanden gekommen; aber wir
können immerhin noch die Geschichte

erzählen. Diese Parabel, aus dem Off
gesprochen, steht am Eingang von Jean-Luc

Godards Film «Hélas pour moi». Sie

illustriert in gewisserWeise die postmoderne

Rede vom Ende der Geschichten, die

wohl den Verlust der allgemeinverbindlichen

Sinnentwürfe impliziert, aber

keineswegs ausschliesst, dass wir stets wieder

neuen Sinn schaffen, das heisst andere

Geschichten erzählen können.

Auch nach dem Abgang der grossen

Weltdeutungen gibt es Sinn, doch der

lässt sich nicht abschliessend repräsentieren

durch Zeichen von besonderer

Dignität, sondern er bewegt sich seinem

Wesen nach jenseits aller Zeichen. Allerdings

braucht er sie dennoch, um sich in

ihnen je wieder anders zu verkörpern;

dies das erste Grundthema in Godards

neuestem Werk. Hier tastet der Film

anfänglich nach seinen eigenen Ausdrucksmitteln;

der Blick, der über scheinbar

zufällig montierte Bilder gleitet, ist

letztlich der Blick jenes suchenden

Sinns, der sich in bestimmten Figuren

und Handlungselementen allererst inkar-

nieren will. So hat der Film zunächst

weder Story noch Protagonisten, beides

wächst ihm nach und nach zu; die letzteren

wählt er aus einem breiteren

Figurenarsenal aus, damit er eine Geschichte

überhaupt entwickeln kann: Es wird

schliesslich eine Liebesgeschichte sein

zwischen Simon (Gérard Depardieu) und

Regie: Jean-Luc Godard

Schweiz/Frankreich 1993

Rachel (Laurence Masliah).

Mit der fortschreitenden Handlung

jedoch kommt das zweite Godardsche

Grundthema ins Spiel: die Definition des

Orts, an dem der Sinn im Film «sich

aufhält». Bereits in seiner «Einführung in

eine wahre Geschichte des Kinos»

(Hanser Verlag, München/Wien 1981,

Seite 164) hat Godard diesen mysteriösen

Ort umrissen - dazu ein Zitat: «Wenn

man sich zehn Minuten von der 'Liebe

einer Blondine' vorführt und dann zehn

Minuten von 'Einer flog übers

Kuckucksnest', dann geht einem auf, was

die Russen in zehn, zwanzig Jahren aus

der Tschechoslowakei gemacht haben.

Ich will damit nicht sagen, die Russen

sind Schweine und die Tschechen sind

Würstchen, dass sie sich so haben fertig
machen lassen. Es geht nur darum, ein

Bild vorzuführen, das heisst 'Milos
Forman eins', und dann eins, 'Milos
Forman zwei', und dann lässt man..., und

den kleinen Film nennt man einfach: Was

die Russen der Tschechoslowakei angetan

haben.» Wer diese Sätze als simple

Tatsachenfeststellung auffasst, der

missversteht sie allerdings gründlich; es

geht Godard hier keinesfalls um historische

Wahrheit, sondern er versucht in

gewohnt provozierender Manier

klarzumachen, dass bei der Kombination - der

Montage - von Verschiedenartigem ein

Sinn herausspringen kann, der weder im
einen noch im andern isolierten Element

vorhanden war. Sofern wir Ausschnitte

aus verschiedenen Schaffensphasen
desselben Autors unvermittelt zusammenfügen,

so akzentuieren wir dessen

Entwicklung, und diese kann im Falle von

Forman ihrerseits natürlich politisch

interpretiert werden. Im Film ist Sinn nicht

einfach da, er lässt sich gerade nicht an

den einzelnen Bildern dingfest machen;

vielmehr entsteht er erst durch deren

Zusammenspiel. Der Sinn fällt uns gerade

dort zu, wo wir eigentlich nichts

sehen; er blitzt aufzwischen den Bildern, in

den Fugen und schwarzen Löchern, die

sie trennen.

Kaum hat nun Godards Film seine

Hauptfiguren gefunden, da verlässt

Simon seine Frau Rachel; er kehrt dann

zwar überraschend zurück, doch gewis-

sermassen nur physisch, wie Rachel

klarstellt. Simons Abgang wird also durch

,u

34 ZOOM 11/93



seine Wiederkunft nicht aufgehoben, die

Differenz bleibt bestehen: Simon ist da

und doch nicht da; und in diesem paradoxen

Status des Anwesend-Abwesend-

seins präsentiert Godard ihn als Gott. Der

Sinn, für den die göttliche Dimension

hier eine Metapher bildet, öffnet sich in

der Lücke zwischen dem, was war, und

dem, was - jetzt - anders ist. Der

Bedeutungsträger-eben Simon als Protagonist

- liegt in Godards Kino nie in der

unvermittelten Präsenz des Gegenstands vor,
sondern stets gestückt, gebrochen, von

Differenzen zerspalten; seine Einheit ist

Identität von Verschiedenartigem. Oder

wie es ein im Film mehrfach repetierter

Satz ausdrückt: Das Eine ist im Andern,

das Andere im Einen.

Godard optiert also in «Hélas pour
moi» ein weiteres Mal für ein Kino
jenseits der fixen Geschichten. Er bewegt

sich gänzlich ausserhalb der stereotypen

Erzählmuster und erinnert dadurch an

das breite Spektrum filmischer
Ausdrucksmittel, welche das kommerzielle

Kino links liegen lässt. Seinem Werk

kommt so gegenüber dem Filmbusiness

sicher die Funktion eines kritischen

Korrektivs zu. Darüber allerdings sollte

man zwei Eigenheiten nicht übersehen,

die sich je länger je mehr zu Mankos

entwickeln: Zum einen hat Godards

Anrennen gegen die Kinokonventionen selber

schon ziemlich stereotype Züge

angenommen; im Grunde erzählt er seit

mehr als dreissig Jahren stets dieselbe

Geschichte. Das wirkt so, als hätte er

einen eigenen Ort im Wald gefunden, ein

eigenes Gebet entwickelt und dazu eine

besondere Manier, Feuer zu machen.

Damit aber wäre gerade die Offenheit

desjenigen verloren, dem nur das nackte

Erzählen bleibt. Godards Kino kann man

heute in der Tat als ein cineastisches

«Ritual der Nichtanpassung» (Adorno:

Jargon der Eigentlichkeit) sehen, als ein

Ritual überdies, dem längst nur noch eine

reichlich exquisite Schar von Getreuen

zu folgen vermag. Denn - und darin

steckt letztlich das zweite Manko - seine

Arbeit steht unverändert in der Tradition

moderner Avantgarde-Kunst, die sich

bewusst hermetisch gab und mit allen

Formen kommunikativer Verweigerung
kokettierte.

Zuzeiten hat das provoziert, ja
heilsame Schocks bewirkt; gegenwärtig

scheint es weitherum nur noch Langeweile

und Desinteresse auszulösen.

Godard läuft so Gefahr, in seinem

selbstgebastelten cineastischen Getto zu

verschwinden. Eine Annäherung an die

Erwartungen des Publikums, die eine oder

andere postmoderne Konzession ans

«normal» Narrative könnte seinem Werk

nur guttun. Dessen impliziter Anspruch,
nämlich auf gesellschaftliche Veränderung

abzuzielen, lässt sich ohne ein

Publikum ja schwerlich einlösen.

ZOOM 11/93 35



»ritik

The House of Spirits
Das Geisterhaus

Reinhard Lühe

Regie: Bille August

Deutschland/Dänemark/Portugal 1993

Ein klappriger VW-Käfer bewegt

sich durch eine grandiose
Landschaft und zieht eine Staubwolke hinter

sich her. Am Steuer eine junge Frau, auf

dem Beifahrersitz ein alter Mann, in dessen

Gesicht das Leben deutliche Spuren

hinterlassen hat. Sie erreichen ein verlassenes

Gehöft, betreten einen Raum, dessen

prachtvolles Mobiliar mit weissen

Laken drapiert ist. Der Mann lässt seinen

Blick über das erlesene Interieur schweifen

und murmelt: «Schön, wie zu Hause.»

Knapp zweineinhalb Kinostunden später,

dieselbe Sequenz: die Landschaft, das

Auto, die Frau, der Mann, das Haus.

Ein filmischer Rahmen, wie er klassischer

kaum sein könnte. Bille August

(«Den goda viljan», ZOOM 11/92)

verpackt darin seine Adaption des Bestsellers

von Isabel Allendes «Das Geisterhaus»,

die Geschichte vom Aufstieg und Niedergang

einer chilenischen Familie über

einen Zeitraum von rund 50 Jahren, die

geprägt wird vom Schicksal des Esteban

Trueba (Jeremy Irons). Als Jugendlicher

aus armen Verhältnissen verliebt er sich in

Rosa und schuftet jahrelang in einem fernen

Bergwerk, um seiner Angebeteten

später ein standesgemässes Leben bieten

zu können. Doch just am Tag seiner Rückkehr

fällt seine Geliebte versehentlich

einem Giftanschlag zum Opfer. Verzweifelt

zieht Esteban aufs Land, kauft ein

halbverfallenes Gehöft, kompensiert seine

Trauer mit unbändigem Ehrgeiz und

verwandelt seinen Besitz in ein florierendes

Landgut. Zum mächtigsten Mann der

Gegend aufgestiegen, heiratet er Rosas jüngere

Schwester Clara (Meryl Streep), eine

geheimnisvolle Schönheit, die über

übersinnliche Kräfte verfügt. Clara wird

schwanger, und die Tochter Bianca

(Winona Ryder) wird just an dem Tag geboren,

als Claras Eltern bei einem Autounfall

ums Leben kommen.

Die Jahre gehen ins Land, und Bianca

wächst zu einem selbstbewussten Teenager

heran, der sich schliesslich
ausgerechnet in Pedro (Antonio Banderas)

verliebt, einen jungen Landarbeiter, der Estebans

Bauern zum Streik aufwiegelt. Die

politischen Verhältnisse geraten im ganzen

Land in Bewegung. DerTraditionalist

Esteban lässt sich von den Konservativen

als Kandidat aufstellen, kann jedoch den

Wahlsieg der Sozialisten nicht verhindern.

Doch schon bald macht ein Militärputsch

dem sozialistischen Traum ein

jähes Ende. Als seine Tochter wegen ihrer

Verbindung zu Pedro vorübergehend
verhaftet und gefoltert wird, sieht sich

Esteban, der anfangs mit den Militärs

sympathisierte, um seine Ideale betrogen.

Gemessen an der Romanvorlage

nimmt sich das Figurenensemble zwar

geradezu bescheiden aus und erscheint die

Handlung enorm gestrafft, aber genügend

Stoff für einen grandiosen Film bliebe

allemal. Nur, ein grandioser Film ist diese

«Geisterhaus»-Adaption keinesfalls

geworden. Und das nicht zuletzt, weil er über

zweieinhalb Stunden den Vorsatz

durchscheinen lässt, grosses Kino sein zu wollen.

Gewiss, da gibt es betörend schöne

Landschaftstotalen zu bewundern

(gedreht wurde nicht in Südamerika, sondern

in Portugal). Doch mit zunehmender Dauer

des Films beschleicht einen der

Eindruck, dem Resultat eines ebenso cleveren

wie schnöden Kalküls beizuwohnen. Man

nehme: einen weltweiten Bestseller als

Vorlage, einen nicht übermässig profilierten,

aber mehrfach ausgezeichneten

Regisseur, der bislang vor allem durch

«schöne» Filme hervorgetreten ist, und -
last but not least - eine Heerschar von

internationalen Starschauspielerinnen

und -schauspielern wie Meryl Streep,

Glenn Close oder Jeremy Irons, deren

jeweilige Fan-Gemeinden dem Unternehmen

aller Voraussicht nach allein schon

zum Erfolg verhelfen werden.

Das eigentliche Ärgernis ist, dass

Bille Augusts Regie jegliche Originaltität
im Sinne einer eigenen Handschrift
vermissen lässt. Das enorme schauspielerische

Potential bleibt weitgehend ungenutzt.

Stattdessen beschränkt sich August
vornehmlich darauf, dieses Star-Ensemble

möglichst effektvoll und plakativ
abzulichten. Die Dominanz von Grossaufnahmen

der berühmten Darstellerinnen

und Darsteller, kombiniert mit pittoresken

Landschaftstotalen und erlesenen Dekors

in sanften Braun- und Gelbtönen, entzieht

der Geschichte so ziemlich jede Vitalität,

lähmt die Erzählung bisweilen bis zum

Stillstand und lässt den Film schliesslich

in Schönheit ersterben. Selbst eine

Vergewaltigung wird da, in ein sanftes Gegenlicht

getaucht, noch zu einer ästhetisch

geschmackvollen Sequenz.

Für Isabel Allendes bisweilen

überbordende Fabulierkunst fehlt jedes

filmische Pendant. Claras übersinnliche

Begabung wird hier und da - durchaus

augenzwinkernd - mit einem schwebenden

Tischchen illustriert, und die Wahlparty
der siegreichen Sozialisten bietet einige

Minuten lang Massenszenen des Freudentaumels,

aber das ist es dann auch fast

schon an filmisch Bemerkenswertem.

Lediglich jene Sequenz, in der Bille August
den Trauermarsch zu Claras Beerdigung

nahtlos in einen Trommelwirbel der sich

anbahnenden Militärdiktatur übergehen

lässt, verrät so etwas wie filmische
Kreativität. Gemessen an den fast 40 Millionen

DM, die Produzent Bernd Eichinger hier

investiert hat, und am künstlerischen

Potential, das da vor der Kamera stand, ist

das ein bisschen dürftig.

36 ZOOM 11/93



Der Traum vom grossen
blauen Wasser

Franz Ulrich

Nach einer Bauzeit von fünf Jahren

wurde am 19. April 1937 im Tal am

Etzel hinter Einsiedeln im Kt. Schwyz

mit dem Stauen der Sihl begonnen. Die

Wasser des künstlichen Sees bedeckten

allmählich elf Quadradkilometer Land -
Wiesen, Streurieder, Kartoffeläcker und

Torffelder-, 107 landwirtschaftliche
Betriebe gingen verloren, über 1700 Personen

mussten wegziehen und eine neue

Existenz aufbauen. 1943 schrieb der

Schriftsteller Hermann Hiltbrunner: «Ich

gestehe frei und offen, dass ich begeistert

bin für die neue Landschaft. Ich habe sie

nach allen Richtungen betrachtet, aus der

Nähe und aus der Ferne. Das Kraftwerk

ist mir Nebensache; über es sind wir
reichlich informiert worden. Aber das

Neuland, das neue Wasser - das muss

man sehen! Nur im Gebirge kann so

etwas entstehen, nur aufhohen Horizonten

kann man stauen. Es ist schön, in einem

Lande zu leben, das Gefälle hat.»

Karl Saurers Dokumentarfilm
vermittelt einen ganz anderen, weniger

euphorischen Blick auf Vorgeschichte,

Entstehung und Auswirkung des

Etzelwerkes. Dieses war keineswegs eine

Neben-, sondern durchaus eine Hauptsache,

sowohl für die Bauherren, die billigen
Strom bekamen, als auch für die betroffene

Bevölkerung, die ihre Heimat verlor,

an der sie trotz ihrer Kargheit hing, und

zwischen den beiden gab es auch ein

«Gefälle» - zwar nicht ein topografi-
sches, aber ein soziales. «Fragmente und

Fundstücke einer Hochtal-Geschichte»

nennt Karl Saurer seine zeitlich und

räumlich weit ausgreifende Dokumentation.

Im letzten Jahrhundert gab es im

Sihltal, wie in anderen Voralpenregionen,

wenig Arbeit, Brot und Ausbildung.
Viele mussten auswandern, die meisten

gingen nach Amerika wie die Brüder

Steinauer, die sich in Nebraska eine Hütte

bauten, um die im Laufder Zeit Mühle,

Drugstore, Bank, zwei Wirtschaften und

schliesslich ein ganzes Städtchen

entstanden sind.

In der Heimat blieb das Leben karg

und einfach, die Menschen lebten in dieser

Moorlandschaft mehr schlecht als

recht von kleinen Höfen, bauten Turpen

(Torf) ab und assen hauptsächlich
Kartoffeln - es gab «Gummel z'Morge,

z'Mittag und z'Abig» erinnert sich eine

Frau. Die Arbeit war hart («heebsch hend

diä müesse chrüpple», sagt ein Bauer von

seinen Eltern), der Verdienst kärglich.
Ab 1898 entstanden Pläne zum Stauen

der Sihl, weckten Hoffnung auf Wohlstand,

die sich am «mächtig ins neue

Jahrhundert hineinleuchtenden elektrischen

Funken» entzündete. Es waren

schliesslich die Schweizerischen

Bundesbahnen (SBB), die in den dreissiger

Jahren das Werk realisierten, weil sie den

Strom nicht mehr von Privaten kaufen,

sondern selber produzieren wollten.
Saurers Film webt ein dichtes,

beziehungsreiches Geflecht aus Landschaftsbildern,

Berichten von Menschen, die als

Kinder mit ihrer Familie wegziehen

mussten oder als Arbeiter am Aufbau des

Werks mitwirkten, und altem Bildmaterial

(eindrückliche Fotos von Hans Staub

und Ausschnitte von Filmen von Othmar

Baur und Gottfried Schönbächler). Es

entstand das facettenreiche Bild eines

Ereignisses und den damit verbundenen

Widersprüchen und Konflikten
zwischen agrarischer Bergregion und

industrialisiertem Unterland, Eigenständigkeit

und Fremdbestimmung, einheimischen

Bauern und «Fremd»arbeitern

(auch wenn sie nur aus dem Wallis
kamen), regionalen und nationalen

Bestrebungen, ökonomischen und ökologischen

Interessen. Noch bevor im Film

von «Alpenkolonialismus» die Rede ist,

wird man mit wachsendem Staunen

gewahr, dass hier auch eine

innerschweizerische Kolonialgeschichte
erzählt wird. Die Konzessionsbedingungen

waren für die Region so unvorteilhaft,

dass sie, die zum ärmsten Viertel der

Schweiz gehört, den Bund noch heute mit
etwa drei Millionen «subventioniert».

Ein Versuch, bessere Bedingungen zu

bekommen, scheiterte 1987: Das Bundesgericht

gestattete eine Vertragsverlänge-

rung um 30 Jahre, sodass ein besserer

Vertrag erst im nächsten Jahrtausend

ausgehandelt werden kann. Wie sagt doch

ein Einheimischer: «Wie in der Dritten

Welt Kokosnüsse und Bananen holt man

bei uns den Strom praktisch gratis.»

Karl Saurers Film beginnt im Quellgebiet

der Sihl und kehrt am Schluss

wieder dorthin zurück, wo Schüsse von
Felsen und Hängen widerhallen. 1957

hat man dort 380 Hektaren an die

Maschinen- und Waffenfabrik Oerlikon für
einen Übungsschiessplatz verkauft. Zu

den Bildern erzählt eine Frau die Sage

vom «,Unerlösten Echo' und wie es

einem erging, der sich in diesem Gebiet der

verborgenen Schätze der Natur bemächtigen

wollte»...

ZOOM 11/93 37


	Kritik

