Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 44 (1992)

Heft: 12

Artikel: Pfade zum Absoluten?

Autor: Zwick, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-931771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-931771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

|
:
o

-
S

von explizit religiosen Stoffen, wie etwa im Heiligen- oder
‘ B;belﬁlm, iiber Bearbeitungen von Themen wie Schuld, Um-
kehr, Sinn- oder Identititssuche sowie iiber motivliche oder
_ parabolisch-indirekte Bezugnahmen auf religios bestimmte
Handlungs-Paradigmen wie «Pilgerfahrt» oder «Passion» bis hin
zu mythischen Dimensionen in der Tiefenstruktur von dann nur
mehr vermeintlich «profanen» Filmerziahlungen. Angewandtauf
_ Beispiele des neueren Filmangebots reicht das Spektrum also
von Filmen wie Alain Cunys «L’annonce faite a Marie» (Marid
Verkiindigung, 1991, vgl. ZOOM 9/92, S. 8ff.) uber Terry
Gilliams «The Fisher King» (Konig der Fischer,1991, ZOOM
iner Variation von Motiven des biblischen
 Stindenfall-Mythos im Hintergrund von Sean Penns«TkeIndian“




agwsw»w,

T

P
.

%L -
. .

- “’, -
- WR g«.

. Mg@az& . >: ,,2 - g'%r

.

w;: .

3@ my:

.

. Mm .

.

.
.

'\w@w@ w

MM
mﬁ?ii””‘

.

«Det sjunde inseglet»
(Das siebente Siegel, 1956)
von Ingmar Bergman

ZOOM 12/92

13




LI 1YPOLOGIE DES RELIGIOSEN FILMS

Nicht zuletzt auch in Kreisen der christlichen Filmarbeit wird
andererseits schon seit geraumer Zeit vor einer einseitigen
Fixierung auf die Inhaltsebene gewarnt. Zum einen waren be-
kanntlich offensichtliche stofflich-thematische Bezugnahmen
auf die Sphére des Religiosen allzu oft nur ein Vorwand fiir ganz
anders gelagerte Interessen, fiir prachtige Schaustiicke etwa oder
kassentréichtige Skandale. Zum anderen sah man sich desto eher
dem Vorwurf einer Okkupation von Filmen fiir die eigene
«Ideologie» ausgesetzt, je mehr die religiose Qualitit eines Films
nur in je tieferen Schichten seiner inhaltlich-thematischen Struk-
tur festzumachen war und diese dann in dazu geeigneter Weise
beschrieben (und eben bisweilen auch umgeschrieben) wurde.
Schliesslich gelte es auch, das Proprium des Films, seine visuelle
Dimension also, gegeniiber den weithin auch im Medium Litera-
tur transportierbaren Erzéhlinhalten stirker zu gewichten.

Nicht anstelle, sondern komplementdir zu einer Vertiefung
und Ausdifferenzierung der inhaltlichen Kriterien, wie sie jetzt
auch das neue vom Katholischen Institut fiir Medieninformation
Koln herausgegebene Lexikon «Religion im Film» vornimmt,
muf auch das Nachdenken iiber die Ausdrucksseite vertieft
werden. Darum geht es im folgenden um eine Bestimmung und
Beschreibung des «Religiosen» an einem Film von seiner
Asthetik her — Asthetik verstanden in jenem engeren Sinn einer
Reflexion iiber die «formalen Ausdrucksqualititen eines Kunst-
werks» wie sie kiirzlich erst wieder Karl Heinz Bohrer gegen den
Trend zu einer Pan-Asthetisierung aller Lebensbereiche vertei-
digt hat. Bei der Skizzierung der Wege, die im Film eingeschla-
gen wurden, um tiber die Ausdrucksebene eine Verbindung zur
Sphire des Religiosen herzustellen, wird verschiedentlich an
bereits vorliegende Theorieansitze angekniipft. Ich will dabei
versuchen, diese und die noch zu ergéinzenden Wege zu Pfaden
zum Absoluten zu ordnen.

I. DAS WUNDERBARE

Eine in der Filmliteratur beliebte Unterscheidung zweier grund-
legender Traditionslinien bildet den geeigneten Ausgangspunkt
fiir eine Auffacherung der Pfade filmésthetischer Gestaltung im
Bemiihen um einen Briickenschlag vom Sichtbaren zum Un-
sichtbaren: die Unterscheidung zwischen einem formativen und
einem realistischen Kino. Wiéhrend der realistische Film ten-
denziell der vorgegebenen Wirklichkeit folgt und diese selbst zu
erschlieBen sucht, schafft das formative Kino neue (filmische)
Wirklichkeiten. Jede der beiden in sich sehr vielgestaltigen
Linien fiihrt sich auf einen der «Erzviter» des Films zuriick: Die
formative Linie wird oft programmatisch mit dem Namen Sergej
M. Eisenstein verbunden; hinsichtlich ihres Strangs einer
Imagination phantastischer Welten reicht sie aber bis auf den
Kintopp-Zauberer Georges Mélies zuriick. Die andere, auf die
«duBere, natiirliche» Realitdt fokussierte Tradition kann die
Gebriider Lumiere, die als Dokumentaristen des Alltdglichen
begonnen haben, als ihre Ahnherren anfiihren. Sie hat im franzo-
sischen Filmkritiker André Bazin ihren maligeblichen Theoreti-

14 zoom 12/92

ker gefunden. In Anlehnung an Abbé Amédée Ayfre, einen seiner
Schiiler, seien die beiden Richtungen schlagwortartig als die des
Wunderbaren und die des Wirklichen angesprochen.

DAs iLLUSIONISTISCHE WUNDERBARE

Eingedenk Lessings Diktum vom Wunder als «des Glaubens
liebstem Kind» ist es nicht {iberraschend, dass sich das Kino, als
es sich um die religiosen Gefiihle der Zuschauer zu bemiihen
begann, friihzeitig einen starken Hang zur Méli¢s-Linie an den
Tag legte. Der Erfindungsreichtum von Méliés, was immer neue
Filmtricks anbelangt, kam dabei der Bewegung des Films zum
Wunderbaren sehr entgegen. Ein solch Wunderbares kann
zweifelsohne auch von ausgesprochen nicht-illusionistischer
Charakteristik sein. Worum es aber zundchst gehen soll, ist das
illusionistische Wunderbare: jene inszenatorischen Verfahren,
mittels derer —unter moglichst geschickter Nutzbarmachung des
inhédrenten Realismus des Bildes —das Wunderbare als mehr oder
minder wirklich erscheinen soll.

Das «mehr oder minder» ist keine Floskel: Bei «Illusio-
nierung» denkt man zwar immer an ein «Einwickeln» des Zu-
schauers, immer daran, dass er im Eintauchen in die projizierten
Welten vergessen soll, dass er im Kino sitzt. Dennoch sollte
hinsichtlich der Orientierung dieser Illusionierung differenziert
werden: néherhin hinsichtlich des intendierten (bzw. aus den
Werkstrukturen hervorgehenden) Anspruchs, der sich mit dem
vor Augen gestellten Bild- oder Ereigniszusammenhang verbin-
det. Es macht ja einigen Unterschied, ob eine Filmerzihlung (a)
ein «wahres» Korrelat in der Wirklichkeit (in Vergangenheit,
Gegenwart oder auch Zukunft) zu représentieren beansprucht
oder ob (b) von vornherein und unzweifelhaft auf eine derartige
Plausibilitdt verzichtet wird. Ob also zum Beispiel das gewis-
sermassen Makro-Wunder der Menschwerdung Gottes thema-
tisiert wird oder ob ein Science-Fiction-Klassiker wie Frank
Herberts Roman «Dune» eindrucksstark zu verfilmen gesucht
wird wie 1983 von David Lynch in seinem gleichnamigen Film.

Zunichst zur zweiten Variante: zur Illusionierung ohne An-
spruch, in historischen Kategorien beschreibbare Wirklichkeit
zu représentieren. Wird eine «andere» Wirklichkeit illusionis-
tisch etabliert und der Zuschauer in sie zu entfithren gesucht,
dann geschieht dies sicher oftmals allein deshalb, um den stets
vorhandenen «Appetit auf I1lusion» zu befriedigen. Diese zweite
Variante eroffnet aber auch weite Rdume, um z.B. Denk- und
Vorstellungsmoglichkeiten modellhaft durchzuspielen und so
die «ewigen» existentiellen Fragen je neu erzdhlend zu reflek-
tieren. Es ist kein Zufall, da3 viele der Filme, die sich der
Dimension des Religiosen 6ffnen, dem Pfad des Phantastisch-
Visionédren folgen. Denn damit konnen sie einerseits unmif3ver-
standlich auf die Ebene des parabolisch-indirekten Sprechens
weisen und andererseits trotzdem den reichen Moglichkeiten des
Kinos Raum geben. Blickt man z.B. auf Tarkowskijs «Stalker»
(1980) oder «Solaris» (1972), dann werden selbst die entschie-
densten Verfechter eines asketischen Realismus zugeben miis-



sen, daB es nicht die schlechtesten Filme mit religioser Valenz
sind, die in dieses Lager gehoren.

Bei all ihrer bildmagischen, illusionierenden Kraft fordern
Andrej Tarkowskijs Filme vom Betrachter immer zugleich ein
gehoriges Mall an geistiger Aufmerksamkeit und herme-
neutischer Anstrengung ein; und gerade aus dieser Gleich-
zeitigkeitim Anriihren von Emotion und Intellekt speist sich ihre
Energie. In ebenso entschiedener wie problematischer Konzen-
tration auf emotionale Uberwiltigung und Suspendierung der
kritischen Vernunft prisentieren sich dagegen die Werke, die
dem anderen Subpfad innerhalb des illusionistisch vorgestellten
Wunderbaren zuzuordnen sind: jene Filme also, die sich —sei es
in ihrer Gesamtanlage oder «nur» in besonders aufgeladenen
Momenten — bemiihen, den Eindruck einer Realprdsenz, einer
wirklichen Gegenwart des Numinosen zu beschworen. Diese
Prisenz kann dabei entweder in einer Bewegung der «Trans-
aszendenz», in Richtung auf ein positiv besetztes Gottliches,
gesucht werden, oder aber — in gegenldufigem Sinn — in einer
Bewegung der «Transdeszendenz», in Richtung auf das Dia—
bolisch-Ddamonische, die «dunkle» Seite des Heiligen. Beispiele
dafiir, mit welchen Mitteln versucht wird, das Ubernatiirliche als
«anwesend» erscheinen zu lassen, konnten zuhauf dem Genre
des Horrorthrillers entnommen werden: Denn damit der Thrill
gelingt, muss der Eindruck einer Realprdsenz des Sinistren
moglichst intensiviert werden.

Ich mochte mich hier aber auf die transaszendente Linie, die
Linie einer positiven Bezugnahme auf das Absolute, konzentrie-
ren. Die wohl prominentesten Beispiele, dass Filme mit einem
auch thematischen Bezug zum Numinosen antreten (bzw. wenig-
stens von vielen Zuschauern dessen verdidchtigt werden miissen),
ein Bild von Ereignissen zu vermitteln, wie diese «wirklich»
waren oder wenigstens gewesen sein konnten, hilt das Genre des
Jesusfilms bereit. Hier findet sich ein ganzes Biindel von
inszenatorischen Verfahren, mit denen sich immer wieder die
Hoffnung verbindet, dass sie die Bilder formlich mit Trans—
zendenz zu impréignieren vermogen. Dass sich nicht wenige
dieser Verfahren ausgerechnet an Franco Zeffirellis «Jesus of
Nazareth» (1977) sehr schon illustrieren lassen, ist erstaunlich.
Erstaunlich deshalb, weil hier sogar dem vergleichsweise ein-
drucksschwicheren Fernsehbild die Fahigkeit zugetraut wird,
eine Erfahrung des Numinosen zu stiften, und dies obendrein mit
Blick auf ein Publikum, von dem eigentlich erwarten werden
diirfte, dass es nach achtzig Jahren Kinogeschichte in den
filmischen Mitteln schon recht versiert und entsprechend
«immunisiert» ist. Sieht man Zeffirellis Mehrteiler, konnte man
meinen, das Numinose komme im illusionistischen Wunderba-
ren und dieses wiederum im Mirakel zu sich. Jedenfalls miissen
es sich hier etliche der neutestamentlichen Wundergeschichten
gefallen lassen, naturalistisch und emotionsheischend ausgemalt
zu werden.

Zwar erbauten sich viele Zuschauer an Zeffirellis Epos, und
der Osservatore Romano attestierte ihm sogar: «Dieser Christus

«L’annonce faite a Marie» von Alain Cuny (1991)

«Stalker» von Andrej Tarkowskj (1980)

ZOoOOM 12/92

15



«ll vangelo secondo Matteo» von Pier Paolo Pasolini (1964)

istwahrer Gott und wahrer Mensch, wie wir ihn schon lange gern
einmal in den Medien dargestellt haben wollten.» Zeffirelli zeige
«einen Christus, dem nichts von seinen wesentlichen Ziigen
fehlt.» Bei vielen anderen stiess der Film aber auch auf heftige
Ablehnung, und zwar nicht zuletzt aufgrund der (in ihren Augen)
angestrengtund aufdringlichum den Eindruck einer Hierophanie
bemiihten Szenen («Hierophanie» verstanden mit Mircea Eliade
als «Manifestation des Heiligen»). Wie bei Zeffirelli lauft das

16 zoom 12/92

«Wunderbare» in religiosen Filmen stets Gefahr,
zu einem kontraproduktiven Moment zu werden,
weil man meint, es allzu illusionistisch beschwo-
ren zu sollen: Einmal als synthetisches Produkt
der Traummaschine «Kino» durchschaut, zieht
esauch seine ganze Umgebung in den Strudel des
Misstrauens.

DAs NICHT-ILLUSIONISTISCHE WUNDERBARE
Mit dem doch grundsitzlichen Vorbehalt gegen-
iiber der Maximalstufe des «Wunderbaren» im
Sinne einer intendierten «Realprdsenz» ist das
mit dem Namen Mélies verbundene Paradigma
keineswegs insgesamt als untauglich fiir den
religiosen Film abgewiesen. Neben dem bereits
skizzierten, ins Parabolische gewendeten Sub-
pfad illusionistischer Ausrichtung, verdient in
diesem Zusammenhang vor allem auch die Mog-
lichkeit eines «Wunderbaren» von dezidiert
nicht-illusionistischem Zuschnitt Beachtung.
Nach Massgabe der auf seine Inszenierung
verwandten Mittel gliedert sich der Pfad eines
nicht-illusionistischen Wunderbaren wieder in
zwei Stridnge: in ein (vermeintlich) naives und in
ein ausgesprochen artifizielles Wunderbares.
Das artifizielle Wunderbare steht in grosserer
Nihe zu den visionéren, mit einem «poetischen»
Wabhrheitsanspruch verbundenen Welten des
illusionistischen Pfades. Es unterscheidet sich
von ihnen aber darin, dass es weniger «andere»
Wirklichkeiten imaginiert als die vertraute Rea-
litdit oder, weiter gefasst, die erste Wirklichkeit
deformiert oder durch extreme Stilisierung ver-
fremdet. Durch einen moglichst forcierten, bis-
weilen formlich exaltierten Einsatz filmischer
Mittel will das artifiziell Wunderbare das Wahr-
nehmungskontinuum und mit ihm das Vertrauen
in die Alleingeltung der «ersten» Wirklichkeit
aufbrechen oder eingeschliffene Sehweisen irri-
tieren und die gewohnte Sicht der Wirklichkeit —
vielleicht auch iiber die Dauer der Projektion
hinaus — mit einem Fragezeichen versehen. Ver-
bindet sich die Destabilisierung der Betrachter-
perspektive mit einem religiosen Sujet, wie z.B.
in Sergej Paradschanows «Teny sabytych prjedkow» (Die Feuer-
pferde, 1965) mit der Geschichte von einer den Tod transzen-
dierenden Liebe, dann wird die religiose Wertigkeit solcher
Destabilisierungen oder Desorientierungen unterstrichen und
spezifisch ausgerichtet. Neuere Beispiele in diese Richtung fin-
den sich im Epilog von Rainer Werner Fassbinders «Berlin
Alexanderplatz» (1980) oder in Derek Jarmans «The Garden»
(1990), einer apokalyptisch-bizarren Variation der Siindenfall-



und Leidensgeschichte.

Vom artifiziellen Wunderbaren, das sich gegen eine
[llusionierung sperrt, zu unterscheiden ist ein «naives» Wunder-
bares. Statt des furiosen, die Wahrnehmung destabilisierenden
Wirbels der filmischen Mittel oder extrem kiinstlicher Stili—
sierungen ist es bei diesem «naiven» Subpfad gerade die Plump—
heit, das Durchschaubare eines direkt inszenierten Wunderba-
ren, was sich einem emotionalen Mitgehen in den Weg stellt.
Klassische Paradigmen hierfiir finden sich in Filmen Pier Paolo
Pasolinis: beispielsweise die Wunderszenen in «/I vangelo
secondo Matteo» (Das Erste Evangelium — Matthdus, 1964), die
Franziskusepisode und die Raben-Handlung in «Uccellaci e
uccellini» (Grosse Vogel — Kleine Vogel, 1965) oder die Eleva—
tion der Magd Emilia und der aus ihren Augen fliessende Trénen-
bach in «Teorema» (Teorema — Geometrie der Liebe, 1968).
Erinnert werden konnte etwa auch an die «zauberhaften» Szenen
in Vittorio De Sicas «Miracolo a Milano» (Das Wunder von
Mailand, 1951). Die scheinbare Naivitit, mit der hier wie dort
wundersame Vorgidnge in Szene gesetzt sind, darf nicht mit
kiinstlerischem Unvermogen verwechselt werden; sie ist viel-
mehreinreflektiert (oder in kiinstlerischer Intuition) eingesetztes
Mittel, um die Zeichenhaftigkeit, die poetische Wahrheit des
Dargestellten zu akzentuieren und die Frage nach der Bedeutung
auf die Ebene des analogen Sprechens zu verweisen. Abgesehen
von filmischen Mysterienspielen wie etwa Bergmans «Det
sjunde inseglet» (Das siebente Siegel, 1956), die man am besten
hier einordnet, hilt sich kaum ein Film durchgéngig auf dem
Niveau des «naiv» Wunderbaren. Wie in den genannten Beispie-
len sind es in vielen Fillen lediglich einzelne in diesem Stil
gehaltene Segmente, die gewissermassen wie Impulsgeber eine
parabolische Lektiire anstossen und — so z.B. bei der religiosen
Charakteristik der Emilia-Wunder in «Teorema» — deren Rich-
tungssinn anzeigen.

Il. DAS WIRKLICHE

Dal bei der zuletzt angesprochenen Variante des formativen
Pfades, dem «naiven» Wunderbaren, das « Wunderbare» einer
dominant dem Paradigma des «Wirklichen» verpflichteten Ge-
staltung subordiniert sein kann, z.B. eben im Sinne einer Re-
zeptionsanweisung, das ist eines von vielen moglichen Beispie-
len, die immer wieder in Erinnerung rufen miissten, dass unsere
Aufgliederung der Ansitze und ihre Verteilung auf die beiden
Hauptpfade des «Wirklichen» und des «Wunderbaren» nur
idealtypischen Charakter hat. Dieses Moment des Ideal-
typischen gilt nun in ganz besonderem Masse fiir die Binnen-
gliederung des Repertoirs innerhalb des Paradigmas des « Wirk-
lichen».

Eine erste Sortierung der Gestaltungsweisen, die eine
tendenziell realistische Orientierung bereithdlt, 14t sich hier im
Riickgriff auf eine Unterscheidung von André Bazin vornehmen:
Dieser will je nach Umfang der Bearbeitung der Wirklichkeit mit
den spezifischen Moglichkeiten des Films einen «dsthetischen»

«Teny sabytych prjedkom» von Sergej Paradscha-
now (1965)

«The Garden» von Derek Jarman (1990)

«Miracolo a Milano» von Vittoria De Sica (1950)

zoom 12792 17



LI TYPOLOGIE DES RELIGIOSEN FILMS

«Dekalog 1» von Krzysztof Kieslowski (1988/89)

oder —m. E. besser — disthetisierten Realismus von einem «wah-
ren» oder «puristischen» Realismus abheben. Um die negative
Konnotation des von Andrew Tudor als «puristisch», von Bazin
dagegen — freilich ebenfalls mit wertendem Akzent — als «wahr»
qualifizierten Typs von Realismus zu vermeiden, soll er in
unserer Ubersicht als konsequenter Realismus angesprochen
werden.

AsTHETISIERTER REALISMUS

Den dsthetisierten Realismus kennzeichnet eine Anreicherung
oder Verdichtung der signifikativen Qualitét, der Verweisungs-
kraft und des Bedeutungspotentials der von ihm gezeigten
(filmischen) Wirklichkeit. Diese Anreicherung kann wiederum
in verschiedener Weise erfolgen. Entweder iiber eine besonders
akzentuierte Rede, was hier meint: iiber Stilisierung (zu ihr
rechne ich auch die Abstraktion); oder aber die Verdichtung
erfolgt mittels eines Ausgriffs auf Momente figurativer Gestal-
tung. «Figur» sei hier mit Dudley Andrew verstanden als «direk-

18 zoom 12/92

te Reprisentation von Bedeutung». Figuren dringen auf
Interpretation und hermeneutische Anstrengung, begreift
man sie im Sinne Andrews als «Teile von Kunstwerken, die
sich dem gemeinen Sinn und unmittelbaren Verstehen wi-
dersetzen.» Dies weist auf die Tradition der antiken
Rhetorik, die Figuren als mittels von Assoziation und Sub-
stitution hergestellte Abkiirzungen (shortcuts) im ProzeB
der Bedeutungsbildung ansah. Wie z.B. auch der Blick auf
die urchristliche Literatur zeigt, sind Figuren fiir die religi-
ose Rede dusserst wertvoll, indem sie die Verstindigung
iiber komplexe Zusammenhénge nachhaltig erleichtern.

Jene Figuren, die, um Bedeutung zu gewinnen, beim
Rezipienten Wissen voraussetzen, bilden innerhalb der
figurativen Rede einen kognitiven Subpfad. (Vor-)Wissen
ist beispielsweise verlangt, wenn auf werkexterne Reper-
toires ausgegriffen wird, etwa auf konventionalisierte Zei-
chen und Symbole, solchen also wie sie in Symbol-Lexika
etc. zusammengestellt sind; Wissen oder habitualisierte
Film-«Erfahrung» braucht es z.B. ebenfalls, um Schablo-
nen metonymischer, sozusagen «abgekiirzter» Handlungs-
fiihrung dechiffrieren zu konnen.

Ein weiterer Subpfad ist der emotive, der strenggenom-
men bereits die «Figur»-Vorstellung iibersteigt. Er umfasst
jene Fille, bei denen durch eine geeignete Bearbeitung und
Organisation des Materials prozesshaft neue Bedeutung
erschlossen wird, und zwar zunéchst allein iiber den Ge-
fiihlseindruck, den die so oder so organisierten Bilder beim
Rezipienten evozieren. (Was natiirlich nicht heisst, dal
dieser Eindruck dann nicht weiter reflexiv aufgearbeitet
werden konnte und sollte.) Worum es hier im wesentlichen
geht, ist die (filmische) Metapher. Der Blick richtet sich
dabei jedoch weniger auf die der rhetorischen Tradition der
Antike verpflichteten Montage-Metapher a la Eisenstein,
bei der durch die «geschickte Zusammenstellung von Stiik-
ken von Rohmaterial» eine in diesem Material selbst nicht
enthaltene Idee ausgedriickt wird. Ich denke hier vielmehr an
Paul Ricoeurs Auffassung der Metapher: Ricoeur begreift sie als
«kalkulierte Dissonanz», welche zu einer «Neubeschreibung der
Wirklichkeit» anhilt. Dabei verbindet das die Metapher aus-
zeichnende Moment der «Unterbrechung» des Alltdglichen,
Vertrauten, normalerweise Erwarteten, mit dem, was auf der
Ebene «religioser Erfahrung "Einsicht’ (insight)» genannt wird.
Das macht metaphorische Prozesse fiir religios-spirituell interes-
sierte Filme so bedeutsam. Ein schones Beispiel fiir einen so
verstandenen metaphorischen Prozess ist Krzysztof Kieslowskis
«Dekalog 1»(1988/89): Der tragische Tod seines Sohnes durch-
kreuzt (als sehr starkes Moment der Desorientierung) die
Lebenshaltung des alleinerziehenden Vaters. Seine dezidiert
vernunftorientierte Haltung wird briichig und eine Neu-
besinnung auf die zuvor abgeblendete Frage nach dem Sinn des
Leids, und damit nach Gott, kommt in Gang, freilich ohne dass
der Film deren Ausgang zeigen wiirde. Er endet mit der Frage, die



sich in der Revolte gegen Gott, im Umstiirzen seines Altares,
artikuliert.

Die Wirkung des «transzendentalen Stils» wird durch be-
stimmte Verfahren der Stilisierung und Abstraktion nachhaltig
unterstiitzt, indem sie die einzelnen Stufen und die Wechsel
zwischen ihnen akzentuieren. Die Verdichtung mittels Stili-
sierung braucht nicht durchgéngig zu sein. Um einem Film eine
hieratische Aura bzw. religiése Dimension zu verleihen, genii-
gen mitunter schon punktuelle Verdichtungen, die dann auf das
Ganze ausstrahlen konnen (es sei denn ihre Wirkung wiirde
durch Gegenkrifte annulliert). Zu denken ist hier besonders an
das Ensemble von stilistischen Verfahren, das einem in Pier
Paolo Pasolinis frithen Filmen begegnet und von ihm selbst als
«sakraler» Stil bezeichnet wurde. Im Bereich des im weitesten
Sinne «religiosen» Films ist dieser Stil wohl das prominenteste
Beispiel dafiir, wie auf dem Boden einer tendenziell realistischen
(hier «neorealistischen») Gestaltung eine Anreicherung in Rich-
tung des Religiosen erfolgen kann. Auch wenn z.B. in
«Accatone» (1961) die Musik aus Bachs Matthduspassion eini-
gen Anteil an der religiosen Bedeutungsschicht hat, die den

Leidensweg des Protagonisten zur Passionsgeschichte iiberhoht,

«La Strada» von Frederico Fellini (1959)

sprach Pasolini vom sakralen Stil speziell mit Blick auf die
visuelle Gestaltung: mit Blick auf die von ihm angestrebte, wie
er sie nennt, «technische Heiligkeit des Sehens».

KoNsSEQUENTER REALISMUS

Ist beim sakralen Stil die Uberhohung der Realitit augenfillig, so
ister in manchen seiner Ziige doch nicht weit entfernt von jenem
Realismus, den André Bazin als den «wahren» verfochten hat.
Nicht zufillig wurden ja Pasolinis frithe Filme gerne dem
Neorealismus zugerechnet, jener Richtung also, in deren gelun-
gensten Werken Bazin und seine Schiiler ihre Vorstellung von
Realismus in idealer Weise eingeldst sahen. Denn auch beim
sakralen Stil geht es letztlich um eine Intensivierung, eine Kon-
zentration des Blicks auf die Wirklichkeit. Nur dass eben
Pasolini auf besondere Stilmittel setzt, um mit ihrer Hilfe fiir die
Tiefe, und damit letztlich fiir die «Heiligkeit des Realen» zu
sensibilisieren. Jedenfalls zu Beginn seines Filmschaffens ver-
traute Pasolini weniger darauf, da3 diese Tiefe allein durch das
«schmucklose Filmbild» entborgen werden kann. Ein solches
Vertrauen charakterisiert dagegen Bazins Position: Er hilt dafiir,
dass bei einem moglichst dichten, ungekiinstelten Blick auf die

zoom 12/92 19




LI TYPOLOGIE DES RELIGIOSEN FILMS

Wirklichkeit im Konkreten auch der (von ihm als Christ ge-
glaubte) Sinn in und hinter dieser Wirklichkeit aufscheint. Auf
diesem Gedanken von der selbsttranszendierenden Kraft des
intensiven Blicks auf die unverstellte Wirklichkeit haben dann
Amédée Ayfre und Henri Agel ihre speziell der Asthetik des
religiosen Films gewidmeten Uberlegungen aufgebaut. Im Un-
terschied zum metaphorischen Proze3, wie wir ihn innerhalb des
figurativen Pfades skizziert haben, bedarf es fiir Ayfre und Agel
keiner Dissonanz oder Extravaganz im Ereignishaften, um eine
grofere Tiefe zu erfahrbar zu machen, um eine letztlich religiose
Sicht der Wirklichkeit anzustossen. Fiir sie braucht es «nur»
einen besonders gestimmten Blick auf die Wirklichkeit, gewis-
sermalien eine «Extravaganz des Sehens». Es ist eine verhaltene,
gleichwohl untergriindig sehr wohl wirksame Extravaganz, die
sich allein aus der Art und Weise der Beobachtung der gewohn-
lichen Wirklichkeit durch das Objektiv der Kamera ergibt, und
durch die diese Wirklichkeit um neue Aspekte, um neue
Sehweisen bereichert wird.

Die phinomenologische Asthetik von Mikel Dufrenne hat
das iibergreifende Anliegen der Kunst beschrieben als eine
«fortgesetzte Verdichtung der Oberfldche», um so der unaus-
schopflichen Fiille des Seins gegenwirtig zu werden. Im
Anschluss an diese Auffassung forrnulierte Ayfre seine immer
noch bedenkenswerte Theorie eines Wunderbaren im Film, das
sich ganz auf das Reale griindet: Gegeniiber einem illusionis-

tischen Wunderbaren, das auf den Zuschauer von vornherein

20 zoom 12/92

«Dharmaga tongjoguro kan khadalgun?» von Yong-Kyun Bae (1989)

einen irrealen Eindruck ma-
che, setzt Ayfre auf die
«Enthiillung der wunderbaren
Aspekte der Welt» selbst. Bei
einer subtilen kiinstlerischen
Handhabung
werde diese «Enthiillung» ge-

seiner Mittel

rade durch die Eigenart des
Filmmediums moglich. Ayfre
denkt an ein Wunderbares,
das keine Ausflucht aus dem
Realenist, sondern im Gegen-
teil ein Sich-Einlassen auf
dieses in solcher Intensitit,
dass es moglich wird, Aspekte
in ihm zu erschliefen, die
sonst iibersehen worden wi-
ren. Beispielsweise konne die
Kamera den Zug der Wolken
so einfangen, dass die banale
Signifikation eines metereo-
logischen Zeichens iiberstie-
gen und in ihm etwas vom
Geheimnis der Schopfung
spiirbar werde. Es mache die
Eigenart des Kamerablicks
aus, dass er selbst das Alltdgliche so zu erfassen vermag, dass in
ihm etwas sichtbar wird, was wir zuvor nicht zu sehen vermocht
hatten. Filme wie «La strada» (Federico Fellini, 1954) oder
«Francesco, giullare di Dio» (Roberto Rosselini, 1950) zeigten
beispielhaft, worum es geht: um das «Wunderbare der Realitit»,
das «Wundersam-Wirkliche» des Alltagslebens. Im Erstaunen
tiber dieses leise, verhaltene Wundersame liege im Film das
Gegenstiick zur authentischen christlichen Offenbarung vor:
Ayfre begreift sie als «Enthiillung einer geheimnisvollen Anwe-
senheit» innerhalb des Realen, oder, vorsichtiger, als Ahnung,
dass im Sichtbaren mehr ist als nur das Sichtbare. Das «kon-
templative» Kino, an das Henri Agel im Gefille dessen, was wir
konsequenten Realismus nennen, gedacht hat, dieses Kino ist
heute fur die meisten Zuschauer von einer schwer ertréiglichen
Kiinstlichkeit. Der Uberraschungs-Erfolg von Yong-Kyun Baes
«Dharmaga tongjoguro kan khadalgun? » (Warum Bodhi-Dhar-
ma in den Orient aufbrach?, 1988) lésst allerdings aufhorchen
und hoffen, dass die Akzeptanz fiir ein meditatives, spirituelles
Kino wachsen kénnte — vielleicht im Sinne einer Gegenstromung
zur Inflation der Bilder auf den Fernsehkanilen. H

Von der Redaktion gekiirzt und bearbeiteter Vortrag, den der
Autor, wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl fiir biblische
Theologie an der Universitdit Regensburg, im September an der
«Jahrestagung der katholischen Filmarbeit 1992» in Berlin
gehalten hat.



	Pfade zum Absoluten?

