
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 44 (1992)

Heft: 12

Artikel: Pfade zum Absoluten?

Autor: Zwick, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


; i

s«

SU

I

I ;

m
wr~w

«4,

• ~'l f}

•Ii»

11«

i....---theologischen
damit in aller Regel eine
Ilill mmmmm rnmmm i llll*: Îi i» '"""

m S'

des Bildes ist,:

Düsan Makeveje\

an sich dabei in ganz unterschiedlichen

Graden an Deutlichkeit manifestieren: Der Bogen spannt sich

von explizit religiösen Stoffen, wie etwa im Heiligen- oder

Bibelfilm, über Bearbeitungen von Themen wie Schuld,

Umkehr, Sinn- oder Identitätssuche sowie über motivliche oder

parabolisch-indirekte Bezugnahmen auf religiös bestimmte

Handlungs-Paradi gmen wie «Pilgerfahrt» oder «Passion» bis hin

zu mythischen Dimensionen in der Tiefenstruktur von dann nur
mehr vermeintlich «profanen» Filmerzählungen. Angewandt auf

Beispiele des neueren Filmangebots reicht das Spektrum also

von Filmen wie Alain Cunys «L'annoncefaite à Marie» (Mariä

Verkündigung, 1991, vgl. ZOOM 9/92, S. 8ff.) über Terry
Gilliams «The Fisher King» (König der Fischer,1991, ZOOM

21/91) bis hin zu einer Variation von Motiven des biblischen

Sündenläll-Mythos im Hintergrund von Sean Penns «TheIndian

Runner» {1990, ZOOM 22/91).





Titel TYPOLOGIE DES RELIGIÖSEN FILMS

Nicht zuletzt auch in Kreisen der christlichen Filmarbeit wird
andererseits schon seit geraumer Zeit vor einer einseitigen

Fixierung auf die Inhaltsebene gewarnt. Zum einen waren

bekanntlich offensichtliche stofflich-thematische Bezugnahmen

auf die Sphäre des Religiösen allzu oft nur ein Vorwand für ganz

anders gelagerte Interessen, für prächtige Schaustücke etwa oder

kassenträchtige Skandale. Zum anderen sah man sich desto eher

dem Vorwurf einer Okkupation von Filmen für die eigene

«Ideologie» ausgesetzt, je mehr die religiöse Qualität eines Films

nur in je tieferen Schichten seiner inhaltlich-thematischen Struktur

festzumachen war und diese dann in dazu geeigneter Weise

beschrieben (und eben bisweilen auch umgeschrieben) wurde.

Schliesslich gelte es auch, das Proprium des Films, seine visuelle

Dimension also, gegenüber den weithin auch im Medium Literatur

transportierbaren Erzäh\inhalten stärker zu gewichten.

Nicht anstelle, sondern komplementär zu einer Vertiefung
und Ausdifferenzierung der inhaltlichen Kriterien, wie sie jetzt
auch das neue vom Katholischen Institut für Medieninformation

Köln herausgegebene Lexikon «Religion im Film» vornimmt,
muß auch das Nachdenken über die Ausdrucksseite vertieft

werden. Darum geht es im folgenden um eine Bestimmung und

Beschreibung des «Religiösen» an einem Film von seiner

Ästhetik her - Ästhetik verstanden in jenem engeren Sinn einer

Reflexion über die «formalen Ausdrucksqualitäten eines

Kunstwerks» wie sie kürzlich erst wieder Karl Heinz Bohrer gegen den

Trend zu einer Pan-Ästhetisierung aller Lebensbereiche verteidigt

hat. Bei der Skizzierung der Wege, die im Film eingeschlagen

wurden, um über die Ausdrucksebene eine Verbindung zur

Sphäre des Religiösen herzustellen, wird verschiedentlich an

bereits vorliegende Theorieansätze angeknüpft. Ich will dabei

versuchen, diese und die noch zu ergänzenden Wege zu Pfaden

zum Absoluten zu ordnen.

I. DAS WUNDERBARE
Eine in der Filmliteratur beliebte Unterscheidung zweier

grundlegender Traditionslinien bildet den geeigneten Ausgangspunkt

für eine Auffächerung der Pfade filmästhetischer Gestaltung im

Bemühen um einen Brückenschlag vom Sichtbaren zum

Unsichtbaren: die Unterscheidung zwischen einemformativen und

einem realistischen Kino. Während der realistische Film
tendenziell der vorgegebenen Wirklichkeit folgt und diese selbst zu

erschließen sucht, schafft das formative Kino neue (filmische)

Wirklichkeiten. Jede der beiden in sich sehr vielgestaltigen

Linien führt sich auf einen der «Erzväter» des Films zurück: Die

formative Linie wird oft programmatisch mit dem Namen Sergej

M. Eisenstein verbunden; hinsichtlich ihres Strangs einer

Imagination phantastischer Welten reicht sie aber bis auf den

Kintopp-Zauberer Georges Méliès zurück. Die andere, auf die

«äußere, natürliche» Realität fokussierte Tradition kann die

Gebrüder Lumière, die als Dokumentaristen des Alltäglichen

begonnen haben, als ihre Ahnherren anführen. Sie hat im
französischen FilmkritikerAndré Bazin ihren maßgeblichen Theoreti¬

ker gefunden. In Anlehnung an Abbé Amédée Ayfre, einen seiner

Schüler, seien die beiden Richtungen schlagwortartig als die des

Wunderbaren und die des Wirklichen angesprochen.

Das illusionistische Wunderbare
Eingedenk Lessings Diktum vom Wunder als «des Glaubens

liebstem Kind» ist es nicht überraschend, dass sich das Kino, als

es sich um die religiösen Gefühle der Zuschauer zu bemühen

begann, frühzeitig einen starken Hang zur Méliès-Linie an den

Tag legte. Der Erfindungsreichtum von Méliès, was immer neue

Filmtricks anbelangt, kam dabei der Bewegung des Films zum

Wunderbaren sehr entgegen. Ein solch Wunderbares kann

zweifelsohne auch von ausgesprochen nicht-illusionistischer

Charakteristik sein. Worum es aber zunächst gehen soll, ist das

illusionistische Wunderbare: jene inszenatorischen Verfahren,

mittels derer - unter möglichst geschickter Nutzbarmachung des

inhärenten Realismus des Bildes- das Wunderbare als mehr oder

minder wirklich erscheinen soll.

Das «mehr oder minder» ist keine Floskel: Bei «Illusio-

nierung» denkt man zwar immer an ein «Einwickeln» des

Zuschauers, immer daran, dass er im Eintauchen in die projizierten
Welten vergessen soll, dass er im Kino sitzt. Dennoch sollte

hinsichtlich der Orientierung dieser Illusionierung differenziert

werden: näherhin hinsichtlich des intendierten (bzw. aus den

Werkstrukturen hervorgehenden) Anspruchs, der sich mit dem

vor Augen gestellten Bild- oder Ereigniszusammenhang verbindet.

Es macht ja einigen Unterschied, ob eine Filmerzählung (a)

ein «wahres» Korrelat in der Wirklichkeit (in Vergangenheit,

Gegenwart oder auch Zukunft) zu repräsentieren beansprucht

oder ob (b) von vornherein und unzweifelhaft auf eine derartige

Plausibilität verzichtet wird. Ob also zum Beispiel das gewis-

sermassen Makro-Wunder der Menschwerdung Gottes thematisiert

wird oder ob ein Science-Fiction-Klassiker wie Frank

Herberts Roman «Dune» eindrucksstark zu verfilmen gesucht

wird wie 1983 von David Lynch in seinem gleichnamigen Film.

Zunächst zur zweiten Variante: zur Illusionierung ohne

Anspruch, in historischen Kategorien beschreibbare Wirklichkeit

zu repräsentieren. Wird eine «andere» Wirklichkeit illusionistisch

etabliert und der Zuschauer in sie zu entführen gesucht,

dann geschieht dies sicher oftmals allein deshalb, um den stets

vorhandenen «Appetit auf Illusion» zu befriedigen. Diese zweite

Variante eröffnet aber auch weite Räume, um z.B. Denk- und

Vorstellungsmöglichkeiten modellhaft durchzuspielen und so

die «ewigen» existentiellen Fragen je neu erzählend zu reflektieren.

Es ist kein Zufall, daß viele der Filme, die sich der

Dimension des Religiösen öffnen, dem Pfad des Phantastisch-

Visionären folgen. Denn damit können sie einerseits unmißverständlich

auf die Ebene des parabolisch-indirekten Sprechens

weisen und andererseits trotzdem den reichen Möglichkeiten des

Kinos Raum geben. Blickt man z.B. auf Tarkowskijs «Stalker»

(1980) oder «Solaris» (1972), dann werden selbst die entschiedensten

Verfechter eines asketischen Realismus zugeben müs-

14 ZOOM 12/92



sen, daß es nicht die schlechtesten Filme mit religiöser Valenz

sind, die in dieses Lager gehören.

Bei all ihrer bildmagischen, illusionierenden Kraft fordern

Andrej Tarkowskijs Filme vom Betrachter immer zugleich ein

gehöriges Maß an geistiger Aufmerksamkeit und herme-

neutischer Anstrengung ein; und gerade aus dieser

Gleichzeitigkeit im Anrühren von Emotion und Intellekt speist sich ihre

Energie. In ebenso entschiedener wie problematischer Konzentration

auf emotionale Überwältigung und Suspendierung der

kritischen Vernunft präsentieren sich dagegen die Werke, die

dem anderen Subpfad innerhalb des illusionistisch vorgestellten

Wunderbaren zuzuordnen sind: jene Filme also, die sich - sei es

in ihrer Gesamtanlage oder «nur» in besonders aufgeladenen

Momenten - bemühen, den Eindruck einer Realpräsenz, einer

wirklichen Gegenwart des Numinosen zu beschwören. Diese

Präsenz kann dabei entweder in einer Bewegung der «Trans-

aszendenz», in Richtung auf ein positiv besetztes Göttliches,

gesucht werden, oder aber - in gegenläufigem Sinn - in einer

Bewegung der «Transdeszendenz», in Richtung auf das

Diabolisch-Dämonische, die «dunkle» Seite des Heiligen. Beispiele

dafür, mit welchen Mitteln versucht wird, das Übernatürliche als

«anwesend» erscheinen zu lassen, könnten zuhauf dem Genre

des Horrorthrillers entnommen werden: Denn damit der Thrill

gelingt, muss der Eindruck einer Realpräsenz des Sinistren

möglichst intensiviert werden.

Ich möchte mich hier aber auf die transaszendente Linie, die

Linie einerpositiven Bezugnahme auf das Absolute, konzentrieren.

Die wohl prominentesten Beispiele, dass Filme mit einem

auch thematischen Bezug zum Numinosen antreten (bzw. wenigstens

von vielen Zuschauern dessen verdächtigt werden müssen),

ein Bild von Ereignissen zu vermitteln, wie diese «wirklich»

waren oder wenigstens gewesen sein könnten, hält das Genre des

Jesusfilms bereit. Hier findet sich ein ganzes Bündel von

inszenatorischen Verfahren, mit denen sich immer wieder die

Hoffnung verbindet, dass sie die Bilder förmlich mit
Transzendenz zu imprägnieren vermögen. Dass sich nicht wenige

dieser Verfahren ausgerechnet an Franco Zeffirellis «Jesus of
Nazareth» (1977) sehr schön illustrieren lassen, ist erstaunlich.

Erstaunlich deshalb, weil hier sogar dem vergleichsweise

eindrucksschwächeren Fernsehbild die Fähigkeit zugetraut wird,
eine Erfahrung des Numinosen zu stiften, und dies obendrein mit

Blick auf ein Publikum, von dem eigentlich erwarten werden

dürfte, dass es nach achtzig Jahren Kinogeschichte in den

filmischen Mitteln schon recht versiert und entsprechend

«immunisiert» ist. Sieht man Zeffirellis Mehrteiler, könnte man

meinen, das Numinose komme im illusionistischen Wunderbaren

und dieses wiederum im Mirakel zu sich. Jedenfalls müssen

es sich hier etliche der neutestamentlichen Wundergeschichten

gefallen lassen, naturalistisch und emotionsheischend ausgemalt

zu werden.

Zwar erbauten sich viele Zuschauer an Zeffirellis Epos, und

der Osservatore Romano attestierte ihm sogar: «Dieser Christus

«L'annonce faite à Marie» von Alain Cuny (1991)

«Dune» von David Lynch (1983)

«Stalker» von Andrej Tarkowskj (1980)

ZOOM 12/92 15



Titel TYPOLOGIE DES RELIGIÖSEN FILMS

Das nicht-illusionistische Wunderbare
Mit dem doch grundsätzlichen Vorbehalt gegenüber

der Maximalstufe des «Wunderbaren» im

Sinne einer intendierten «Realpräsenz» ist das

mit dem Namen Méliès verbundene Paradigma

keineswegs insgesamt als untauglich für den

religiösen Film abgewiesen. Neben dem bereits

skizzierten, ins Parabolische gewendeten Sub-

pfad illusionistischer Ausrichtung, verdient in

diesem Zusammenhang vor allem auch die

Möglichkeit eines «Wunderbaren» von dezidiert

nicht-illusionistischem Zuschnitt Beachtung.

Nach Massgabe der auf seine Inszenierung

verwandten Mittel gliedert sich der Pfad eines

nicht-illusionistischen Wunderbaren wieder in

zwei Stränge: in ein (vermeintlich) naives und in

ein ausgesprochen artifizielles Wunderbares.

Das artifizielle Wunderbare steht in grösserer

Nähe zu den visionären, mit einem «poetischen»

Wahrheitsanspruch verbundenen Welten des

illusionistischen Pfades. Es unterscheidet sich

von ihnen aber darin, dass es weniger «andere»

Wirklichkeiten imaginiert als die vertraute Realität

oder, weiter gefasst, die erste Wirklichkeit
deformiert oder durch extreme Stilisierung
verfremdet. Durch einen möglichst forcierten,

bisweilen förmlich exaltierten Einsatz filmischer

Mittel will das artifiziell Wunderbare das Wahr-

nehmungskontinuum und mit ihm das Vertrauen

in die Alleingeltung der «ersten» Wirklichkeit
aufbrechen oder eingeschliffene Sehweisen

irritieren und die gewohnte Sicht der Wirklichkeit -
vielleicht auch über die Dauer der Projektion
hinaus - mit einem Fragezeichen versehen.

Verbindet sich die Destabilisierung der

Betrachterperspektive mit einem religiösen Sujet, wie z.B.

in Sergej Paradschanows «Teny sabytych prjedkow» (Die
Feuerpferde, 1965) mit der Geschichte von einer den Tod transzen-

dierenden Liebe, dann wird die religiöse Wertigkeit solcher

Destabilisierungen oder Desorientierungen unterstrichen und

spezifisch ausgerichtet. Neuere Beispiele in diese Richtung
finden sich im Epilog von Rainer Werner Fassbinders «Berlin

Alexanderplatz» (1980) oder in Derek Jarmans «The Garden»

(1990), einer apokalyptisch-bizarren Variation der Sündenfall-

«Jesus of Nazareth» von Franco Zeffirelli (1977)

«II vangelo secondo Matteo» von Pier Paolo Pasolini (1964)

ist wahrer Gott und wahrer Mensch, wie wir ihn schon lange gern

einmal in den Medien dargestellt haben wollten.» Zeffirelli zeige

«einen Christus, dem nichts von seinen wesentlichen Zügen

fehlt.» Bei vielen anderen stiess der Film aber auch auf heftige

Ablehnung, und zwar nicht zuletzt aufgrund der (in ihren Augen)

angestrengt und aufdringlich um den Eindruck einer Hierophanie

bemühten Szenen («Hierophanie» verstanden mit Mircea Eliade

als «Manifestation des Heiligen»), Wie bei Zeffirelli läuft das

«Wunderbare» in religiösen Filmen stets Gefahr,

zu einem kontraproduktiven Moment zu werden,

weil man meint, es allzu illusionistisch beschwören

zu sollen: Einmal als synthetisches Produkt

der Traummaschine «Kino» durchschaut, zieht

es auch seine ganze Umgebung in den Strudel des

Misstrauens.

16 ZOOM 12/92



und Leidensgeschichte.

Vom artifiziellen Wunderbaren, das sich gegen eine

Illusionierung sperrt, zu unterscheiden ist ein «naives» Wunderbares.

Statt des furiosen, die Wahrnehmung destabilisierenden

Wirbels der filmischen Mittel oder extrem künstlicher

Stilisierungen ist es bei diesem «naiven» Subpfad gerade die Plumpheit,

das Durchschaubare eines direkt inszenierten Wunderbaren,

was sich einem emotionalen Mitgehen in den Weg stellt.

Klassische Paradigmen hierfür finden sich in Filmen Pier Paolo

Pasolinis: beispielsweise die Wunderszenen in «II vangelo

secondo Matteo» (Das Erste Evangelium - Matthäus, 1964), die

Franziskusepisode und die Raben-Handlung in «Uccellaci e

uccellini» (Grosse Vögel - Kleine Vögel, 1965) oder die Elevation

der Magd Emilia und der aus ihren Augen fliessende Tränenbach

in «Teorema» (Teorema - Geometrie der Liebe, 1968).

Erinnert werden könnte etwa auch an die «zauberhaften» Szenen

in Vittorio De Sicas «Miracolo a Milano» (Das Wunder von

Mailand, 1951). Die scheinbare Naivität, mit der hier wie dort

wundersame Vorgänge in Szene gesetzt sind, darf nicht mit
künstlerischem Unvermögen verwechselt werden; sie ist

vielmehr ein reflektiert (oder in künstlerischer Intuition) eingesetztes

Mittel, um die Zeichenhaftigkeit, die poetische Wahrheit des

Dargestellten zu akzentuieren und die Frage nach der Bedeutung

auf die Ebene des analogen Sprechens zu verweisen. Abgesehen

von filmischen Mysterienspielen wie etwa Bergmans «Det

sjunde inseglet» (Das siebente Siegel, 1956), die man am besten

hier einordnet, hält sich kaum ein Film durchgängig auf dem

Niveau des «naiv» Wunderbaren. Wie in den genannten Beispielen

sind es in vielen Fällen lediglich einzelne in diesem Stil

gehaltene Segmente, die gewissermassen wie Impulsgeber eine

parabolische Lektüre anstossen und - so z.B. bei der religiösen

Charakteristik der Emilia-Wunder in «Teorema» - deren

Richtungssinn anzeigen.

II. DAS WIRKLICHE
Daß bei der zuletzt angesprochenen Variante des formativen

Pfades, dem «naiven» Wunderbaren, das «Wunderbare» einer

dominant dem Paradigma des «Wirklichen» verpflichteten

Gestaltung subordiniert sein kann, z.B. eben im Sinne einer

Rezeptionsanweisung, das ist eines von vielen möglichen Beispielen,

die immer wieder in Erinnerung rufen müssten, dass unsere

Aufgliederung der Ansätze und ihre Verteilung auf die beiden

Hauptpfade des «Wirklichen» und des «Wunderbaren» nur

idealtypischen Charakter hat. Dieses Moment des

Idealtypischen gilt nun in ganz besonderem Masse für die

Binnengliederung des Repertoirs innerhalb des Paradigmas des

«Wirklichen».

Eine erste Sortierung der Gestaltungsweisen, die eine

tendenziell realistische Orientierung bereithält, läßt sich hier im

Rückgriff auf eine Unterscheidung von André Bazin vornehmen:

Dieser will je nach Umfang der Bearbeitung der Wirklichkeit mit
den spezifischen Möglichkeiten des Films einen «ästhetischen»

«Teny sabytych prjedkom» von Sergej Paradscha-

now (1965)

«The Garden» von Derek Jarman (1990)

«Miracolo a Milano» von Vittoria De Sica (1950)

ZOOM 12/92 17



Titel TYPOLOGIE DES RELIGIÖSEN FILMS

«Dekalog 1» von Krzysztof Kieslowski (1988/89)

oder - m. E. besser - ästhetisierten Realismus von einem «wahren»

oder «puristischen» Realismus abheben. Um die negative

Konnotation des von Andrew Tudor als «puristisch», von Bazin

dagegen - freilich ebenfalls mit wertendem Akzent - als «wahr»

qualifizierten Typs von Realismus zu vermeiden, soll er in

unserer Übersicht als konsequenter Realismus angesprochen

werden.

ÄSTHETISIERTER REALISMUS

Den ästhetisierten Realismus kennzeichnet eine Anreicherung

oder Verdichtung der signifikativen Qualität, der Verweisungskraft

und des Bedeutungspotentials der von ihm gezeigten

(filmischen) Wirklichkeit. Diese Anreicherung kann wiederum

in verschiedener Weise erfolgen. Entweder über eine besonders

akzentuierte Rede, was hier meint: über Stilisierung (zu ihr

rechne ich auch die Abstraktion); oder aber die Verdichtung

erfolgt mittels eines Ausgriffs auf Momente figurativer Gestaltung.

«Figur» sei hier mit Dudley Andrew verstanden als «direk¬

te Repräsentation von Bedeutung». Figuren drängen auf

Interpretation und hermeneutische Anstrengung, begreift

man sie im Sinne Andrews als «Teile von Kunstwerken, die

sich dem gemeinen Sinn und unmittelbaren Verstehen

widersetzen.» Dies weist auf die Tradition der antiken

Rhetorik, die Figuren als mittels von Assoziation und

Substitution hergestellte Abkürzungen (shortcuts) im Prozeß

der Bedeutungsbildung ansah. Wie z.B. auch der Blick auf

die urchristliche Literatur zeigt, sind Figuren für die religiöse

Rede äusserst wertvoll, indem sie die Verständigung

über komplexe Zusammenhänge nachhaltig erleichtern.

Jene Figuren, die, um Bedeutung zu gewinnen, beim

Rezipienten Wissen voraussetzen, bilden innerhalb der

figurativen Rede einen kognitiven Subpfad. (Vor-)Wissen

ist beispielsweise verlangt, wenn auf werkexterne Repertoires

ausgegriffen wird, etwa auf konventionalisierte

Zeichen und Symbole, solchen also wie sie in Symbol-Lexika

etc. zusammengestellt sind; Wissen oder habitualisierte

Film-«Erfahrung» braucht es z.B. ebenfalls, um Schablonen

metonymischer, sozusagen «abgekürzter» Handlungsführung

dechiffrieren zu können.

Ein weiterer Subpfad ist der emotive, der strenggenommen

bereits die «Figur»-Vorstellung übersteigt. Er umfasst

jene Fälle, bei denen durch eine geeignete Bearbeitung und

Organisation des Materials prozesshaft neue Bedeutung

erschlossen wird, und zwar zunächst allein über den

Gefühlseindruck, den die so oder so organisierten Bilder beim

Rezipienten evozieren. (Was natürlich nicht heisst, daß

dieser Eindruck dann nicht weiter reflexiv aufgearbeitet

werden könnte und sollte.) Worum es hier im wesentlichen

geht, ist die (filmische) Metapher. Der Blick richtet sich

dabei jedoch weniger auf die der rhetorischen Tradition der

Antike verpflichteten Montage-Metapher à la Eisenstein,

bei der durch die «geschickte Zusammenstellung von Stük-

ken von Rohmaterial» eine in diesem Material selbst nicht

enthaltene Idee ausgedrückt wird. Ich denke hier vielmehr an

Paul Ricoeurs Auffassung der Metapher: Ricoeur begreift sie als

«kalkulierte Dissonanz», welche zu einer «Neubeschreibung der

Wirklichkeit» anhält. Dabei verbindet das die Metapher
auszeichnende Moment der «Unterbrechung» des Alltäglichen,
Vertrauten, normalerweise Erwarteten, mit dem, was auf der

Ebene «religiöser Erfahrung 'Einsicht' (insight)» genannt wird.

Das macht metaphorische Prozesse für religiös-spirituell interessierte

Filme so bedeutsam. Ein schönes Beispiel für einen so

verstandenen metaphorischen Prozess ist KrzysztofKieslowskis

«Dekalog 1 » 1988/89): Der tragische Tod seines Sohnes durchkreuzt

(als sehr starkes Moment der Desorientierung) die

Lebenshaltung des alleinerziehenden Vaters. Seine dezidiert

vernunftorientierte Haltung wird brüchig und eine

Neubesinnung auf die zuvor abgeblendete Frage nach dem Sinn des

Leids, und damit nach Gott, kommt in Gang, freilich ohne dass

derFilm deren Ausgang zeigen würde. Er endet mit der Frage, die

18 ZOOM 12/92



sich in der Revolte gegen Gott, im Umstürzen seines Altares,

artikuliert.

Die Wirkung des «transzendentalen Stils» wird durch

bestimmte Verfahren der Stilisierung und Abstraktion nachhaltig

unterstützt, indem sie die einzelnen Stufen und die Wechsel

zwischen ihnen akzentuieren. Die Verdichtung mittels

Stilisierung braucht nicht durchgängig zu sein. Um einem Film eine

hieratische Aura bzw. religiöse Dimension zu verleihen, genügen

mitunter schon punktuelle Verdichtungen, die dann auf das

Ganze ausstrahlen können (es sei denn ihre Wirkung würde

durch Gegenkräfte annulliert). Zu denken ist hier besonders an

das Ensemble von stilistischen Verfahren, das einem in Pier
Paolo Pasolinis frühen Filmen begegnet und von ihm selbst als

«sakraler» Stil bezeichnet wurde. Im Bereich des im weitesten

Sinne «religiösen» Films ist dieser Stil wohl das prominenteste

Beispiel dafür, wie auf dem Boden einer tendenziell realistischen

(hier «neorealistischen») Gestaltung eine Anreicherung in Richtung

des Religiösen erfolgen kann. Auch wenn z.B. in
«Accatone» (1961) die Musik aus Bachs Matthäuspassion einigen

Anteil an der religiösen Bedeutungsschicht hat, die den

Leidensweg des Protagonisten zur Passionsgeschichte überhöht.

sprach Pasolini vom sakralen Stil speziell mit Blick auf die

visuelle Gestaltung: mit Blick auf die von ihm angestrebte, wie

er sie nennt, «technische Heiligkeit des Sehens».

Konsequenter Realismus
Ist beim sakralen Stil die Überhöhung der Realität augenfällig, so

ist er in manchen seiner Züge doch nicht weit entfernt von jenem

Realismus, den André Bazin als den «wahren» verfochten hat.

Nicht zufällig wurden ja Pasolinis frühe Filme gerne dem

Neorealismus zugerechnet, jener Richtung also, in deren

gelungensten Werken Bazin und seine Schüler ihre Vorstellung von
Realismus in idealer Weise eingelöst sahen. Denn auch beim

sakralen Stil geht es letztlich um eine Intensivierung, eine

Konzentration des Blicks auf die Wirklichkeit. Nur dass eben

Pasolini auf besondere Stilmittel setzt, um mit ihrer Hilfe für die

Tiefe, und damit letztlich für die «Heiligkeit des Realen» zu

sensibilisieren. Jedenfalls zu Beginn seines Filmschaffens

vertraute Pasolini weniger darauf, daß diese Tiefe allein durch das

«schmucklose Filmbild» entborgen werden kann. Ein solches

Vertrauen charakterisiert dagegen Bazins Position: Er hält dafür,

dass bei einem möglichst dichten, ungekünstelten Blick auf die

La Strada» von Frederico Fellini (1959)

ZOOM 12/92 19



Titel TYPOLOGIE DES RELIGIÖSEN FILMS

«Dharmaga tongjoguro kan khadalgun?» von Yong-Kyun Bae (1989)

Wirklichkeit im Konkreten auch der (von ihm als Christ

geglaubte) Sinn in und hinter dieser Wirklichkeit aufscheint. Auf
diesem Gedanken von der selbsttranszendierenden Kraft des

intensiven Blicks auf die unverstellte Wirklichkeit haben dann

Amédée Ayfre und Henri Agel ihre speziell der Ästhetik des

religiösen Films gewidmeten Überlegungen aufgebaut. Im

Unterschied zum metaphorischen Prozeß, wie wir ihn innerhalb des

figurativen Pfades skizziert haben, bedarf es für Ayfre und Agel
keiner Dissonanz oder Extravaganz im Ereignishaften, um eine

größere Tiefe zu erfahrbar zu machen, um eine letztlich religiöse

Sicht der Wirklichkeit anzustossen. Für sie braucht es «nur»

einen besonders gestimmten Blick auf die Wirklichkeit,
gewissermaßen eine «Extravaganz des Sehens». Es ist eine verhaltene,

gleichwohl untergründig sehr wohl wirksame Extravaganz, die

sich allein aus der Art und Weise der Beobachtung der gewöhnlichen

Wirklichkeit durch das Objektiv der Kamera ergibt, und

durch die diese Wirklichkeit um neue Aspekte, um neue

Sehweisen bereichert wird.

Die phänomenologische Ästhetik von Mikel Dufrenne hat

das übergreifende Anliegen der Kunst beschrieben als eine

«fortgesetzte Verdichtung der Oberfläche», um so der unaus-

schöpflichen Fülle des Seins gegenwärtig zu werden. Im

Anschluss an diese Auffassung formulierte Ayfre seine immer

noch bedenkenswerte Theorie eines Wunderbaren im Film, das

sich ganz auf das Reale gründet: Gegenüber einem illusionistischen

Wunderbaren, das auf den Zuschauer von vornherein

einen irrealen Eindruck

mache, setzt Ayfre auf die

«Enthüllung der wunderbaren

Aspekte der Welt» selbst. Bei

einer subtilen künstlerischen

Handhabung seiner Mittel
werde diese «Enthüllung»
gerade durch die Eigenart des

Filmmediums möglich. Ayfre
denkt an ein Wunderbares,

das keine Ausflucht aus dem

Realen ist, sondern im Gegenteil

ein Sich-Einlassen auf

dieses in solcher Intensität,

dass es möglich wird, Aspekte

in ihm zu erschließen, die

sonst übersehen worden

wären. Beispielsweise könne die

Kamera den Zug der Wolken

so einfangen, dass die banale

Signifikation eines metereo-

logischen Zeichens überstiegen

und in ihm etwas vom
Geheimnis der Schöpfung

spürbar werde. Es mache die

Eigenart des Kamerablicks

aus, dass er selbst das Alltägliche so zu erfassen vermag, dass in

ihm etwas sichtbar wird, was wir zuvor nicht zu sehen vermocht

hatten. Filme wie «La strada» (Federico Fellini, 1954) oder

«Francesco, giuüare diDio» (Roberto Rosselini, 1950) zeigten

beispielhaft, worum es geht: um das «Wunderbare der Realität»,

das «Wundersam-Wirkliche» des Alltagslebens. Im Erstaunen

über dieses leise, verhaltene Wundersame liege im Film das

Gegenstück zur authentischen christlichen Offenbarung vor:

Ayfre begreift sie als «Enthüllung einer geheimnisvollen
Anwesenheit» innerhalb des Realen, oder, vorsichtiger, als Ahnung,
dass im Sichtbaren mehr ist als nur das Sichtbare. Das

«kontemplative» Kino, an das Henri Agel im Gefälle dessen, was wir
konsequenten Realismus nennen, gedacht hat, dieses Kino ist

heute fur die meisten Zuschauer von einer schwer erträglichen

Künstlichkeit. Der Überraschungs-Erfolg von Yong-Kyun Baes

«Dharmaga tongjoguro kan khadalgun?» (Warum Bodhi-Dhar-

ma in den Orient aufbrach?, 1988) lässt allerdings aufhorchen

und hoffen, dass die Akzeptanz für ein meditatives, spirituelles

Kino wachsen könnte - vielleicht im Sinne einer Gegenströmung

zur Inflation der Bilder auf den Fernsehkanälen. M

Von der Redaktion gekürzt und bearbeiteter Vortrag, den der

Autor, wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl für biblische

Theologie an der Universität Regensburg, im September an der

«Jahrestagung der katholischen Filmarbeit 1992» in Berlin

gehalten hat.

20 ZOOM 12/92


	Pfade zum Absoluten?

