
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 44 (1992)

Heft: 1

Artikel: Bildstark und gleichnishaft

Autor: Richter, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILME AUS DEM IRAN

Bildstark und
gleichnishaft
Erstmals sind in der Schweiz ab Januar Filme aus dem unbekannten
NACHREVOLUTIONÄREN FlLMLAND IRAN ZU SEHEN.

Robert Richter

Beim
Stichwort Iran greifen wir

rasch zu altbekannten Klischees:

schwarz verschleierte Frauen und

fundamentalistische Fanatiker. Schliesslich

haben die oft nicht wertfreien

Nachrichtenschlagzeilen in den letzten dreizehn

Jahren nicht den nötigen kritischen

Blick, sondern einen einseitigen,

verzerrten gefordert. Systematisch wurde

ein lapidares, politisch aber willkommenes

Feindbild aufgebaut. Angst und

unüberlegte pauschale Ablehnung sind die

Folgen. Zwei Personen, Salman Rushdie

und Betty Mahmoody, sind aus unter¬

schiedlichen Gründen zu Ikonen westlicher

Ablehnung gegenüber dem Iran

gemacht worden.

Die Kultur hat die Chance und die

Kraft, festgefahrene Bilder zu korrigieren.

Von Januar bis März dieses Jahres

wird dem Kinopublikum in der Schweiz

erstmals eine Auswahl an zeitgenössi-

«Baschu, gharibeh kuchak»

(Baschu, der kleine Fremde)

von Bahrain Beyzaie.

ZOOM 1/92 11



FILME AUS DEM IRAN

sehen Filmen aus dem Iran zugänglich

gemacht. Diese Reihe, «Filme aus dem

Iran», die in allen grösseren Städten ins

Kino kommt, ist das Resultat einer

engen Zusammenarbeit zwischen der

kommunalen Filmarbeit in der Schweiz

und jener in Deutschland. Zu sehen sind

elf Kinofilme, die uns den Blick iranischer

Filmschaffender auf das Leben in

ihrer Heimat öffnen.

Ein erklärtes Ziel der islamischen

Revolution von 1979 galt der Rückbesinnung

auf die kulturelle Identität und

der Stärkung dieser kulturellen

Eigenständigkeit. Vor der Revolution war die

Filmkultur, wie in so vielen Ländern

nicht nur der Dritten Welt, von der

internationalen Einheitskultur nach US-

amerikanischem Muster geprägt. Trotz

einzelner Höhepunkte hatten iranische

Filme von Qualität im Kino so gut wie

keine Chance. Nach der Revolution kam

es in der Filmpolitik zu einer Wende,

von der europäische Kulturpolitikerinnen

und -politiker nur träumen: Dem

Kulturkolonialismus internationaler

Medienkonzerne wurde ein Ende

gesetzt, und die einheimische Filmkultur

erhielt eine wirkungsvolle, staatliche

Unterstützung. Vor allem ab Mitte der

achtziger Jahre erreichte das iranische

Filmschaffen eine ungeahnte Blüte: Es

entstanden Filme von inhaltlicher

Brisanz und gestalterischer Identität, die

unser Bild vom fundamentalistisch

engstirnigen Iran demontieren.

Iranische Filme sind überraschend

bildstark und nehmen in gleichnishaften

und einfachen Geschichten Stellung

zum Leben im heutigen Iran. An die

Tradition persischer Erzählkunst anknüpfend,

wählen viele iranische Filmschaffende

eine überschaubare Geschichte

oder Situation, entlocken ihr mit

philosophischer Gründlichkeit alle möglichen

gedanklichen Varianten und spik-

ken sie mit Anspielungen auf das

Alltagsleben. Dabei macht das gekonnte

Spiel mit Bildmetaphern und visuellen

Ellipsen, welches das Publikum zum

Mitspielen und Mitinterpretieren

herausfordert, die künstlerische Faszination

des zeitgenössischen iranischen

Films aus. Der hoch entwickelte allegorische

Ausdruck, der die persische

Erzähltradition weiterführt, ist für das

Publikum leicht zu lesen und für die

Filmschaffenden eine elegante Art, vom

traditionellen Kulturerbe ausgehend, dem

Korsett allfälliger Zensurvorschriften

aus dem Weg zu gehen.

In iranischen Filmen sind die

Menschen, vor allem der jüngeren Generation,

überaus aktiv. Ungeachtet der kleinen

Erfolgschancen lassen sie ihr Bemühen

um ein selbstbestimmtes, besseres

Leben nie aus den Augen. Ein Meister

im Darstellen dieses Bemühens ist Amir

Naderi. Der autobiografisch beeinfluss-

te, am Festival des Trois Continents in

Nantes 1985 ausgezeichnete «Dawan-

deh» (Der Renner; ZOOM 2/86, S. 17)

zeigt, wie Naderi sagt, die Entwicklung

eines Jungen von chaotischer Existenz

zu geistiger Reife. Naderi lässt den Jungen

erkennen, dass sich sein ärmliches

Dasein in einem Land der Dritten Welt

nur ändert, wenn er selbst gestaltend in

sein Leben eingreift. Naderis späterer,

ebenfalls in Nantes (1988) preisgekrönter

«Ab, bad, khak»(Wasser, Wind, Sand)

führt das Thema mit dem gleichen

Schauspieler fort. Diesmal sucht der

Junge inmitten eines ausgetrockneten

Salzsees, inmitten einer lebensfeindlich

gewordenen Landschaft nach seinen

Eltern (seinen kulturellen Wurzeln) und

nach lebensspendendem Wasser.

Beharrlich wie seine Protagonisten

konzentriert sich Naderi in der Gestaltung

seiner Filme aufsein Thema, das ständige,

an Sisyphus erinnernde Abmühen:

Kein dramaturgischer Schnörkel, der als

Kompromiss an die Mainstream-Sehgewohnheiten

eingestuft werden müsste,

verschleiert die Klarheit der Bilder, in

denen sich die Kernfragen des Lebens

im Iran spiegeln. Naderi erzählt nicht,

sondern er beschreibt. Seine Bilder

beschreiben gesellschaftliche Zustände,

gegen die sich seine Figuren wehren.

Einen ganz anderen Blick in die

heutige iranische Gesellschaft öffnen

uns die Filme von Mohsen Machmalbaf,

der unbestritten der begabteste iranische

Filmautor der jungen Generation

ist. Seine Filme «Dastforusch» (Der

Strassenhändler, 1987) und «Arusi-ye

chuban» (Hochzeit der Auserwählten,

1989) erzählen vom Leben der sozial

Unterprivilegierten. Der an mythologischen

Zeichen reiche «Der Strassenhändler»

skizziert anhand dreier Episoden

ein düsteres Bild des Menschen

zwischen Geburt, Leben und Tod.

Machmalbafs Bild von der menschlichen

Unvollkommenheit «verweigert

sich konsequent allen Zugeständnissen

an eine glatte Ästhetik und das Bedürfnis

nach einer optimistischen

Botschaft», wie Michael Glünz in «Filme

aus dem Iran», der von Cinélibre

herausgegebenen, ersten deutschsprachigen

Publikation zum zeitgenössischen

iranischen Film, schreibt.

Machmalbaf, der als ehemaliger

politischer Kämpfer heute noch hinter

den Zielen der islamischen Revolution -
soweit sie berechtigt waren - steht, wirft
schliesslich in «Hochzeit der

Auserwählten» einen kompromisslos
kritischen Blick auf die iranische Wirklichkeit

zur Zeit des irakisch-iranischen

Krieges: Umsorgt von seiner Verlobten,

soll sich der Fotograf Hadschi nach

seiner Entlassung aus dem Spital von den

schweren seelischen und körperlichen

Verletzungen aus dem Krieg erholen.

Angesichts des Alltags in Teheran und

der Gleichgültigkeit der Menschen

gegenüber den Zielen der Revolution gerät

Hadschi aber immer tiefer in Depression

und Ernüchterung hinein.

Machmalbafs Filmkamera ist wie die Kamera

Hadschis, mit der er das Leben der

Unterprivilegierten einfängt, «das kritische

Auge der Revolution», wie ein Freund

12 ZOOM 1/92



Hadschis sagt. Wie sehr Mohsen Mach-

malbaf den sozial Schlechtgestellten aus

dem Herzen spricht, hält Abbas Kiarostamis

«Nama-ye nazdik» (Nahaufnahme,

1990) fest. Ein Arbeitsloser macht

einer wohlhabenden Familie vor, Mach-

malbafzu sein, und kommt dafür vor
Gericht. Kiarostami hat diese wahre

Geschichte mit den echten Personen des

Geschehens nachgestellt und bietet

durch Detailtreue einen selten dichten

Einblick in die Psychologie einer Gesellschaft.

Utopien formulieren und freisetzen

ist ein anderer, zentraler Wesenszug vieler

iranischer Filme. Auch hier ist der

zeitgenössische Film von der persischen

Erzählkunst beeinflusst, die oft positive

Vorbilder, anzustrebende Utopien
entwirft und damit eine gesellschaftspolitische

Erziehungsarbeit leistet. Utopien

finden wir vor allem in sogenannten

Kinderfilmen, die im Gegensatz etwa zu

vielen westlichen Kinderfilmen nicht

nur Kinder, sondern auch Erwachsene

zu packen vermögen. Bezeichnenderweise

war es ein Kinderfilm, der den

nachrevolutionären iranischen Film in

Europa bekannt gemacht hat: Abbas

Kiarostamis «Khaneh-ye doost kojast?»

(Wo ist das Haus des Freundes?, 1988;

ZOOM 4/90), eine Parabel, die gegen

Gehorsam und Angst und für

Eigenverantwortung plädiert.

Geprägt wird die Zukunft dereinst

von den Kindern von heute, wir
Filmschaffenden aber verkürzen die Zeit, die

Veränderungen im Iran brauchen, sagte

mir Ebrahim Foruzesch, Autor des

Films «Kelid» (Der Schlüssel, 1986) und

Mitbegründer des Institutes für intellektuelle

Entwicklung von Kindern und

Jugendlichen, das als engagierter Filmproduzent

mehrere der bedeutendsten

iranischen Filme ermöglicht hat. «Der

Schlüssel», der stilistisch an Robert

Bresson erinnert, erzählt von einem

Jungen, der zu Hause eingeschlossen ist,

weil seine Mutter einkaufen gegangen

ist. Unbeirrbar meistert er alle Situationen,

denn sein Ziel bleibt es, den Schlüssel

zu finden, der ihn befreien soll. Im

Schlussbild schaut uns der kleine Amir

Mohammad durch die geöffnete

Wohnungstüre entgegen. Ist dies die einzige

Türe, die der Junge öffnen sollte, fragte

mich Foruzesch rhetorisch.

Eine pazifistische Utopie formuliert

Bahram Beyzaies «Baschu, gharibeh ku-

chak» (Baschu, der kleine Fremde, 1986/

89). Bei einem Bombenangriff im

irakisch-iranischen Krieg muss der kleine

Baschu mit ansehen, wie Vater, Mutter

und Schwester sterben. Der Vater

versinkt in den Boden, obwohl er wie zum

Gebet die Arme gen Himmel streckt,

und für die Mutter wird der Tschador,

der Feuer fängt, zum todbringenden

Kleidungsstück.

Frauen und Kinder sind die Opfer

der Männergesellschaft, fasst Beyzaie

zusammen. Dem Kriegsleiden zu

Beginn des Films stellt er zum Schluss die

Völkerverständigung gegenüber.

Baschu flüchtet vom tiefen Süden in den

kulturell so unterschiedlichen Norden

des Landes, wo er von einer starken,

selbstbewussten Frau aufgenommen

wird, die sich den Vorurteilen und der

Fremdenfeindlichkeit der Dorfältesten

entgegenstellt und so dem kriegsgeschädigten

Jungen zu neuer Lebensfreude

verhilft. Mit seiner feingliedrigen

Geschichte der Annäherung zwischen

Menschen gehört «Baschu, der kleine

Fremde» zu den wirkungsvollsten

Friedensfilmen überhaupt.

In «Baschu, der kleine Fremde» und

zum Teil auch in «Schayad vaghti digar»

(Vielleicht ein andermal, 1988) knüpft

Beyzaie an das Frauenbild aus dem

Matriarchat an. Seine Arbeiten sind keinesfalls

die einzigen iranischen Filme, die

das Bild der Frau in diesem Land

aufgreifen und diskutieren. Verschiedene

Filmautoren und Filmautorinnen haben

in ihren Filmen die Situation der

muslimischen Frau im heutigen Iran thematisiert,

so auch Puran Darachschandeh,

die sich zum Ziel gesetzt hat, in all ihren

Filmen Frauen zu Hauptfiguren zu

erklären. Von dieser engagierten

Filmemacherin ist in der Reihe «Filme aus

dem Iran» ihr bislang letztes Werk,

«Zaman-e az dast rafteh» (Verlorene Zeit,

1990), zu sehen. Ausgehend von einer

Gynäkologin, die mitten in patriarchaler

Tradition ihre weibliche Selbstbestimmung

leben will, entwirft
Darachschandeh ein Bild von der Geduld der

muslimischen Frau.

Sein Leben in die

Hand genommen:
«Dawandeh»

(Der Renner)

von Amir Naderi.

ZOOM 1/92 13


	Bildstark und gleichnishaft

