
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 43 (1991)

Heft: 6

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
IM KINO

Le mari de la coiffeuse
Regie: Patrice Leconte I Frankreich 1990

CAROLA FISCHER

Es gibt Filme, die hat man fast
schon vergessen, wenn man aus
dem Kino geht, andere beschäftigen

einen nachhaltig aufgrund
ihrer Thematik. Und dann gibt's
solche, die klingen in einem
nach, tage-, wochenlang, wie ein
Song, den man am Morgen im
Radio hört und nicht mehr los
wird.

«Le mari de la coiffeuse»
gehört zu den letzteren. Diese
einfache Geschichte, deren Prolog

sich in erster Linie um eine
wollene Badehose dreht, die, von
einer fürsorglichen französischen
Mama selbstgestrickt, mit
Kirschen verziert (die man bei
ungenauem Hinsehen für Troddeln
halten könnte) zwei Buben vier
Jahre lang den Ferienaufenthalt
am Meer etwas vermiest durch
ihre unangenehmen Eigenschaften

(sie kratzt zwischen den Beinen

und trocknet nie), ist humorvoll

und melancholisch zugleich.
Allerdings - so erinnert sich
Antoine als Erwachsener gerne
zurück, hat diese Hose sein
Augenmerk auf seine Genitalien
gerichtet, die zu pflegen er sich
früh gewöhnte.

Und noch eine Erinnerung, die
Antoines Leben prägt: seine
Besuche im Coiffeursalon, wo er
- umnebelt von der erotischen
Aura und dem starken Geruch
der rothaarigen Coiffeuse - die
Sinnlichkeit entdeckt und wo ihn
der seitliche Einblick in den Aus¬

schnitt der Friseuse, der den
Blick auf ihre Brust freigibt, in
einen stundenlang andauernden
Sinnestaumel versetzt. Selten
wurden pubertäre Sehnsüchte so

stimmig auf der Leinwand in
Szene gesetzt.

Der Wunsch, eine Coiffeuse zu
heiraten, unbedacht auf des
Vaters Frage nach dem
Berufswunsch geäussert und mit einer
Ohrfeige quittiert, bleibt lebendig
in Antoine.

Antoine hat wohl die vierzig
bereits überschritten, da trifft er
Mathilde, die einen Friseursalon
für Herren besitzt. Mathilde ist
sanft und schön (hervorragend
gespielt von der hierzulande bisher

unbekannten Italienerin
Anna Galiena, für deren Entdek-
kung allein Leconte einen
«César» verdient hätte), die denkbar

idealste Inkarnation seines
Bubentraums.

Das höchste aller Gefühle

Damit beginnt eine der schönsten

und erotischsten
Liebesgeschichten des modernen Kinos.
Ein verrückter Film über einen
«amour fou» aus dem Alltag.
Keine Komplikationen,
Konflikte, kein Beziehungsknatsch,
einfach Liebe pur. Ein unspektakuläres

Drehbuch, dessen Plot
sich in drei Sätzen zusammenfassen

lässt - kaum vorstellbar, dass
ein solches Projekt bei den
Drehbuchprüfern in Bern angekommen

wäre. Aber zum Glück lebt
Patrice Leconte in Frankreich,

wo nicht nur ganz Paris von der
Liebe träumt, sondern auch
immer wieder wunderschöne
Filme über dieses höchste aller
Gefühle entstehen, die sich dem
Thema auf die vielfaltigste Weise
nähern. Mal wird ein endloser
Dialog, das Reden «darüber»
inszeniert wie in «Nuit d'été en
ville» (ZOOM 5/91) oder ein
Experiment in Kierkegaardschem
Geist wie in «La discrète»
beschrieben oder einfach eine
Beziehung als moderne Version
eines Märchens präsentiert wie
hier, «und von da an lebten sie

glücklich und zufrieden, und
wenn sie nicht gestorben sind ...»
Nur der Tod wird sie scheiden,
auch hier. Welch eine Idee, den
so profanen Beruf des Haarewaschens

und -Schneidens ins
Zentrum einer erotischen Phantasie
zu stellen, einen Frisiersalon als
Schauplatz für eine so konsequent

gelebte Liebesgeschichte
zu wählen.

Aber natürlich hat gerade
einer, der wie Patrice Leconte
aus der Werbung kommt, gelernt,
mit der Kamera die Sinnlichkeit
in Alltagstätigkeiten zu entdek-
ken. Aber wie er das macht!
Lecontes Meisterschaft besteht
darin, wie er mit seiner (beruflichen)

Herkunft umgeht. Seine
Bilder haben nichts gemein mit
der glatten Ästhetik der
Werbung, sie leben. Das ist eine
Frage des Blicks. Lecontes Blick
auf seine Figuren ist liebevoll,
nicht ausbeuterisch, nicht voyeu-
ristisch. Die männlichen Figuren
Lecontes sind Augenmenschen
wie er selbst. Ihre Anziehungskraft

liegt in ihrer Fähigkeit zur
Hingabe. «Monsieur Hire»
(ZOOM 19/89) ist ein Verlierer,

2 zom— 6/9 1



FIL M IM KINO

Erotik im Coiffeursalon:
Anna Galiena, Jean Rochefort.

der nicht erhört wird. Antoine
gewinnt Mathilde, obwohl auch
er kein attraktiver Mann im
herkömmlichen Sinn ist. Mathilde
ist, im Gegensatz zu Sandrine
Bonnaire in «Monsieur Hire»,
fähig, sich in diese Hingabe zu
verlieben.

Mit seiner Sicht auf die Beziehung

zwischen Männern und
Frauen trifft Leconte auf
unbeschwerte Weise genau den Punkt,
den auch Marco Bellocchio in
seinem manirierten und deshalb
missverstandenen Berliner
Wettbewerbsbeitrag «La condanna»
anspricht, nämlich die Frage: Ist
die Unfähigkeit der Männer zur
Hingabe auch eine Form des

sexuellen Missbrauchs der Frau?
Leconte gibt eine wunderbare
Antwort, indem er einen Mann
auf die Leinwand bringt, der mit
seiner uneingeschränkten Bereitschaft,

zu bewundern und zu
begehren, Liebe entstehen lässt.

Es wäre wohl verfehlt, Leconte
darauf festlegen zu wollen, dass

er mit diesem Film grosse
Antworten auf grosse Fragen geben
will. In erster Linie ist er ein
Geschichtenerzähler, der
wunderbare Bilder findet, um eine
Stimmung mitzuteilen. Und er
inszeniert mit schlafwandlerischer

Sicherheit Figuren, die sich
haarscharf am Wahnsinn bewegen.

Natürlich sind die beiden
ein wenig verrückt - wie alle, die
einen Absolutheitsanspruch
leben. Sie ziehen sich völlig in
ihren Salon zurück, leben nur für
sich und ihre Liebe. Die Aussen-
welt erreicht sie nur in Form der
männlichen Klientel von
Mathilde. Antoine geniesst es, seine
Frau bei der Arbeit zu beobachten,

sie mit Blicken und
Berührungen zu liebkosen; der kleine
Salon ist mit Erotik aufgeladen
wie die Umgebung eines Hochlei-
tungsmasts mit elektromagnetischen

Feldern. Leconte gehört
zum Glück nicht zu den
Regisseuren, die Erotik mit Bettgymnastik

verwechseln, so entgeht
sein Film jeder Peinlichkeit.

Leconte arbeitet gerne mit

denselben Schauspielern zusammen.

Seine bevorzugten männlichen

Darsteller sind Michel
Blanc («Monsieur Hire») und
Jean Rochefort. Rochefort habe
zu der Rolle des Antoine überredet

werden müssen, habe sich für
zu alt gehalten. (Die Kritikerin
der deutschen FAZ gibt ihm darin

recht, wenn sie sagt, dass man
als Zuschauerin nicht begreife,
warum dieser ältliche, unattraktive

Mann von einer so schönen
Frau geliebt werde.) Aber meiner
Meinung nach ist das der Trick,
mit dem Leconte arbeitet. Indem
er seine Männer so besetzt, gibt
er den Frauen breiten Raum.
Natürlich inszeniert er Männerträume,

aber er inszeniert sie so
jenseits von jedem Machismus und
mit einer solchen Wärme und
Menschlichkeit, dass es keinen
Augenblick abgeschmackt und
oder gar frauenfeindlich ist. Es

gelingt ihm zu zeigen, wie eine
Frau zum realisierten Traum
eines Mannes wird und dabei
selbst ihr Glück findet.

Anna Galiena sagt über ihre

6/9 1 ZWhL- 3



FILM IM KINO

Rolle: «Für mich ist ein schöner
Traum in Erfüllung gegangen,
denn ich konnte eine Frau
darstellen, die vor Liebe fast wahnsinnig

wird und ihre vollkommene

Befriedigung erst in einer
erhabenen Geste findet.» Denn es

ist Mathilde, die sich aus der
Angst heraus, das Glück könne
eines Tages zu Ende gehen, um¬

bringt. Sie lässt einen Wahsinni-
gen in den Trümmern seines
Glücks zurück. Und den
Zuschauer lässt sie trotzdem in dem
anfangs genannten Stimmungshoch

zurück, das gut gemachte
Filme auszulösen vermögen. Iff

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/82

«Le soulier de satin», in einen
Film umsetzte. Das geschah aus
innerstem Antrieb heraus: in der
Demut des Versuchs, die Summe
der Welterfahrung, wie Paul
Claudel sie in seiner «spanischen
Handlung in vier Tagen» als die
grosse Szene von irdischer
Sinneslust, Prüfung im Leiden und
metaphysischer Erlösungsgläubigkeit

zusammengefasst hatte, in
seine eigene Welterfahrung des
Nachgeborenen zu integrieren.

Non
ou a va gloria de mandar
Non oder der vergängliche Ruhm der Herrschaft

Regie: Manoel de Oliveira

I Portugal/Frankreich/Spanien 1990

«Eucharistischer» Same?

Kein Zweifel, Manoel de Oliveira
weiss sich, das «Undrama» Paul
Claudels liebend,nachträglich
dem Franzosen nahe auch
deshalb, weil den Filmkritikern
unbesehen einfiel, seinen Film
«Non ou a va gloria de mandar»
als einen «Unfilm» seinerseits zu

«Non oder der vergängliche
Ruhm der Herrschaft», Manoel
de Oliveiras jüngster Film, der
Film eines über Achtzigjährigen,
tut sich auf mit dem Blick auf
einen Baum. Einen mächtigen
Baum mit hohem Stamm und
ausladender Krone; sie lässt mit
ihrer Breite und Dichte die
wuchernde Tiefe des Wurzelwerkes

ahnen. Erhaben steht dieser
Baum, auf einem Hügel
vielleicht: von der Kamera, die ihn in
mählichem Gleiten umrundet,
wird er wahrgenommen hinaus
über die Äste und Wipfel der
Bäume ringsum. Gross und
einsam, seit undenklicher Zeit so
dastehend, geheimnisvoll. Kaum
je ist ein Film auf so schöne, so

bewegende, aber auch so irritierende,

weil ihre eigene Rätselhaftigkeit

nicht preisgebende Art
eröffnet worden. Der Baum, ein
Symbol, doch ein Symbol wofür?

Ihn umkreisend, langsam und

4 zmk_

ruhig, aus gleicher Ferne immer
und dennoch so, als tauchte sie
ein in das durchschattete Laubwerk

seiner Krone, lässt uns die
Kamera den Sinn des Symbols,
das der Baum ist, zwar erahnen,
aber nicht rätselfrei auflösen.
Das könnte, so denkt man, wohl
erst vom Ende her, vom Ende des
Films her, geschehen. Erfolgt
dann die erwartete Auflösung?
Bleibt der Baum ein Rätsel nicht
doch, widersetzt sich sein Bild
nicht der endgültigen Entschlüsselung?

Geheimnisvoll bleibt, was in
ihm sich inkarniert; vielleicht das
Nein, das im Titel des Films
steht. Vielleicht aber ist mit dem
Baum der fruchtbare Baum
gemeint, von dem Paul Claudel
spricht: der «fruchtbare Baum
aller Menschen, den der euchari-
stische Samen hervorbringt». Ist
es verwegen, den Film von
Manoel de Oliveira in diese Nähe
zu Paul Claudel zu rücken? Wenn
man das tut, dann darum, weil
der Portugiese vor wenigen Jahren

des Franzosen Hauptwerk,



FILM IM KINO

beanstanden. Nahe steht Oliveira
dem Genie des Franzosen natürlich

aus dem Grunde vor allem,
dass auch er Geschichten und
somit die Geschichte der
Menschen als ein Symbolgeschehen
auffasst. Wenn er dieses auch
nicht so entschieden, wie Paul
Claudel das getan hat, unter das

Zeichen des Kreuzes stellt. Doch
Sinn bekommt das Bild des Baumes

am Eingang seines neuen
Films dennoch dann, wenn es -
mehr bedeutend als einfach eine
ästhetisch vollkommene rhetorische

Formel - eben als ein eucha-
ristisches Symbol erfasst wird.
Dann gewinnt das Nein, das dem
Film den Titel gegeben hat, erst
seine eigentliche Tiefe. Und
macht die Fortsetzung der
Kamerabewegung, nachdem der Baum
umkreist ist, seinerseits erst
wirklichen Sinn: aus dem Kreis¬

rund gleitet sie in die Gerade. In
einem Travelling, das zur Achse
der Handlung wird, die von nun
an sich zuträgt. Diese Gerade ist
der Weg, auf welchem sich die
historischen Geschehnisse aneinander

binden, welche die
Geschichte Portugals als eine
Geschichte der Niederlagen
bezeugen.

Aus dem Kreisrund der
Umfahrt um den erhabenen
Baum in die Gerade ausgreifend,
erfasst konsequent deshalb die
Kamera einen Konvoi von drei
Armeelastwagen, mit denen ein
Leutnant der portugiesischen
Kolonialarmee und seine Soldaten

in Angola (aufgenommen in
Senegal) unterwegs sind. Auf
dem Hintergrund dieses Krieges,
eines Krieges in der jüngsten
Gegenwart, die Patrouille auf
ihrer Fahrt durch den Busch des

afrikanischen Landes begleitend,
setzt sich der Film auf die Spur
eines Epos, das die Geschichte
Portugals ist.

Dass in einem Film - der
vielleicht das Werk von Manoel de
Oliveira abschliessen wird - das

eigene Land, Portugal, zum
Thema wird, ist nur auf den
ersten Blick überraschend. Ungenau

jedoch ist die Meinung, und
selbstverständlich haben Kritiker
diese kolportiert und darüber
sich erstaunt zeigen zu müssen
geglaubt, dass ein Filmkünstler,
der sein Leben lang sich mit
Literatur, vorab der portugiesischen,
abgegeben hat, nun unerwartet
seine Aufmerksamkeit der
Geschichte, zudem einseitig der
nationalen Geschichte seines
Landes, zuwendet.

Geschichte Portugals, erzählt
am Beispiel von Niederlagen.

6/9 1 zmu— 5



FILM IM KINO

Eine Abwendung von der
Literatur, die des Künstlers Obligation

immer war, zu beklagen, wäre
in Wahrheit leichtfertig. Der Titel
schon, den Manoel de Oliveira
für seinen Film gewählt hat, ist
literarischen Ursprungs. Aus
doppelter Quelle setzt er sich zusammen:

aus dem «Non» des Predigers

Antonio Vieira, in seinem
Jahrhundert, dem siebzehnten,
und seither als einer der
wortgewaltigsten portugiesischen
Schriftsteller gefeiert. Dieses
Non, dieses alte lateinische Nein,
war - wie Fernando Pessoa
anmahnte - das umfassende Motiv
der Predigt des Antonio Vieira.
Dieses schreckliche Nein, das
weder Seite noch Kehrseite hat,
das immer Nein lautet, von
welcher Stelle aus man es auch ins
Auge fasst.

Im gleichen Atemzug, da
Manoel de Oliveira sich auf den
alten Prediger beruft, dessen Nein,
ein Nein durchaus aus der Erfahrung

der irdischen Welt als der
Eitelkeit aller Eitelkeiten, ihn tief
beeindruckt habe, erwähnt er
Fernando Pessoa, den im Jahr
1935 verstorbenen grössten
Dichter Portugals in diesem
Jahrhundert. Er erwähnt ihn nicht
einzig darum, weil dieser Fernando

Pessoa den Prediger aus dem
früheren Jahrhundert als den
«Kaiser der portugiesischen
Sprache» gefeiert hat.

Spiritueller Nationalismus
Der Grund ist in grösserer Tiefe
auszugraben. Erkennbar nämlich
nimmt der Film von Manoel de
Oliveira den Bezug auf zu jenem
spirituellen Nationalismus, den
Fernando Pessoa besang, als er
die portugiesischen Könige und
Seefahrer in den Jahrhunderten
der Entdeckungsfahrten verklärte.

Und als er, mit seinem Volk
übereinstimmend, visionär die
Wiederkehr des im Kampf gegen
die Mauren gefallenen Königs
Sebastian (1554-1578) erwartete.

Die Geschichte dieses Königs,
sein Tod in der Schlacht von Al-
cacer-Quibir und die Erwartung
seiner Wiederkehr, gehören in
Manoel de Oliveiras Film zu den
grossen Szenen. Die Vision,
wenn nicht der Wiederkehr, so
doch des Empfangs durch den
toten, seiner Getreuen harrenden
König selbst, begleitet den Leutnant,

der im Kampf gegen die
angolanischen Rebellen schwer
verwundet wurde, in den Tod.

Die Tradition
des Luiz de Camöes

Und erinnert man sich der Verse,
die Fernando Pessoa einem von
ihm erfundenen König, in dessen
Bild er sich selber sah, widmete,
der Verse über das Glück der
Abdankung, die ihm die innere Freiheit

zurückgibt, dann wird einem
auf andere Weise bewusst, wie
unlösbar Manoel de Oliveiras
«Non» mit dem Werk des älteren
Dichters verbunden ist: «Freiwillig

dankt' ich ab von meinem
Thron / der Träume nur und
Müdigkeit gebracht.» Und schliesslich

verschmilzt, was des Films
Botschaft dann eben ist, konsequent

in jenen vergeistigten
Nationalismus, den Fernando Pessoa

wiederum in seinem Gedicht
«Portugiesisches Meer» mit den
einleitenden Versen «O salzige
Flut, in deinem Salz / strömen
die Tränen Portugals!» beschwor.

Mit der Stimme Fernando Pes-

soas klingt herauf die machtvolle
Stimme von Luiz de Camöes
(1524-1580), dem Verfasser des

Nationalepos «Os Lusiadas».
Zum «Non», das den einen Teil
des Filmtitels ausmacht, fügte
Manoel de Oliveira aus dieser
Epopöe den Vers über die
Vergänglichkeit der Herrschaft und
die Eitelkeit des Ruhms. So

ergänzt sich der Titel, den Film
interpretierend, zur Klarheit, die
ihm zukommt.

Entscheidend für das
Verständnis des Films jedoch ist die

Einsicht, dass Manoel de Oliveira
in seiner Art - und man könnte
dieses Vorhaben als Hochmut

und übermässigen Anspruch an
sich selbst bezeichnen, wären
solche wertenden Moralurteile
bei einem Kunstwerk überhaupt
am Platz - die «Lusiaden»
fortsetzt. Kehrt sie auch in ihr
Gegenteil, gerade so mit ihrem Erbe,

dem ein Portugiese wohl
nicht entrinnen kann, verbündet.

«Os Lusiadas» von Luiz de
Camöes, in der Weltliteratur das
höchste Muster eines Entdeckergedichtes,

in dem sich antike und
christliche Mythologie mischen,
ist - wie Friedrich Schlegel, das
Urteil darüber seither bestimmend,

feststellte - das einzige
heroische Nationalgedicht, das
die «Neueren» aufzuweisen
haben. Und, nimmt man das
heroische und das mythische
Gericht als die Zweige eines einzigen

Stammes, das einzige auch,
welches neben Homer ein
episches Gedicht noch genannt zu
werden verdient. Heidnische und
christliche Mythologie sind darin
sinngebend vermischt: Weil die
heidnischen Götterbilder die
Symbole der Naturkräfte und
irdischen Triebe sind, mit denen
das Christentum den Menschen
einen Kampf aufgibt.

Inszenierung
der «Lusiaden»

Manoel de Oliveira beschwört
den grossen nationalen Epiker
nicht einzig dadurch herauf, dass
er seinen Leutnant auf der Fahrt
durch Buschwerk und Steppe
Angolas den Dichter rezitieren lässt.
Er setzt ausdrücklich Episoden
aus den «Lusiaden» in Szene. So
den Widerstand der Lusitaner
gegen die Römer, als diese Iberien
im dritten Jahrhundert zu besetzen

begannen, und die Ermordung

des lusitanischen Helden
Viriathus im Jahr 139, dieses -
wie Camöes ihn nennt - «vence-
dor invencibil, afamado». So die

6 ZtVhL- 6/91



FILM IM KINO

Kriege mit den Spaniern und mit
den Mauren. So die Episode des
Vasco da Gama auf der «Insel der
Glückseligkeit», wo ihn und seine
Gefährten auf seiner Rückfahrt
von Indien Thetis und die Nereiden

festlich aufnehmen in die
Huld der Venus, die, nach Ca-
möes, die «affeiçoada a gente Lu-
sitana» ist. In der Venus sah er,
und Manoel de Oliveira erfindet
dafür idyllisch-glanzvolle filmische

Bilder, die Sanftheit Portu¬

gals, die Weiblichkeit seiner
Landschaft. Hier bildet sich - im
Film - das Gegenbild von Frieden

und Versöhnung zu den
Bildern des erobernden Krieges heraus.

Das Gegenbild
Entscheidend für Manoel de
Oliveira nun allerdings ist, dass er
nicht, wie Luiz de Camöes das in
seiner Zeit tat, die Geschichte
Portugals an Beispielen seiner
grossen Gestalten und Taten
erzählt, sondern an Beispielen eben

der Niederlagen. Der Blickpunkt
also ist ein anderer. Einer, der
sich dem Künstler aus dem einen
Grund schon aufzudrängen
scheint, weil die «Revolution der
Nelken», die am 25. April 1974

ihren Anfang nahm, das
Geschichtserlebnis der Portugiesen
zu verändern begann. Es ist das
denn auch der Tag, an dem die
Hauptfigur der Szenen aus dem
letzten kolonialen Krieg des
einstigen Weltreiches, der Leutnant,

seinen Verletzungen schmerzvoll
erliegt. Von diesem Tag der
Revolution an, erklärt Manoel de
Oliveira, hat sich für ihn selber, den
Künstler, der bislang seine
Inspirationen in der Literatur suchte,
das Bedürfnis zu Wort gemeldet,
in einem Film einmal mit der
politischen, der nationalen, der
imperialen Geschichte seines Landes

umzugehen - ohne dabei die
Literatur beiseite zu legen.

Die Schlacht bei Alcacer-Qui-
bir (1578) in Marokko, wo König
Sebastian sein Leben verlor, war
noch nicht Ereignis der portugie¬

sischen Geschichte geworden, als

Luiz de Camöes seinem König
die «Lusiaden» vorlas. Da diese
zwei Jahre später geschlagene
Schlacht indessen eine der ganz
grossen Szenen in «Non ou a va
gloria de mandar» abgibt, setzt
Manoel de Oliveira das Epos des
Camöes gleichsam fort. Er fügt
bei, was dieser, heroisch in der
Gebärde, noch nicht hat wissen,
noch nicht hat erahnen können:
dass eines Tages - und dieser Tag
gehört in unsere eigene Zeit -
gegen den Lobpreis der grossen
Heldentaten der Lobpreis des

Friedens, des Sichfügens in den
Segen der Niederlagen, zu Worte
kommen wird. Diesem Sinne
nach fasst der Filmkünstler die
«Lusiaden» - weit davon entfernt,
ihr Erbe auszuschlagen - als den
Ursprung einer sich wandelnden
und durch ihn anschaubar
gemachten historischen Kontinuität
auf.

Kultur der Tableaux

Die Ruhe des Anfangs, das Bild
von der Umkreisung des Baumes,
bestimmt den weiteren Verlauf
des Filmes. Der Glanz der
heldischen Taten setzt sich filmisch
nicht um in ein Kino der Aktion.
Wo von Beginn an Gemessenheit
den Stil bestimmt, wird, auch
wenn ein Schlachtengetümmel
die Handlung ausmacht, die
Aktion, die des Kampfes damals wie
die des Schusswechsels heute,
reduziert. Zurückgenommen auf
die Choreographie, die dem Stil
des Tableaus angemessen ist.

Filmisch heisst das, es gibt in
Manoel de Oliveiras Film keine
Schlachtenszenen, die durch
Schnitt und Gegenschnitt dramatisch

das Kampfgetümmel bis zur
Ekstase der optischen Effekte,
wie im amerikanischen Kino,
emportreiben. Es gibt nur und gültig
das klassische Mass des
Exemplifizierens. Daraus abzuleiten,
Manoel de Oliveira sei unfähig,
Massenszenen des soldatischen

6/9 1 ZtVht_ 7



FIL M IM KINO

White Palace
Frühstück bei ihr

Regie: Luis Mandoki I USA 1990

Kampfes zu inszenieren, ist im
Urteil schlicht das Versagen einer
(vornehmlich deutschen) Kritik.
Die - wie ihre schweizerischen
Nachahmer - einen Film nicht in
seinen eigenen Bedingungen
wahrnehmen will, sondern in
denen wahr haben möchte, welche
die Erwartungen des Kritikers
eingeben.

«Non ou a va gloria de man-
dar» ist ein Film der Tableaux.
Das ist, hat sich das Auge an das

beschleunigte Kino nicht nur
Hollywoods gewöhnt, ein Erlebnis,

das auch zur Anstrengung
werden kann. Ein Kino, das -
dieses Mal allerdings nicht einmal

von der Länge eines Film
her, mit welcher Manoel de Oli-
veira sonst sein Publikum herausfordert

- Geduld heischt.
Die Geduld, die der Eigenwilligkeit,

der Eigenart des Anders-
nicht-Könnens und deshalb des

Ungültigen, gebührt. Die Geduld,
die dort gefordert wird, wo nicht
das blosse Abbild der Realität
Verständlichkeit suggeriert. Wo
vielmehr das Symbol gesetzt ist,
mit jedem Bild, das zugleich
realistisch ist, ein Anspruch erhoben
wird, dem, seit an der Biennale
von Venedig im Jahr 1956 des

Portugiesen Dokumentarfilm
über seine Heimatstadt Porto, «O

pintor e a cidade», zu sehen war,
niemand mehr ausweichen kann.
Es sei denn, man vollziehe nicht
die Identität von Dokumentarfilm

und von Spielfilm, die beide
- für Manoel de Oliveira bezeichnend

- jeweils ein Essay sind des
Sinnbildes und der Wahrheit.

Wahrheit, so der Leutnant der
Patrouille im angolanischen
Busch, ist logisch; ohne Zweifel.
Doch sie ist auch geheimnisvoll,
mit der analytischen Vernunft
nicht erklärbar. Wer nicht fähig
ist, dieser Logik des Unenträtsel-
baren sich hinzugeben, wird es
mit einem Film wie diesem
schwer haben, fff

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/84

IRENE GENHART

Nora liebt Max. Ein alltägliches
Ereignis, könnte man meinen.
Und doch ist Luis Mandokis
«White Palace» ein nicht ganz
alltäglicher Liebesfilm. Denn mutig
präsentiert Mandoki darin ein
beinahe tabuisiertes Thema: die
sexuelle Beziehung und daraus
entstehende Partnerschaft
zwischen einer Mittvierzigerin und
einem wesentlich jüngeren Mann.

Eigentlich stehen die Zeichen
von Anfang weg verkehrt. Nicht
nur macht die Frau den Mann an,
sondern ganz eindeutig will der
auch nicht. Zudem ist ihre erste
Begegnung vor allem peinlich:
Max (James Spader) reklamiert
bei Nora (Susan Sarandon) an
der Kasse wegen einer Lappalie.
Schon die zweite Begegnung ist
fast nur einem an den Rand der
Glaubwürdigkeit getriebenen
Drehbuch zu verdanken: Nora
und Max begegnen sich an einer
Bar wieder. Mehr des Suffs als
seines Begehrens wegen landet

Max dann in Noras Bett. Aber
allen negativen Vorzeichen zum
Trotz beginnt eine tiefere Beziehung.

Einfühlsam führt der Film in
die Problematik ein. Zeigt in
sorgfältig inszenierten kleinen
Gesten Maxens Pingeligkeit und
Noras Nonchalance; zur grossen
Altersdifferenz tritt eine
unterschiedliche Schmutztoleranzgrenze

und ein drittes, beinahe
schon klassisches Beziehungsund

Konfliktmotiv: die Liebe
eines reichen Mannes zu einer
armen Frau. Denn während sich
Nora mit ein paar Dollars die
Woche über Wasser hält,
bewohnt Max ein High-Tech-
Superapartment, besitzt eine mit
Anzügen vollgestopfte Garderobe
und ist so ganz der wohlerzogene
Junge aus gutem jüdischem Haus.

Mag man «White Palace» die
Begegnung der beiden an der Bar,

sogar die ersten sexuellen
Kontakte noch abnehmen, so verliert
die Geschichte nachher immer
mehr ihre Glaubwürdigkeit.
Denn Mandoki vergisst schlichtweg

zu erzählen, was die beiden
jenseits von Sex und Romantik
miteinander tun. An dem Punkt,
wo's drum ginge, zu thematisieren,

verbalisieren und zu verbindlichen,

worin einerseits gegenseitige

Attraktion, andererseits
gesellschaftssoziologische
Schwierigkeiten liegen, verliert
sich «White Palace» in holly-
woodsche Billigplatitüden.

Nicht nur Max' Mühe, Nora
bei Freunden und Familie als

Lebenspartnerin vorzustellen,

Dutzendgeschichte mit Sam
Spader und Susan Sarandon.

8 ZMk. 6/91



FILM IM KINO

und Noras Angst davor, Max die
wahre Geschichte ihres Lebens
zu erzählen, verschwinden so in
filmischen Ellipsen, auch die
wichtigste und brennendste Frage
bleibt unausgesprochen. Sie lautet

ganz einfach, ob bei solcher
Liebeskonstellation, einer, keiner
oder beide ihr gewohntes Umfeld
verlassen müssen, damit die
Liebe bestehen bleiben kann.
Eine Frage, die «White Palace»

nur des Happy-Ends wegen mit
«ja» beantworten muss.

CHANDRA KURT

Schon Ikarus starb, weil er sich
das zu erreichende Ziel viel zu
hoch gesteckt hatte. So auch der
Held des sowjetischen Kriminalfilms

«Katala» von Sergej
Bodrow. Er ist ein dunkelhaariger,

griechischstämmiger Georgier,

der einfachheitshalber «der
Grieche» (Valeria Garkavian)
genannt wird. Ein Falschspieler,
der alles verliert, was er je besessen

hat: seinen Kameraden,
seinen Stolz, seine Freundin, seine
Zukunft und sein Leben. Schuld
an diesem Ausgang ist der Grieche

selbst. Er versucht, die alles
kontrollierende Macht im Milieu
der russischen Spielermafia, den
Direktor, zu betrügen, da dieser
seinen Freund umbringen Hess.

Dem Freund, mit dem der Grieche

alles teilte: das kleine Aus-
flugsboots-Vermietungsgeschäft,
die Sucht am Kartenspiel und die
Leidenschaft für die gleiche Frau.

Regisseur Sergej Bodrow
wurde 1948 in Chabarowsk gebo-

Dem Publikum bleibt nach
diesem Film nur das schale Gefühl,
einem interessanten Thema
begegnet zu sein, das Drehbuchautor

und Regisseur durch einen
oberflächlichen Stil zu einer
Dutzendgeschichte verarbeitet
haben, bei der selbst Namen,
Alter und Geschlecht der Beteiligten

wahllos vertauscht werden
könnten.
Schade, f ff

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/92

ren und studierte an der
Moskauer Filmhochschule, bevor er
mehrere Drehbücher schrieb. Seit
1984 führt er selber Regie. Im
Westen wurde er vor allem 1989
durch den vielseitig gepriesenen
Film «S. E. R. - Freiheit ist das
Paradies» (ZOOM 18/90)
bekannt, die Geschichte einer
Vatersuche im sowjetischen
Gulag.

Mit «Katala» drehte er einen
Film über die korrupte Spielerwelt,

in einem korrupten System,
wo Liebe und Wärme meistens
nur durch Geld erworben werden
können. Man gibt, um zu bekommen.

Doch der Falschspieler
wird zum Teil von der Liebe zu
einer Frau angetrieben, die ihn
alle vorgegebenen
Systemschranken durchbrechen lässt.
Während des ganzen Films ist es
sein Ziel, den obersten Gangster,
den Direktor in Moskau, aufzusuchen

und ihn im Spiel mit einem
etwas fragwürdigen Trick zu
besiegen.

Ein edler Ritter, der in
aufgesetzten und trivialen Klischees

ertrinkt, da «Katala» stark nach
amerikanischen Vorbildern
gedreht wurde. Ein schöner Held,
Bösewichte mit schauerlichen
Fratzen, romantische
Sonnenuntergangsszenen am Schwarzen
Meer, Frank-Sinatra-Softmusik,
Pepsi-Cola-Flaschen und die
Darstellung des Direktors als
eine durch Reichtum moralisch
verdorbene Gestalt: Daraus
entsteht eine Mischung aus Anklage
und Befürwortung des westlichen
Kapitalismus, die den Film ins
Unglaubwürdige abfallen lässt.

Die Handlung selber ist knapp
geschnitten und wird vom
Hauptdarsteller fortlaufend erzählt.
Der Ablauf einzelner Szenen
wird meistens nur angedeutet
und somit dem Publikum selber
überlassen. Schnell springt
«Katala» von Einstellung zu
Einstellung, schliesst sich am
Schluss jedoch zu einer fertig
erzählten Geschichte.

Gefilmt und erzählt ist deutlich

aus einer männlichen
Perspektive, da Frauen zu neunundneunzig

Prozent als Prostituierte
gezeigt werden. Das weibliche
Geschlecht wird zur käuflichen
Ware, die das einzige preisgibt,
was sie anzubieten hat. Im ersten
Moment glaubt man in der
Komplizin des Direktors eine
Ausnahme zu erkennen, doch handelt

es sich bei ihr einfach um
eine höhergestellte «Nobel»-
Nutte, ebenfalls ein Zeichen
moralischen Verfalls des westlichen

Kapitalismus.
Frauenschicksale stehen gar nicht zur
Debatte. So ist es auch uninteressant,

was aus der Freundin des
Griechen nach seinem Tod wird.
Einzig seine Geschichte interessiert.

Eine Männerwelt für
untertänige in ein System gepresste
Macho-Männer, von unbesiegbaren

Männern kontrolliert, in der
nach dem Motto gelebt wird: Wer
zu gross wird, muss platzen, fff

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/80

Katala
Der Falschspieler

Regie: Sergej Bodrow I UdSSR 1990

6/91 zm*c_ 9


	Film im Kino

