
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 43 (1991)

Heft: 13-14

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
IM KINO

Adolf Dietrich, Kunstmaler
Regie: Friedrich Kappeler f Schweiz 1991

MATTHIAS
RÜTTIMANN

Wie mag einer wohl die Welt
gesehen haben, der mit Akribie
und Ausdauer wieder und wieder
seine Umgebung in leuchtenden
Farben mit Öl, Wasserfarben und
Graphit auf über tausend Gemälden

gebannt hat? Eine Frage, die
sich im Verlaufe von Friedrich
Kappelers Portrait des Kunstmalers

AdolfDietrich (1877-1957)
wie selbstverständlich stellt. Das
Stichwort «naiv» zur Klassifizierung

von Dietrichs Werk oder gar
zur Charakterisierung des Malers

An unsere Leserinnen
und Leser

Während der Sommermonate
Juli und August erscheint
ZOOM monatlich, das heisst
in zwei Doppelnummern
13/14 und 15/16. Die erste halten

Sie nun in Händen, die
zweite erscheint am 7. August.
Erfahrungsgemäss laufen in
diesen Monaten nur wenig
neue Filme an, und die Branche

befindet sich in ihrem
alljährlichen Dornröschenschlaf.
Die Redaktion wünscht den
Leserinnen und Lesern jedenfalls

schöne Ferien. Ab 4.
September geht es im gewohnten
vierzehntäglichen Rhythmus
wieder weiter.

selbst hilft als Antwort nicht viel
weiter, denn gerade das möchten
wir ja erfahren: Wie sieht einer
die Welt, den wir als «naiv»
bezeichnen?

Im Film findet diese Frage
keine befriedigende Antwort. Aus
den Interviews mit Dietrichs
Zeitgenossinnen und Zeitgenossen

erfahren wir «nur» ein
vermitteltes und teilweise
widersprüchliches Bild des Gesuchten,
der Zeit seines Lebens in Berlingen

am Bodensee gehaust hatte.
Das Medium Film hat jedoch
nicht nur die Möglichkeit, sich
von aussen einer Person zu
nähern, sondern es vermag in
subjektiver Kameraeinstellung
mit der Illusion zu spielen, als
sähe der Zuschauer aus der
Perspektive einer Person, von innen
also, auf die Welt. Diese Möglichkeit

versteht Friedrich Kappeler
zu nutzen, so dass der Film als
solcher zur Antwort auf die
gestellte Frage wird: Den Film
betrachtend lehrt er den Blick,
durch den eine Landschaft ihre
einmalige Stimmung, eine
Pflanzengruppe ihren verschwenderischen

Reiz, ein Tier seine natürliche

Wildheit oder ein Mensch
seinen unverkennbaren Ausdruck
erhält.

Seelenverwandtschaft

Nicht erst mit diesem Film ist
Friedrich Kappeler beim Autodidakten

Dietrich in die Sehschule

gegangen. In «Der schöne Augenblick»

(1985, ZOOM 1/86) hat er

sich bereits mit dem schönfärberischen

Postkartenblick
sogenannter Wander- und Strassen-
fotografen auseinandergesetzt.
Mit seinem vorletzten Film
«Wald» (1989, ZOOM 23/89) hat
er bewiesen, dass ihm der romantisch

verklärte Blick ins entzauberte

Schauspiel der Natur
vertraut ist. Daher ist es kein Zufall,
wenn sich Kappeler nun dem
lange verkannten und schon bald
wieder vergessenen «Natur»-
Maler Dietrich zuwendet. Es ist
gleichzeitig ein Glücksfall, weil
zwischen den beiden eine
Seelenverwandtschaft zu bestehen
scheint - jedenfalls was den
künstlerischen Ausdruck betrifft.
«Dietrichs eigenwillige Bilder,
ihre Leuchtkraft haben mich
angezogen, seitdem ich Bilder
anschaue», gesteht der Thurgauer
Filmschaffende sein wohlwollendes

«Vorurteil» gegenüber dem
«listigen Mann» ein, «der es
zeitlebens nicht für nötig gehalten
hat, sein Häuschen, sein Dorf,
seinen See zu verlassen, um sich
dem Zeitgeist anzupassen.»

Malender Prolet
in der Provinz

«Adolf Dietrich, Kunstmaler»
folgt in groben Zügen dem
Lebenslauf dieses eigenwilligen
Kauzes aus dem Bodenseedorf.
Dabei stützt er sich vorwiegend
auf zwei Dokumentationsquellen:
Eine ergiesst sich aus dem
Andenken, das die betagten
Zeitgenossinnen und Zeitgenossen

2 Ztrüht— 13- 14/91



FILM IM KINO

von ihrem Freund, Götti,
Angestellten, Portraitisten usw.
bewahrt haben. Diese Quelle
wäre ohne Kappelers Bemühen
schon bald für immer versagt.

Die andere Quelle ist von
dauerhafterer Art und besteht aus
Dietrichs in alle Himmelsrichtungen

verstreutem Werk. Das
einzige schriftliche Zeugnis, das

zu Wort kommt, stammt aus der
Feder des 60jährigen. Für das
«Künstlerlexikon der Schweiz»
fasste Dietrich darin sein Leben
zusammen. Von Ausbildung,
Studienreisen oder Schaffensperioden

ist da eigentlich nichts zu
lesen, dafür um so mehr von
Arbeit: Schon als Siebzehnjähriger

in der örtlichen Trikotfabrik,
dann in Heimarbeit Unterhosen
stricken, später Wald-, dann
Streckenarbeiter bei der Eisenbahn,

und das alles, wohlverstanden,

als Landwirt im Nebenerwerb!

«Für Zeichnen und Malen,
trotzdem ich dies in vielen freien
Stunden betrieb, hatte ich doch
nicht gar viel Zeit, denn einen
Verdienst sah man nicht bei dieser

Sache», notiert Dietrich wie
eine Selbstverständlichkeit.

Erst Ausstellungen in Deutschland

erlaubten Dietrich ab 1925

von der Malerei ein Auskommen
zu haben. Während man in der
Schweiz lange nichts von einem
malenden Proleten aus tiefster
Provinz wissen wollte, wurden
dessen Bilder in Deutschland
neben die eines Otto Dix oder
Max Beckmann gehängt. Erst mit
der äusseren Bedrohung durch
den Krieg kam der Berlinger
hierzulande in Mode - plötzlich
war da ein Bedarf an diesen heilen

Idyllen, als eine entfesselte
Technik und ein aller ethischen
Werte entsagender Wille zu
Macht und Kapital ihr heilloses
Wesen in Gewalt und Zerstörung
offenbarten. Dem zunehmenden
Rummel um seine Person gegenüber

blieb Dietrich bescheiden
und schaute ihm zu, als gälte er
einem andern. Bis in sein Todes¬

jahr 1957 pinselte er emsig Bild
um Bild, einzig beeinträchtigt
durch die allzu häufigen
Umtrünke mit der wechselnden
Besucherschaft.

Sehschule

So sorgfältig Friedrich Kappeler
die Dokumente zusammenträgt,
in denen sich Dietrich spiegelt,
dieses «Spiegelbild» bleibt
beschlagen und der Mensch dahinter

verschwommen. Scheinbar
willenlos fügt sich Dietrich den
Bildern, die seine Bekannten in
Anekdoten, persönlichen Erinnerungen

und Spekulationen von
ihm entwerfen. Es ist gerade so,
wie es der Lehrer Hans Baum-

Kunstmaler Adolf Dietrich
(1877-1957).

gartner beschreibt, der ihn einmal

mit seiner Schmalfilmkamera
aufgenommen hat: «Dietrich
fragte immer: was soll ich
machen? und tat dann gerade das,

was ich ihm sagte.» Erst als

Baumgartner ihn auffordert, er
solle am angefangenen Bild
weitermalen, da verliert sich alles
Bemühte und jede Gefälligkeit
aus seiner Haltung.

Das immense Werk, das ist
Dietrichs Identität. Insofern ist
es keineswegs Verlegenheit, wenn
sich der Film oft und ausführlich
auf die Gemälde konzentriert,
stellen diese doch das
authentischste Dokument dar. Sie
dokumentieren Dietrichs Blick! Einen

13-14/91 zam— 3



FILM IM KINO

Europa

Regie: Lars von Trier BRD/Dänemark/Frankreich/
Schweden 1991

Blick, vorbei an gesellschaftlichen

Gegebenheiten und sozialen
Bedingungen, vorbei am
Fortschritt und an der Historie. Es ist
ein Blick, der mit aller Schärfe
den Ausschnitt findet, in
welchem das Auge schwelgt und der
Geist bedürfnislos ruht. Kappeler
versetzt sich mit der Kamera
wiederholt in Dietrichs Perspektive,
wenn er die Landschaft um
Berlingen so einzufangen versucht,
wie sie aus Dietrichs Bildern
aufscheint. Die Kunst dieses Sehens

wird einem spätestens dann be-

wusst, wenn Kappeler den
Berlinger Alltag kontrastierend zu
den zeitlosen Aufnahmen gesellt.
Adolf Dietrich kennenlernen

heisst somit sehenlernen, und
Friedrich Kappelers Film
verdingt sich als Sehschule.

«Wie der Blick ins Paradies»
beschreibt einer das Beschauen
von Dietrichs Bildern. Vielleicht
hat Dietrich so die Welt gesehen:
als Paradies! - Was wundert's da

noch, dass dieser wie wahnsinnig
zu malen beginnt, als müsste er
jedem einzelnen seiner geblendeten

Mitmenschen mit einem Bild
beweisen: Siehe, das Paradies
wäre in dieser Welt, wenn wir es,

blind vor Ruhelosigkeit und Gier,
nicht zerstören würden. ff I

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/189

MICHAEL LANG
«Die Angst, in einem Zug zu sein,
nicht aussteigen zu können und
nicht zu wissen, wohin die Reise
geht», lässt sich eine Stimme aus
dem Off vernehmen. Der Satz
umschreibt trefflichst, was in
Lars von Triers aussergewöhnli-
chem Film «Europa» geht. Eine
sehr seltsame, formal brillante
Bilderfahrt, in der es mehr als

wimmelt von Versatzstücken des
deutschen Film-Expressionismus;

Friedrich Wilhelm Murnau
lässt grüssen und in allen
Bildernischen Fritz Lang.

Der Däne Lars von Trier, 1956

geboren, gehört in die Kategorie
der Anarchisten im internationalen

Filmgeschäft. Weil er sich
weder um kommerzielle Spekulationen

kümmert noch um die

klassischen Regeln des Erzählkinos,

die natürlich, im amerikanisch

strengen Sinne angewendet,
einen gewichtigen Teil der Kom-
merz-Garantie ausmachen. Trier
kehrt gewissermassen sein bil-
dungsmässiges und emotionales
Innenleben radikal nach aussen,
nimmt von allem, was er gelesen,
gesehen und erlebt hat, Partikel
heraus und packt sie in seine
Filme. Wenn überhaupt ein
Aussenseiter des Kinos - und von
Trier ist auch nach seinen relativen

Erfolgen plus Kultstatus mit
«The Element of Crime» (1984)
und «Epidemie» (1987) ein
Aussenseiter geblieben -, wenn also

so einer vors Publikum tritt,
dann vermittelt er Seh-Erfahrun-
gen par excellence, ungebremst
und überraschend-schockierend
zugleich.

In «Europa» geht es um den
jungen Deutschamerikaner Leopold

Kessler (Jean-Marc Barr),
der im sogenannten Jahr Null
(1945), also nach dem Kollaps
des Nazi-Regimes, ins gebeutelte
Deutschland kommt. Dort trifft
er auf ein marodes Verwaltungssystem,

auf unverbesserliche, alte
Faschisten und Kriegsgewinnler,
auf alliierte Geheimdienste und
abgehalfterte Militärs (hervorragend

Eddie Constantine als
amerikanischer Offizier). Kessler
wird, ausgerechnet, Schlafwagenschaffner

bei der Bahngesellschaft

«Zentropa». Was er in den

Wagenabteilen, in KZ-ähnlichen
Stationen und im Hause des

Bahndirektors Hartmann erlebt,
ist eine Odyssee des skurrilen
Horrors.

Natürlich ist auch die Liebe,

4 ZMfL 13- 14/91



FILM IM KINO

indessen nicht die der unbedingt
erbaulichen Art, mit im Spiel:
Kessler verliebt sich in
Hartmanns Tochter (Barbara
Sukowa), oder besser: Er wird zu
dieser Kunst-Liebe genötigt. Und
lässt sich in der Trümmerlandschaft

des ausgebombten Dritten
Reiches, die auch eine
Trümmerlandschaft sämtlicher ethischer
und moralischer Richtlinien ist,
treiben wie ein Stück Holz in
einem brackwassrigen, reissenden

Fluss. Kessler ist der Mann,
der alles erlebt, wenig
durchschaut und letztlich nichts
begreift. Er ist ein Spielball und
möchte doch Spieler sein, einer,
der Schicksalsfäden legt für
andere, sich aber selber drin
verfängt. Als er endlich realisiert,
was mit ihm und der dubiosen,
blutbefleckten Faschisten-Orga-

Phantastisch und beklemmend

gefilmt: Jean-Marc
Barr und Barbara Sukowa.

nisation «Werwolf» abgeht, ist der
Zug nicht mehr zu stoppen. Im
wahrsten Sinne des Wortes.

«Europa», das ist die vorwiegende

Zelebrierung der kinema-
tografischen Form, ein Sammelsurium

von bis zu sieben überein-
andergeschichteten Bildebenen,
die kombiniert werden mit
Mehrfachbelichtungen. Das Ganze
donnert dem Zuschauer schwarz-
weiss entgegen, ist nur zuweilen
akzentuiert durchsetzt mit
Details in Farbe. Was Trier
anmacht, ist das Spiel mit Licht
und Schatten, mit Wasser und
Feuer: phantastisch und beklemmend

gefilmt etwa in jener Szene,
in der sich der Eisenbahnmagnat
Hartmann im Bad die Pulsadern

öffnet und die Unterwasserkamera

den Ausfluss des Lebenssafts

festhält, der blutrot colo-
riert ist: ein gespenstisches
Tableau.

«Europa», eine
dänischdeutsch-schwedisch-französische

Koproduktion, ist Kino der selten

gezeigten Art. Ein überzeugender

Versuch, Bilder, Geräusche,

gesprochenes Wort zu
einem sinnlichen Erlebnis zu
bündeln. Weniger, um eine
intellektuelle Botschaft zu transportieren,

als eine neue Erlebenswelt
zu schaffen, die beim Zuschauer
Assoziationen erzeugt, Urängste
weckt, das unbewusste
Wahrnehmungsvermögen aktiviert. Kessler,

der in den Sog einer diffusen
Geschichtslektion zwischen
Dichtung und Wahrheit gerät, hat
Züge von Kafkas Figuren und
vom «Fremden» bei Camus. Und
er ist vor allem auch im selben
verhängnisvollen Sinne unwissend

wie das Publikum im Saal,
das wirklich nie weiss, was nun
kommt.

Schon das Intro ist eine
Offenbarung, und der Maestro des

Suspense, Alfred Hitchcock, hätte
daran seine diabolische Freude
gehabt: Die Stimme des Max von
Sydow legt sich aus dem Off über
einen cinemascopebreit ausgelegten

Schienenstrang, dem die
Kamera entlangfährt. Und die
Stimme kündet an, was passieren
wird, macht einen Countdown
von zehn bis null und annonciert
zum Schluss das Schlüsselwort
«Europa». Doch das ist bloss der
Anfang eines verrückten, queren,
klaustrophobischen Spektakels,
wie es im Kino rar ist.

Für Lars von Triers Filme gilt
allgemein, was für seinen aktuellen

im Höchstmass gilt: Wer sich
gehenlassen kann, gefühlsmässig,
wer viel gesehen hat im Kino,
wer sich frei fühlt für einen
Bauch-Trip, kommt bestens auf
seine Kosten; und zwar aus dem
Moment heraus. Reines Hinterfragen,

gar auf historische Ver-

13-14/91 ZiWK_ 5



FILM IM KINO

bindlichkeit überprüfen, das
würde im Falle von «Europa»
manche Sinnlücke aufreissen und
das zuweilen garstige Vergnügen
schmälern. Aber darum geht es

nicht; der Däne mit der ausufernden,

zitatgeschwängerten,
spielfreudigen Filmerseele macht sein
Lebensgefühl, seine persönliche
Erfahrensgeschichte, sein intuitiv

State of

PETER RÜESCH

Als ein ästhetisches, choreogra-
fiertes Erlebnis werde das Morden

in «The Godfather» (1972),
Francis Ford Coppolas Klassiker
des Mafiafilms, zelebriert -
schreibt Peter W. Jansen in der
Coppola-Monografie des Hanser-
Verlags. Von einer Choreografie
des Mordens kann man auch
beim zweiten Spielfilm des 28jäh-
rigen Amerikaners Phil Joanou
(der erste war «Three O'Clock
High», 1987, dann folgte die
Dokumentation «U2 - Rattie &
Hum», 1988) sprechen. Ein
Vergleich mit «The Godfather»
drängt sich zum einen deshalb
auf, weil Joanou - besonders im
Schlussteil seines Films - Coppola

ganz offensichtlich zitiert.
Zum anderen frage ich mich, ob
sich das Genre des Mafiafilms
gewissermassen 1:1 in die neunziger

Jahre übertragen lässt -
und dies, so scheint es, hat Joanou

versucht.
In «State of Grace» ist das

Mafia-Genre aus seinem
angestammten Umfeld herausgenommen

und übertragen worden von
der Vergangenheit in die Gegen¬

verarbeitetes Historienbild über
das Filmemachen publik; eigentlich

ein liebenswerter Phantast,
der aber mit seiner Endzeitparabel

durchaus einen empfindlichen

Nerv und den Geist auch
dieser Zeit trifft. Iff

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/193

Grace

wart, vom italo-amerikanischen
in ein irisch-amerikanisches
Milieu.

Irische Mafia

Die Handlung spielt in einem
besonders von Iren bewohnten
Stadtteil New Yorks, genannt
«Hell's Kitchen». Quelle der
Inspiration für den Film soll das
Treiben der irischen Strassen-

gang «The Westies» gewesen sein,
über die ein Film zu drehen
Joanou, wie er selber sagt, schon
lange bestrebt war. «Hell's
Kitchen» wird im Film als ein Stadtteil

beschrieben, dessen tradiertes

soziales Gefüge im Zerfall
begriffen ist. Die früheren
irischen Bewohner haben das Viertel

verlassen oder sind dazu mehr
und mehr gezwungen - der Stadtteil

wird in ein Yuppie-Quartier
von teuren Appartements umgebaut.

Allerdings wird dies im
Film mehr indirekt über die Dialoge

angedeutet als explizit
dargestellt.

In «Hell's Kitchen» treibt die
Flannery-Familie ihr Unwesen.
Nach dem Vorbild der Mafia lebt
sie von erpressten «Schutzgeldern»

und mischt im Drogenhan¬

del mit. Dieses Milieu wollte die
Hauptfigur des Films, Terry Noo-
nan (Sean Penn), hinter sich lassen

- für Jahre ist er aus «Hell's
Kitchen» verschwunden. Er kehrt
als Gejagter zurück, nachdem er
bei einem Drogenhandel zwei
Männer erschossen hat. Noonan
trifft seinen Jugendfreund Jackie
Flannery (Gary Oldman) und
dessen Bruder Frankie (Ed Harris),

den Kopf der Flannery-
Gang. Man gewährt Terry
Unterschlupf, wenn er für die Flanne-
rys arbeitet. Erst viel später
erfahren wir als Zuschauer den
wahren Beweggrund für Terry
Noonans Rückkehr. Dieser steht
in den Diensten der Polizei und
wurde als V-Mann in die Flan-
nery-Gang eingeschleust, um
deren Drogengeschäfte auffliegen
zu lassen.

Noonan ist eine gespaltene
Figur: Die Vergangenheit hat ihn
eingeholt, wie lästiger Schmutz
klebt sie an seiner Haut, und er
kann sie nicht wegwaschen; Noonan

ist zerrissen zwischen
seinem Auftrag als Polizist und der
Freundschaft zu Jackie Flannery.
Und um diese missliche Lage
noch zu verschärfen, hat Regisseur

Joanou auch noch Noonans
Gefühle für die Jugendliebe
Kathleen Flannery (Robin
Wright) entflammen lassen. Terry
Noonan sitzt zu tief in allem
drin, als dass er mit weisser
Weste wieder rauskäme.

Selbstzerfleischung
Aber wie das Iren-Viertel «Hell's
Kitchen» im Zerfall, so ist die
Flannery-Familie in Selbstzerfleischung

begriffen, und Noonan
wird ihr den Todesstoss geben.
Das selbstherrliche Gebaren des
Bosses Frankie Flannery täuscht
darüber hinweg, dass sich die
Flannerys den Wünschen des
italienischen Mafiabosses Borelli
(Joe Viterelli) beugen müssen.
Und Frankie schneidet seinem
treuherzigen Bandenmitglied Ste-

Im Vorhof der Hölle

Regie: Phil Joanou I USA 1990/91

6 Ztvht_ 13- 14/91



FILM IM KINO

vie (John C. Reilly) auf Borellis
Druck hin eigenhändig die Kehle
durch, weil Stevie seine Schulden
bei Borellis Leuten nicht bezahlen

wollte.
Dem duckmäuserischen Zynismus

Frankies ist der naive
Fanatismus des jüngeren Bruders
Jackie gegenübergestellt. Dieser
hält das Morden als Rache an
den Zerstörern seines Quartiers
und zur Bewahrung der Familienbande

für notwendig. Neben
Noonan ist Jackie die am
facettenreichsten angelegte Figur des
Films. In dem an der Grenze zur
Pathologie sich bewegenden
hypernervösen Verhalten Jackies
wird stellenweise der Gehalt der
Geschichte von Phil Joanou und
seines Drehbuchautors Dennis
Mclntyre sichtbar: Dass nämlich
die Idee der Mafia, deren
Idealisierung der Familie -
bedingungslose Solidarität gegen
innen, gesetzlose Gewalttätigkeit
gegen aussen - auf dem Hintergrund

des Zerfalls jeglicher
sozialer Verbindlichkeiten im
zerstörten «Hell's Kitchen»-Vier-
tel ein Anachronismus ist.

Blut spritzt,
das Herz zittert nicht
Trotz vielschichtig angelegtem
Stoff, trotz facettenreichen Figuren

lässt jedoch die Handlung in
«State of Grace» über weite Strek-
ken kalt. Sie eskaliert im Verlauf
des Films mehr und mehr zu
einer Kettenreaktion der Gewaltakte.

Es spritzt zwar tüchtig Blut,
aber das Herz zittert einem nicht.
Wie Coppola in seinem
«Godfather» zwischen das grosse Morden

am Schluss des Films Szenen
von der Taufe des Sohnes von
Michael Corleone geschnitten
hat, so versucht auch Joanou den
Showdown zwischen Terry Noonan

und den Flannerys choreo-
grafisch zu überhöhen mit dazwi-
schengeschnittenen Szenen einer
irischen Dudelsackparade. Aber
was in «The Godfather» wirksam

ist, der Mythos der Corleone-
Familie, funktioniert in «State of
Grace» nicht, denn einen Mythos
der Flannery-Familie gibt es

nicht - hier ist nicht nur die
Aussenwelt, sondern die Familie
selbst bis in ihr Innerstes
korrumpiert. Damit aber raubt Joanou

nicht allein dem Mafia-Genre
sein Herzstück, sondern auch

dem Zuschauer einen wesentlichen

Aufhänger der Emotionen.
Hinzu kommt, dass Joanou

seinen Figuren zu wenig Zeit und
Raum lässt, die in ihnen angelegte

Geschichte entfalten zu kön-

Jäger und Gejagte in des
Teufels Küche: Ed Harris,
Robin Wright, Sean Penn
(oberes Bild); Sean Penn und
Gary Oldman.

nen und dem Zuschauer
Möglichkeiten, in die Geschichte
einzusteigen, zu bieten - statt dessen

jagen sich die Ereignisse. Zu
den eindrücklichsten Szenen des

Films gehört deshalb die Episode,

in der sich Jackie nach der
Ermordung Stevies in einer Kirche

mit einem Harass Bierflaschen

verkriecht und für den
Toten beten will. Dort finden ihn

13-14/91 ZtffJK- 7



FILM IM KINO

Terry und Kathleen, und in der
plötzlichen Ruhe des Innenraums
der Kirche wird ein Dialog
zwischen den Figuren möglich, der
aber gleichzeitig den
unüberbrückbaren Graben zwischen
ihnen erst wirklich deutlich macht.
In «State of Grace» ist jeder
allein und kämpft seinen einsamen
Überlebenskampf - hier gibt es

keinen Schutzraum der Gemeinschaft,

wie es die «Familie» in
den klassischen Mafiafilmen war.

Vom Stoff seiner Geschichte
her - gescheiterte Möchtegern-
Helden, die schäbige Alltagskriminalität

der Strasse, die in
Auflösung begriffene Sozialstruktur

FRANZ
DERENDINGER

Joe Bella (Danny Aiello), seines
Zeichens Italo-Amerikaner und
ganz der Typ des liebenswerten
Brummbärs, ist ein gemachter
Mann. Mit seinem kleinen
Geschäft in der Baubranche hat er
es zu bescheidenem Wohlstand
und zum Eigenheim in einer
Bostoner Vorstadt gebracht. Wir
treffen ihn und seine Familie bei
den Hochzeitsvorbereitungen für
die Tochter Jan (Laura San Gia-
como), einer Gelegenheit, die er
weidlich nutzt, um den erreichten
Lebensstandard zu zelebrieren.

Aber nicht alle sind glücklich
bei diesem Fest: Da ist beispielsweise

Jans Schwester Renata
(Holly Hunter), die einen akuten
Anfall von Torschlusspanik erleidet

- um so mehr als ihr ein po-

eines Stadtteils - wäre Joanou
Scorseses «Mean Streets» (1973)
viel näher als Coppolas überhöhter

Mafiasaga. Aber da fehlt es

ihm am ungeschliffenen Realismus

der körnigen, schlecht
ausgeleuchteten Bilder Scorseses.
Joanous Bilder sind zu grossartig,

zu prätentiös, zu sauber für
den Stoff seines Firns - er hat ge-
wissermassen die Geschichte
kleiner gescheiterter Existenzen
in die Form eines Heldenepos
gegossen - übrig bleibt die Kälte
der Form, f f f

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/203

tentieller Verlobter noch einen
Korb gibt. Renata spielt neben
der attraktiven Schwester ein
bisschen die Rolle des hässlichen
Entleins, und sie will auch nicht
so recht flügge werden. Kein
Wunder, hat ihr doch die Über-
vorsorglichkeit der Eltern recht
wenig Raum für eine eigenständige

Entwicklung gelassen; so kann
es durchaus noch vorkommen,
dass sie zu Mammy und Daddy
ins Bett kriecht, wenn ihr ihre
Probleme keine Ruhe lassen.

Einmal rundum
Bei einem Kurs in der Karibik,
wo sie sich zur Verkäuferin von
Ferienappartements ausbilden
lässt, lernt Renata aber schliesslich

Sam (Richard Dreyfuss)
kennen. Der ist ein Top-Verkäufer
der betreffenden Immobilienfirma,

ein nicht mehr ganz junger

Selfmademan, der auf recht
penetrante Art der Selbstdarstellung
frönt. Dennoch verliebt Renata
sich Knall auf Fall; trotz seinem
aufdringlichen Wesen und trotz
den dümmlichen Witzen, die
ständig unter die Gürtellinie
zielen, fehlt es Sam nämlich nicht an
Charme, und seine Freigebigkeit
tut ein übriges. Renata heiratet
also ihren väterlichen Gönner,
worauf der einen reichen Gütersegen

über die Bellas niederprasseln

lässt.
Bald zeigt sich jedoch, dass die

Horizonte denn doch zu
verschieden sind: auf der einen Seite
das miefige Milieu der Kleinbürger,

die sich mühsam
hochgestrampelt haben, auf der andern
die Freizügigkeit des smarten
Businessman. Das kann auf die
Dauer nicht gutgehen; immer
wieder droht der Eklat, stets
rauft man sich aber wieder
zusammen. Die Geburt einer Tochter

scheint die Familie endgültig
zu versöhnen, doch erleidet der
hyperaktive Sam bei der Taufe
einen Herzanfall. Er überlebt zwar,
doch bleibt er gesundheitlich
schwer geschädigt. Einige
Wochen später trifft ihn, während er
seiner Frau beim Eislaufen
zusieht, ein zweiter, endgültiger
Infarkt. Renata steht mit dem Kind
allein; doch sie ist gereift. Das
Angebot der Eltern, in der Nacht
vor der Beerdigung zu ihnen ins
Bett zu schlüpfen, braucht sie
jedenfalls nicht mehr anzunehmen.

Once around - einmal rundum.

Einmal mehr ist der amerikanische

Verleihtitel aussagekräftiger
als der deutsche mit seinem

Hang zur Nachhilfe. Am Anfang
des Films, während die Familie
Bella sich für die Feier bereit
macht, dreht Joe im Cabriolet
seine Runden auf dem Roundabout

im Quartier. Am Schluss
wieder - auf der Fahrt zur
Beerdigung - lässt er den ganzen
Konvoi daselbst Kreise ziehen.
Dazwischen hat auch der lebende
Sam diesem unschuldigen Ver-

Once Around
Ein charmantes Ekel

Regie: Lasse Hallström f USA 1991

8 ZMht_ 13-14/91



FILM IM KINO

gnügen gehuldigt: auf dem
Roundabout, mehr aber noch
beim Eislaufen mit den Bellas.
Immer wieder, aus der Vogelperspektive

aufgenommen:
Menschen, die kreisen - wie Kugeln
beim Glücksspiel. Das Kreisen
als Bild für das Leben, das einen
bald hierhin, bald dorthin
verschlägt und dabei nicht selten
auch Gegensätzliches
durcheinanderwirbelt.

Programmierte
Konflikte
Von Gegensätzen, die solcher-
massen aufeinanderprallen, handelt

nämlich Lasse Hallströms
Film: Die Bellas stammen von
italienischen Auswanderern ab,
sie betreiben entsprechend einen
ausgeprägten Familienkult, der in
einer reichlich skurrilen Verehrung

von Joes verstorbener Mama

gipfelt und der vor allem den

Jungen recht wenig persönliche
Bewegungsfreiheit einräumt. Sam
dagegen entspriesst einer
litauischen Generalsfamilie, deren
weiten Horizont, ja deren Hang
zum Visionären er geerbt hat. Im
übrigen lebt Sam aber völlig solo;
er bildet geradezu die Verkörperung

des amerikanischen Traums,
wonach der einzelne, sofern er
nur clever und wendig genug ist,
schon an die Spitze kommt.
Begreiflich, dass es da gelegentlich
an gegenseitigem Verständnis
mangelt. Sam begreift so wenig,
warum er bei der Gedenkfeier für
Mama nicht sein litauisches Lied
zum besten geben soll, wie die
Bellas ein Taufdatum akzeptieren
können, das allein seinen Vorfahren

etwas bedeutet haben mag.
Hinzu kommen Mentalitätsunterschiede,

die ihren Grund vor
allem in der sozialen Situierung
der Protagonisten haben: So sind
die biederen Bellas in jeder Hin-

Zuviel Familienserien-Harmonie:
Richard Dreyfuss und

Holly Hunter.

sieht weniger beweglich als der
weltgewandte Sam. Renata
erscheint es unmöglich, nach New
York zu ziehen; das wäre für sie
fast wie protestantisch zu werden.

Sam hingegen verlegt
kurzerhand Wohn- wie Geschäftssitz
nach Boston. Er ist auch imstande,

seinen Schwiegervater bei der
Gestaltung von Prospekten um
Rat zu fragen und dann gerade
entgegengesetzt zu entscheiden,
weil er in Joe den Inbegriffjenes
Spiessers sieht, den er eben nicht
ansprechen möchte. So etwas
verletzt natürlich Renata genauso
wie ihren Vater; Konflikte sind
entsprechend programmiert.

Aber letztlich findet man sich
immer wieder, denn gute
Menschen sind sie allesamt: Joe, der
unter der rauhen Schale einen

13- 14/91 ZttrtM— 9



FILM IM KINO

Marquis
Marquis de Sade

Regie: Henri Xhonneux I Belgien/Frankreich 1989

nur allzu weichen Kern verbirgt,
Frau Marilyn (Gena Rowlands),
deren endloses Verständnis stets

zur Versöhnung drängt, und
sogar Sam, der einem eigentlich nur
ein einziges Mal von Herzen
zuwider ist: nämlich gleich bei seiner

Vorstellung im Ferienparadies,

wo er sich in unsäglich
selbstgefälliger Art vor der ganzen

Gilde von Nachwuchsverkäufern

produziert. Diese ekelhafte
Seite bleibt bei Sam jedoch ganz
auf die Oberfläche beschränkt,
nicht anders als die Stacheligkeit
bei Joe; in der Tiefe hingegen
sind beide Charaktere
ausschliesslich auf Harmonie angelegt.

Zuviel Familienserien-
Seligkeit
Diese allzu widerstandslose
Versöhnlichkeit bildet denn auch die
eigentliche Enttäuschung an
diesem Film. Von der Anlage der
Geschichte her wartet man im
Grunde lang auf eine Pointe: Sam
miisste sich doch mindestens als
Betrüger oder Heiratsschwindler
erweisen; aber nichts von
alledem. Er bleibt stets ein liebenswertes

Kerlchen, dem man seine
Schwäche für Selbstdarstellung
und Aufschneiderei rasch einmal
verziehen hat.

Damit fehlt jedoch Hallströms
Film jede innere Spannung. Die
Bellas - samt schwierigem
Schwiegersohn - bilden letztlich
ein glückliche Familie, bei der
die aufklaffenden Risse stets wieder

mit einer Sauce aus gefühligem

human touch überkleistert
werden. Das ist schlicht zuviel
Familienserien-Seligkeit für einen
Kinofilm. Man kann sich des
Eindrucks nicht erwehren, dass da
wieder einmal ein begabter Europäer

dem amerikanischen Kino
und seiner Ideologie naiv auf den
Leim gekrochen ist. #1#

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/200

BEAT G L U R

«Ce n'est pas ma façon de penser
qui a fait mon malheur, c'est celle
des autres» («Nicht meine Art zu
denken hat mir Unglück
gebracht, sondern die der andern»),
schrieb Marquis de Sade am 15.

Juli 1789 in sein Tagebuch.
Bereits seit zwölf Jahren sass er als
Gefangener in der Bastille, und
auch bis zu seinem Tod im Jahre
1814 sollte er die meiste Zeit ohne

Urteil zwischen Gefängnismauern

verbringen. Und der
Marquis, der sich selber als
Revolutionär verstand, hatte nicht
einmal vom Sturm auf die Bastille

vom Vortag erfahren: Er war
einige Tage zuvor in ein anderes
Gefängnis gebracht worden.

Möglich war seine Inhaftierung
auf Lebenszeit, weil der König
selber eine sogenannte Lettre de
cachet ausgestellt hatte, und zwar
auf Veranlassung von de Sades

Schwiegermutter Madame de
Montreuil. Der Marquis, der 1740
als Donatien Alphonse François
de Sade in eine provençalische
Hochadelsfamilie geboren worden

war, verband sich als 23jähri-
ger auf Wunsch seiner Eltern mit
der noch wohlhabenderen Familie

de Montreuil. Die einflussreiche

Schwiegermutter half ihm
zwar anfänglich immer wieder
aus den Schwierigkeiten, in die er
sich wegen seines skandalösen
Lebenswandels verwickelte,
wandte sich aber schliesslich
gegen ihn, worauf ihn der König
auf unabsehbare Zeit einsperren
liess: Der Marquis war nicht nur
wegen seines Lebensstils,
sondern auch wegen seines Atheismus

bei Ludwig XVI. in Ungnade
gefallen.

Im Gefängnis sah sich der
junge de Sade, der bisher im
Luxus gelebt hatte, mit den
elementarsten physischen Entbehrungen

und mit der Grausamkeit
und Korruption der Aufseher
konfrontiert. Um unter diesen
Umständen überhaupt überleben
zu können, baute er sich in seiner
feuchten und ungeheizten Zelle
eine eigene Welt auf, eine Welt
des Geistes und der Phantasie. Er
begann zu schreiben, zuerst
Briefe und Pamphlete, in denen
er gegen seine Familie und den

König wetterte, dann Theaterstücke,

Erzählungen und
Romane. Die insgesamt sechzehn
bis 1789 geschriebenen Bände
gingen jedoch beim Sturm auf die
Bastille grösstenteils verloren.
Aufgrund einer Generalamnestie
wurde Bürger de Sade noch im
gleichen Jahr freigelassen. Unter
Robespierre fiel er aber erneut in
Ungnade. Nun wurde er bis an
sein Lebensende im Jahre 1814 in
der Irrenanstalt Charenton
versorgt. Er war wegen seiner adeligen

Herkunft, aber besonders
wegen seiner obszönen Ideen
auch für die Revolutionäre als

freier Bürger nicht akzeptabel:
Sein Atheismus und seine Lehre
von der absoluten Freiheit des
Menschen machten ihn - das war
seine Tragik - sowohl für den
Adel wie auch für das Bürgertum
suspekt.

Der einzigartig ungeheuerliche
Ruf, den Marquis de Sade damals
hatte und der noch heute nicht
ausgeräumt ist, muss allerdings
bei näherem Hinsehen relativiert
werden. Sade-Biograph Walter
Lenning schreibt: «Das meiste,
was er tat, gehört bis heute zu
den ständig praktizierten Perver-

10 Zmtt- 13-14/91



FILM IM KINO

sionen gegen Belohnung; die
Objekte waren gewöhnlich
Prostituierte oder jedenfalls Frauen,
die sich gut bezahlen Hessen.»
Dass de Sade zum sexuellen
Ungeheuer hochstilisiert wurde,
verdankt er in erster Linie dem
französischen Adel, der die eigenen

Ausschweifungen durch die
um so rigorosere Verfolgung des

Marquis zu verstecken suchte.
Es ist das grosse Verdienst des

Films «Marquis», dass er einerseits

solche Machenschaften
aufdeckt, andererseits einen Marquis

de Sade zeigt, der grossmü-
tig und würdewoll, aber auch
gebeugt und schwach ist, mithin
als Opfer seiner Zeit erscheint.
Eine solche Sicht der Dinge,
darin ist sich die moderne
Forschung einig, entspricht durchaus
den historischen Gegebenheiten.
Ein Sadist - obschon der Begriff
nach ihm benannt ist - war de
Sade nicht: Er hat zwar geradezu
menschenfeindliche Sexualpraktiken

beschrieben, aber selber
gelebt hat er sie nicht. Er wurde
verurteilt, weil er dazu stand,
dass er keine Moral kannte: Wäh-

Der Marquis de Sade im
Zwiegespräch mit dem
Corpus delicti.

rend seine adeligen Freunde ihre
Perversionen im Geheimen
auslebten, beschrieb de Sade sie und
machte sie damit öffentlich.

Kein Voyeurismus
Wer dem Film «Marquis» jetzt
etwa Perversion oder Unmoral
vorwerfen wollte, würde sich wie
der französische Adel von
damals verhalten, nämlich moralisch

pervers. Aber Henri Xhon-
neux und sein Drehbuch-Koautor
Roland Topor machen es notorischen

Sexualneurotikern wie
etwa der Boulevardpresse
schwierig: Ihr Film ist nämlich
überhaupt nicht voyeuristisch,
und die Ideologen und Pornografen

kommen somit kaum auf ihre
Rechnung. Und wer glaubt, sich
an den Dialogen aufgeilen zu
können, macht es sich einfacher,
wenn er de Sade im Buchladen
kauft. Die während Generationen
verteufelten Theaterstücke und
Romane sind nämlich seit den
200-Jahr-Feiern der Französischen

Revolution und seit de
Sades 250. Geburtstag im letzten
Jahr auch in der Schweiz in
zahlreichen Neuauflagen erschienen.

Dass ihr Film nicht voyeuristisch

wurde, gelang den beiden

Filmemachern mit einem dreifachen

Entscheid: Erstens zeigt der
Film nur einen kurzen
Ausschnitt aus dem Leben des Marquis

in der Bastille, zweitens
tragen alle Schauspieler Masken,
genauer Tiermasken, und drittens
tritt als weitere Figur der
erigierte Penis des Marquis auf, also
quasi sein zweites Ich und
zugleich das Corpus delicti der in
Frage stehenden Sache, ebenfalls
als überdimensionierte Maske,
jedoch als einziger Protagonist
des Film mit einem menschlichen
Gesicht. In im wahren Sinne des
Wortes intimen Gesprächen
zwischen dem Marquis und seinem
Penis kann nun der Film die
Philosophie des Marquis explizieren,
ohne dabei auf die gelegentlich
notwendige Beschreibung der
wahrhaft ausschweifenden
Sexualphantasien der beiden
verzichten zu müssen.

Sensationelle Masken

Das wirklich Sensationelle am
Film aber sind die Masken, die
nach den Originalzeichnungen
von Roland Topor gefertigt wurden.

Jedem Schauspieler wurde
eine Art Eisenhelm massgetreu
auf das Gesicht gegossen. Darauf
wurden bewegliche Teile aus
Kautschuk angebracht, die sich
mit fernbedienten Servomotoren
bewegen lassen. Dadurch war es

möglich, den Tiermasken
grösstmögliche Wahrhaftigkeit in
den Gesichtsbewegungen zu
geben. Die Aufgabe der Schauspieler

bestand also nur noch darin,
ihre Körper zu bewegen; die der
Sprache entsprechende Mundbewegung

wurde von der komplizierten

Elektronik übernommen.
Roland Topor, der als
Geschichtenschreiber sowie Regisseur und
Ausstatter an vielen Theatern in
Europa gearbeitet hat, und Henri
Xhonneux, der als Filmregisseur
hauptsächlich für das Fernsehen
gedreht hat, haben bereits
zahlreiche Projekte, etwa eine Kin-

13-14/91 zm*- h



FILM IM KINO

derserie mit ähnlichen beweglichen

Masken, zusammen realisiert.

Die Geschichte, die uns «Marquis»

erzählt, versucht durch
ihren fiktiven Charakter der wahren

Figur des Marquis
näherzukommen. Da treten nicht nur
historische Figuren auf, neben dem
Marquis selber etwa der Herzog
von Orléans oder der Gouverneur

der Bastille, sondern auch
Figuren aus de Sades Werken,
etwa die Titelheldinnen Justine
und Juliette aus dem Doppelroman

«La nouvelle Justine, suivie
de l'histoire de Juliette». Im Film
ist Justine das Opfer einer
Vergewaltigung durch keinen Geringeren

als den König selber und landet

in der Bastille, weil sie
schwanger wird: In einer Intrige
des Gefängnispfarrers, selber ein
sexueller Wüstling, wird nun der
Marquis des Verbrechens
beschuldigt.

Liebe oder Libido
Solche Begebenheiten mögen
zwar reichlich übertrieben und
historisch naiv erscheinen,
verdeutlichen aber viel besser als

versuchte dokumentarische
Genauigkeit, was damals in den
Kerkern des adeligen Frankreich
vorgegangen sein mag. Und dass
Tiere mit menschlichen
Eigenschaften nicht fiktiver sind als

wirkliche Menschen, ja sogar der
Realität näherkommen können,
wissen wir aus bekannten
Beispielen, etwa Erich Kästners
Kinderbuch «Die Konferenz der Tiere»

oder George Orwells «Animal
Farm», und natürlich aus dem
Surrealismus, etwa den Bildern
von Max Ernst. Das Spiel mit
Masken wiederum kennen wir
seit dem klassischen griechischen
Theater; seit den fünfziger Jahren
hat es mit Giorgio Strehlers «Piccolo

Teatro di Milano» wieder
grössere Bedeutung erlangt.

Problematisch erscheinen
hingegen die «Traumsequenzen», die

das kreative Denken des Marquis
deutlich machen sollen. Hier
arbeiten die Filmautoren mit
Plastilinfiguren, die quasi eine zweite

Ebene der Abstraktion darstellen

und darum zu gekünstelt
erscheinen. Zudem würde auch
schon ohne diese optisch und
auch dramaturgisch aus dem
Konzept fallenden Sequenzen
klar, dass de Sade darum derart
kompromisslos für sexuelle
Freizügigkeit eintrat, weil er sie für
das geeignete Mittel hielt, Eskalationen

des aggressiven menschlichen

Wesens in kollektiven Sadismen

vorzubeugen, denen er etwa
in den blutigen Auswirkungen
der Französischen Revolution
und natürlich in seinem
Gefängnisalltag begegnet ist.

JUDITH WALDNER
Der Körper ist das Kapital,
Charakter oder Persönlichkeit sind
kaum gefragt. Sharon Mitchell,
Mitch genannt, ist eine kleine
Ausnahme im Geschäft. Sie ist
ein Star und wenn sie sagt: «Ich
bin gerne Pornodarstellerin», so
glaubt man ihr.

Mitch und Tigr haben sich bei
Dreharbeiten kennengelernt,
waren für eine gemeinsame
Liebesszene unter Vertrag. Mitch
findet Tigr süss, Tigr findet
Mitch grossartig. Die beiden
Frauen sind ein Liebespaar
geworden und haben sich von der
Regisseurin Juliet Bashore
gewünscht, sie möge ihre Beziehung

filmisch festhalten.
«Kamikaze Hearts» spielt fast

ausschliesslich im Umfeld der

Die Filmhandlung kulminiert
in der oft diskutierten Frage, ob
das Gefühl der Lust befehle oder
ob es umgekehrt sei. Da kann es

sich der Film mit seiner
ungewöhnlichen Konstellation der
Hauptfiguren einfach machen:
Der Penis, der das Gefühl hat,
immer zu kurz gekommen zu
sein, entscheidet sich sofort für
Juliette, welche die physische
Anziehung, den Sex, repräsentiert,
und der Marquis zieht Justine
vor, die für ihn die platonische
Liebe symbolisiert. De Sade will
eben - das macht ihn uns im
Film so sympathisch - lieber
einen grossen Roman schreiben
und nicht herumbumsen. III

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/199

Pornoproduktion, ohne
allerdings selber pornografisch zu
sein - wenigstens nicht in dem
Sinn, dass der Film voyeuristi-
schen Blicks zu goutieren wäre.
Werden Dreharbeiten gezeigt,
sind Kameras, Mikrofone und
Lampen mit im Bild. Darstellerinnen

und Darsteller inszenieren,

der Regisseur nörgelt im
Hintergrund, die Crew hantiert
mit ihren Geräten. «Schminken
ist schminken», sagt der Maskenbildner.

Ihm ist es gleichgültig,
für welche Art Film er jemanden
kamerakonform herrichtet.
Schminken ist für ihn vor allem
einmal Broterwerb, wie auch alle
anderen an den Aufnahmen
Beteiligten in erster Linie einmal
arbeiten - für eine Industrie, die
in den USA jährlich rund 13

Milliarden Dollar umsetzt.

Kamikaze Hearts

Regie: Juliet Bashore f USA 1989

12 zm*— 13-14/9 1



FILM IM KINO

Wirklichkeit und Schein

Persönliche Begegnungen und
Gespräche, Dreharbeiten und
Shows mischt Juliet Bashore zu
einem Film, der in erster Linie
von Liebe erzählt, von Illusionen,
von gegensätzlichen Ansprüchen
und Vorstellungen. Durch die
Einbettung der Liebesgeschichte
ins Sexbusiness vermag «Kamikaze

Hearts» zu verwirren,
Fragen aufzuwerfen: Was ist
Wirklichkeit, was Schein? Was ist
echt, was gespielt? Gegensätze,
die in der Figur von Mitch kaum
mehr zu unterscheiden sind.

Ganz in ihrer Arbeit aufgehend,

entblösst sie ihren Körper.
Tigr dagegen zeigt Seele, zeigt
Gefühle, die in ihrem Arbeitsumfeld

reichlich unpassend wirken.
Hinter Mitchs Fassade möchte
sie blicken, allerdings bleibt fraglich,

ob Tigr nicht schlicht dem
Irrtum erliegt, Gewünschtes,
doch Unvorhandenes auf die von
ihr geliebte Person zu projizieren.

Für Mitch scheint die
Vermischung von Beruf und Privatleben

total - oder ist das lediglich
Tigrs Perspektive, da sie nicht

versteht, ob Mitch beim Drehen
wirkliche Lust empfindet oder ob
sie privat mit ihr Lust inszeniert?

Formal im Stil des «Cinéma
vérité» gestaltet, erinnert «Kamikaze

Hearts» auch ans «Cinéma
copain»: Darstellerinnen und
Darsteller sind authentisch, treten

unter wirklichen Namen auf.
Die Atmosphäre - wenn wohl
auch bloss während der
Produktionszeit - ist fast ein wenig familiär.

Ohne zu analysieren oder zu
moralisieren, beobachtet Juliet
Bashore nüchtern, beinahe
lakonisch, allerdings um den Preis
von fehlender Tiefe. Vieles wird
zwar angetippt, kaum je aber
etwas ausgelotet. Das Umfeld der
Personen ist kaum gezeichnet,
Mechanismen werden nur
fragmentarisch erfahrbar, vermögen
sich nicht zu einem Ganzen
zusammenzusetzen. Die beinahe
stetige, affirmative Fixierung auf
die Figur von Mitch macht den
Film zumindest streckenweise
sehr zwiespältig. Immerhin
vermag «Kamikaze Hearts» Diskussionen

zu entfachen, lässt kaum
gleichgültig und ist insofern ein
Film, dessen Vorführung in

einem Rahmen, der nachfolgende
Gespräche vorsieht oder immerhin

ermöglicht, wünschenswert
wäre.

Das Ende der Illusion

Die Liebe von Tigr und Mitch
scheitert. Nicht weil sie sich am
Arbeitsplatz abspielt. Auch nicht
darum, weil die beiden Frauen
ihre Brötchen in einem Geschäft
verdienen, in dem Gefühle eher
hinderlich sind. Vielmehr wird
ihre Liebe je länger, je mehr selber

zu einer Art Inszenierung, zu
einer «Romanze im Design des

Pornogeschäfts», wie sich Tigr
einmal ausdrückt. Hoffnung auf
Selbstbestimmung bleibt keine.
Der Glaube, ausschliesslich sich
selber zu gehören, zerbröselt.
Das wirft einerseits die Frage auf,
ob Liebe überhaupt selbstbestimmt

gelebt werden kann, und
andererseits, ob eine Gesellschaft,

die den Warencharakter
von allem und jedem inklusive
Sexualität zumindest akzeptiert,
dies nicht vollends verhindert.
#11

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 91/197

KURZ NO

OCIC-Preis in Trôia

mt. Am internationalen Filmfestival

im portugiesischen Tröia
hat die Jury der Internationalen
Katholischen Film- und AV-Orga-
nisation (OCIC) ihren Preis an
den ungarischen Film «Homo
novus» von Pâl Erdöss vergeben.
Gezeichnet wird ein pessimistisches

Bild moralischer Ratlosigkeit

in Osteuropa, wo jedoch eine
neue Generation zu Hoffnungen
Anlass gibt. Mit einer «Lobenden
Erwähnung» ausgezeichnet
wurde «Schoko Klak» von Frank
Hoffmann und Paul Kieffer
(Luxemburg).

13-14/91 Zorn«— 13


	Film im Kino

