
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 42 (1990)

Heft: 13

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
IM KINO

Vincent & Theo
Regie: Robert Altman f Frankreich/Niederlande 1989

ALEXANDER SURY

Begraben sind sie beide
nebeneinander auf dem Friedhof von
Auvers in der Nähe von Paris.
Im Tod vereint, so nennt man
das wohl. Vincent van Gogh, der
geniale, ver-rückte Aussenseiter

- und darum auch Wegbereiter -
der Moderne, starb 1890 im Alter

von 37 Jahren an den Folgen
einer Schussverletzung, die er
sich selber beigebracht hatte.
Theo van Gogh, der um vier
Jahre jüngere Bruder, folgte ihm
sechs Monate später. Seit Jahren

kränklich und von der Syphilis
zerfressen, verfiel er geistig und
körperlich nach dem Tode des
Bruders. Besiegelte der Tod des
einen das Leben des anderen?
Eine Frage, die in der Beschäftigung

mit van Gogh bis heute
erstaunlicherweise kaum
aufgeworfen worden ist.

Ohne Geniekult

Die 100. Wiederkehr seines
Todestages beschert uns - nebst
zahllosen Ausstellungen, Festakten

und Feierlichkeiten - auch
eine filmische Annäherung an

Vincent van Gogh. Skepsis ist
angebracht, handelt es sich doch
um eines dieser unsäglichen
Euro-Produkte mit holländischer,

britischer und französischer

Beteiligung und, sozusagen

als Krönung, einem US-Regisseur.

Doch dem seit geraumer
Zeit in Paris lebenden Amerikaner

Robert Altman traut man
einen unverstellten Blick ohne
Geniekult und Heiligenverehrung
durchaus zu.

Der 1925 geborene Altman
transportierte seine bissige
Gesellschaftskritik in den USA
meist über das klassische Genrekino

Hollywoods, jedoch mit der
subversiven Lust, dessen Regeln
zu verfremden und aufzubrechen.

Mit «Nashville» (1975)
und «Buffalo Bill and the
Indians» (1976) erreichte die mit
Konsequenz und Scharfblick be-

2 1 319 0



FILM IM KINO

Zweimal Vincent van Gogh:
Tim Roth in Altmans «Vincent
& Theo». - Unten: Kirk
Douglas in «Lust for Life»
(1956).

triebene Demontage amerikanischer

Mythen und heiliger Kühe
des «enfant terrible» Mitte der
siebziger Jahre einen bis heute
nicht wieder erreichten
Höhepunkt.

Der überaus produktive
Robert Altman (seit 1969 hat er im
Schnitt jährlich einen Film realisiert)

hat nun einen Film über
Vincent van Gogh gemacht. Das
stimmt, und stimmt auch nicht.
«Die Wirklichkeit spielt zwar
eine Rolle», sagte der Regisseur
in einem Interview, «aber ich
zeige nicht die Wahrheit,
sondern meine Auffassung von
Wahrheit.» Vincent van Gogh,
dem auf den unerreichbaren
Sockel gehobenen Mythos von
Genie und Wahnsinn, wird ein
Teil seiner Geschichte wiedergegeben.

Der Titel des Films signalisiert

bereits die Stossrichtung des
Unternehmens. In den Augen des
Drehbuchautors Julian Mitchell
waren die beiden Brüder - dies
die faszinierende These des
Films - «eine Person wie siamesische

Zwillinge». Will heissen:
Vincent van Goghs Werk ist
ohne seinen Bruder - weit über
die finanzielle Unterstützung
hinaus — nicht denkbar, und
umgekehrt ist Theo van Goghs
Existenz unauflöslich mit derjenigen

seines Bruders verknüpft.
Gemeinhin wird der angesehene
und erfolgreiche Kunsthändler
Theo van Gogh zwar als
unverzichtbarer Vertrauter seines Bruders

porträtiert, dem er
unerschütterlich die Treue hielt,
sonst aber verkörpert er mit
seinem soliden, bürgerlichen
Lebensstil den Gegenpol zum
radikalen, ausserhalb der Gesellschaft

stehenden Aussenseiter.
In «Vincent & Theo» wird

Theo nun aus dem Hintergrund
hervorgehoben: der erste
Betrachter und Förderer von Vincent

van Goghs Bildern erhält
neben dem berühmten Bruder
eine gleichberechtigte Position.

Subtile
psychologische Studie

Vincent und Theo: die äusserli-
chen Unterschiede könnten
frappanter nicht sein. Theo, in Paris
als Lebe- und Geschäftsmann
gleichermassen erfolgreich,
schafft mit der Heirat der
Schwester eines holländischen
Freundes den Einstieg in eine
bürgerliche Existenz scheinbar
mühelos. Er führt bald eine
eigene Galerie und betätigt sich
als Förderer der Modernen (u. a.
der Impressionisten). Daneben
ist er für den Lebensunterhalt
seines grüblerischen und unter
Seelenqualen seinen Weg
suchenden Bruders verantwortlich.
Der erfolgreiche Kunsthändler
und die gescheiterte Existenz.
Dieser Gegensatz gilt - Altman

lässt nie Zweifel aufkommen -
nur an der Oberfläche; darunter
brodelt das Chaos. Vincent lässt
dieses Chaos zu, während Theo
sich mit allen Mitteln dagegen
sträubt.

«Vincent & Theo» hat wenig
zu tun mit Vincente Mineiiis
«Lust for Life» (USA 1956), der,
mit Kirk Douglas in der Hauptrolle,

ein konventionelles
Künstlerporträt präsentiert, das die
Vita - auf prägende Stationen
und Begegnungen komprimiert -
mit einer auf äussere Wirkung
abstellenden Hollywood-Dramaturgie

nacherzählt. Der Ansatz
von Robert Altman geht genau
in die andere Richtung. Er hat
keinen biografischen Film realisiert,

sondern die Geschichte der
Gebrüder van Gogh als Aufhänger

genommen, um mittels einer
höchst subtilen psychologischen
Studie das Scheitern zweier
Menschen zu zeigen.

Der eine, Vincent, folgte seiner

Bestimmung ohne Kompromisse

und nahm damit die
Selbstzerstörung in Kauf ; der
andere, Theo, versuchte verzweifelt

mit einer Flucht nach aussen,

in eine Sicherheit versprechende

bürgerliche Existenz
seinen inneren Abgründen zu
entkommen. Vergeblich.

Symbiotische
Bruderbeziehung

Die beiden bei uns kaum
bekannten jungen britischen
Schauspieler Tim Roth (Vincent)
und Paul Rhys (Theo) führen
mit einer hervorragenden
Darstellungskunst in das Zentrum
dieser hochkomplexen, symbio-
tischen Bruderbeziehung. Der
Film setzt im Jahr 1881 ein, als
der in einem belgischen Kohlerevier

als Hilfsprediger amtierende

Vincent seinem Bruder
erste Malskizzen schickt. Die
weiteren Stationen sind bekannt.
Altman lässt weder Paris,
Südfrankreich und Auvers aus, noch

13/90 ZMtrm— 3



FILM IM KINO

klammert er die künstlerische
Entwicklung aus. Doch er geht
wohltuend sparsam um mit den
ikonographischen Reizen in
Form von prächtigen Landschaften

und atemberaubenden Ta-
bleaus, die ein Film über van
Gogh erwarten lässt. In Paris
beispielsweise verzichtet Altman
vollständig auf Aussenaufnah-
men, vielmehr lässt er den
Zuschauer Zeuge eines intimen,
leidenschaftlichen Kämmerspiels
werden. In ausgreifenden
Plansequenzen umkreist die Kamera
die beiden Protagonisten und
wirft ein unsichtbares Netz über
die beiden Brüder, um so auch
visuell die schicksalshafte
Verstrickung sichtbar zu machen.
Parallelmontagen bringen die
räumlich Getrennten zusammen
und betonen, trotz unterschiedlicher

Erfahrungen beispielsweise
mit Frauen, die tiefe seelische
Verwandtschaft.

Da Altman mit dem Bild des

«heiligen Vincent» (Paul Nizon)
nichts im Sinn hat und über die
notwendige Distanz zum
europäischen Kulturbetrieb verfügt,
ist ihm mit «Vincent & Theo»
ein faszinierender Künstlerfilm

CAROLA FISCHER

Alte Menschen sind ein rares Sujet

im Film. Zu dem lebensfrohen

Alt-Teenager im Hippie-
Outfit von Hai Ashby («Harold
and Maude») und der spätberufenen

Bankräuberin Lina
Braacke gesellt sich jetzt Tante
Daniele aus Etienne Chatiliez'
gleichnamigem Film.

Ein wahrer Ausbund an Bos-

gelungen: Zwei Brüder und ihre
unterschiedlichen Wege. Vincent
trat eine Reise nach innen an, zu
seiner Bestimmung, aber auch in
die Isolation und Einsamkeit. Er
setzte alles auf eine Karte, die
Malerei wurde zum Ringen um
Sein oder Nichtsein. Eine
Haltung, die für Theo ständige
Provokation, Vorbild und abschrek-
kendes Beispiel zugleich sein
musste.

«Ich befürchte», schrieb Vincent

seinem Bruder kurz vor
dem Selbstmord, «dass ich Dir
eine Last und damit entsetzlich
war.» Vincents Tod sollte das

Gegenteil beweisen. Die Lasten
waren gleichmässig verteilt.
Begraben sind sie beide auf dem
Friedhof von Auvers, nebeneinander.

Doch «Vincent & Theo»
bringt eindrucksvolle Indizien
vor, dass die beiden eigentlich
bereits im Leben vereint waren.
Dank Robert Altmans Film ist
im Todesjahr-Rummel zumindest

ein Lichtblick auszumachen,

der das ritualisierte
Abfeiern hinter sich lässt. ###

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 90/203

haftigkeit ist diese alte,
gutsituierte Dame, die sich bereits in
den ersten Szenen von der fiesesten

Seite zeigt. Was immer ihre
Haushälterin Odile tut - und
diese hat auch sicher ihre siebzig
Jahre auf dem Buckel - ihre
Herrin findet stets einen Grund,
sie zu kritisieren und zu plagen.
Mit Vorsatz und Hinterlist,
wohlgemerkt. Da wird heimlich
die Haustür geöffnet und Odile
beschuldigt, sie offengelassen zu

haben. Da wird die zierliche
Magd dazu verdonnert, mit dem
Riesenvieh von Hund einkaufen
zu gehen, obwohl sie ihn kaum
an der Leine zu halten vermag.
Odile setzt im Garten Stiefmütterchen,

Daniele trampelt mit
sichtlichem Vergnügen über das
Beet. Schikanöse Kleinlichkeit
tagaus tagein, bis der Tod sie
scheidet und die Hausangestellte
beim Putzen des Lüsters hinwegrafft.

Daniele verkauft ihr Häuschen,

denn ihr Neffe Jean-Pierre
Billard nimmt sie zu sich und
seiner Familie nach Paris. Welch
neues Wirkungsfeld für ihre
Gemeinheit

«Unwürdige» alte Dame

Alle Billards bemühen sich mit
überwältigender Freundlichkeit
um ihre Tante, allen voran
Catherine, die neben dem Haushalt
noch ein Kosmetikinstitut führt
und dennoch keine Mühe
scheut, der alten Dame tausend
Gefälligkeiten zu erweisen, um
deren Zuneigung und Wohlwollen

zu gewinnen. Wahrlich
vergebene Liebesmüh! Finster und
misstrauisch sitzt Tante Daniele
auf ihrem Stuhl, lässt sich von
diesen Wellen von Freundlichkeit

umspülen, um im geeigneten
Moment zum Gegenschlag
auszuholen. Schnell ein Fusstritt
gegen den verhassten Köter
unterm Tisch, rasch ein Bad nehmen

zur morgendlichen Rush
Hour der Berufstätigen und
Schüler und immer über das
Essen schimpfen. Im allabendlichen

Zwiegespräch mit dem
Foto des verblichenen Gatten
Edouard zieht Daniele mächtig
gegen die Dummheit dieser
Verwandten her.

Der eklatante Kontrast
zwischen der engelhaften Nettigkeit
der vier Billards (Jean-Pierre
und Cathérine haben zwei
Söhne) und der ungenierten
Rüpelhaftigkeit der alten Dame ist
die Triebkraft dieser Komödie.

Tatie Danielle
Tante Daniele

Regie: Etienne Chatiliez f Frankreich 1990

4 13/9 0



FILM IM KINO

und in der Wirkung genau
berechnet.

Sie hat alle Fäden in der
Hand, die Kräfte des Guten lassen

nach. Die Familie flüchtet
vor dieser Bastion des Bösen in
ihrer Mitte gen Süden, um sich
von den Strapazen zu erholen. In
letzter Minute haben sie eine
Pflegerin gefunden, und so tritt
Sandrine auf den Plan: jung,
blond und langhaarig, aber mit
dem harten Blick derjenigen, die
gelernt haben, mit Schicksalsschlägen

fertigzuwerden. Resolut

tritt sie ihr Amt an. Daniele
hat eine ebenbürtige Gegnerin
gefunden, die ihre Mätzchen
nicht mitmacht, sie beim Wort
nimmt, zurückschreit, mit ihrer
Meinung nicht hinter dem Berg
hält, sie durchschaut. Ihr Verhalten

beeindruckt Daniele, und sie
findet Gefallen an dem jungen
Mädchen. Eine zweite Daniele
scheint hervorzutreten, die San-

«Unwürdige» alte Dame und
vitale Hexe: Tsilla Chelton als
Tante Daniele.

Man freut sich lachend darüber,
dass da jemand so einfach von
innen heraus giftig ist und es

wagt, sich über alle Konventionen

und jeden Anstand
hinwegzusetzen. Daniele ist egoistisch,
amoralisch und verantwortungslos

wie ein Kind. Auch in ihrem
unersättlichen Drang nach Süs-

sigkeiten, dem sie ungeachtet
ärztlicher Mahnungen jederzeit
nachgibt.

Am besten sind ihre Auftritte
vor Publikum. Sie ist eine
glänzende Schauspielerin. Wenn sie

vor Gästen die Schau der
scheuen, vernachlässigten
Verwandten abzieht und am Schluss
ihren Sessel mit deutlich sichtbaren

Spuren ihrer (gespielten!)
Inkontinenz verlässt, dann ist das

von atemberaubender Infamie

Verkürzungen
wie in der Werbung

Chatiliez' Film wirkt auf den
ersten Blick wie ein Comic. Die
Figuren sind statisch, haben keinen

psychologischen Hintergrund,

durchlaufen keine
charakterliche Entwicklung. Tante
Daniele könnte auch zur Serien-

drine ungefragt aus einer
finanziellen Klemme hilft, die bei
gemeinsamen Ausflügen vergnügt
und lebenslustig wird. Die beiden

werden zu Komplizinnen -
sie entledigen sich gemeinsam
des lästigen Hundes - und
Freundinnen. Aber natürlich hat
Danieles Grossmut Grenzen. Als
Sandrine eine Nacht mit ihrem
amerikanischen Freund verbringen

will, reagiert sie wie ein kleines

Kind, das allein gelassen
wird. In ihrer grenzenlosen Wut
setzt sie die Wohnung in Brand.

13/90 ZMht-. 5



FILM IM KINO

heldin umfunktioniert werden,
ihre Schandtaten beliebig fortgesetzt

werden. Das Eindimensionale

ist sicher ein Stilmittel der
Satire, es entspricht aber auch
der Art und Weise der verkürzten

Darstellung, wie sie in der
Werbung praktiziert wird. Es
kommt sicher nicht von ungefähr

bei einem Autor, der wie
Chatiliez aus der Werbebranche
stammt, dass viele Szenen wie
Spots aussehen. Die Familie
Billard entspricht in ihren Verhal-
tesnsmustern so exakt einer
Normalität, wie sie von dieser
Gesellschaft gefordert wird, dass es

einen fast gespenstisch anmutet,
wie «normal» sie wirken,
obwohl sie Dinge tun, die nicht
gang und gäbe sind. In den
wenigsten Familien werden alte
Angehörige aufgenommen.
Abgeschoben werden sie in Altersheime.

Die Billards versuchen einen
Idealzustand zu verwirklichen,
der von Vorstellungen und
Bildern geprägt ist, wie sie täglich
von der Werbung propagiert
werden : ein schönes Zuhause,
eine harmonische Familie.
Harmonie als Prinzip, das Konflikte
nicht zulässt. Dinge, die nicht
ins Bild passen, werden
verdrängt. Das immer eindeutigere
homosexuelle Gebaren des

vierzehnjährigen Jean-Marie wird
nicht aus einer toleranten
Grundhaltung heraus nicht zum
Problem, sondern man nimmt es

nicht wahr, weil man es nicht
sehen will. Sie sind Meister im
Verdrängen. Tante Daniele
nennt die Dinge beim Namen:
«Findest du nicht, dass er sich
wie ein Mädchen kleidet?» Und
das macht sie so erfrischend.

Als Zuschauer beginnt man,
diese «Hexe» zu mögen, weil sie

so vital und kämpferisch ist und
den Schein der Wohlanständigkeit

und Freundlichkeit als
Hilflosigkeit und Dummheit
entlarvt. Die Beschränktheit der
anständigen Bürger hat etwas Un¬

erträgliches, auch wenn der Autor

sie zu keinem Zeitpunkt
denunziert.

Satire mit Zwischentönen

Man kommt eher nachdenklich
aus dem Kino als überbordend
aufgestellt, weil man etwa irrsinnig

Lustiges gesehen hat. «Das
Leben ist ein langer ruhiger
Fluss» (1987), ein Film, den
Chatiliez ebenfalls mit der
Drehbuchautorin Florence Quentin
konzipiert hat, war lärmiger und
schriller, mehr Klamauk. Die PR
verkauft den Film so, als sei der
Regisseur noch einen weiteren
Schritt in diese Richtung gegan-

FRANZ
DERENDINGER

Da sind einmal die Autoritäten,
hilflos zumeist, weil ohne
Verständnis und nicht in der Lage,
die Einschränkungen, die sie

fordern, zu legitimieren. Dann
haben wir weiter die Gruppe der
Angepassten, die Gruppe derer,
die sich den Forderungen der
Autoritäten unterziehen, dafür
denen verweigern, die ihre
aktuelle Lebenssituation an sie

stellt. Ihnen gegenüber stehen
die andern, die «Ungezogenen»,
die schon zu denen geworden
sind, vor denen ihre Eltern sie

immer gewarnt haben. Sie scheren

sich einen Dreck um die
Autoritäten und zelebrieren ihr
Anderssein durch Symbole der
Absetzung, für die alles taugt, wovor

den Autoritäten und den
Angepassten graut.

Und mitten drin der jugendliche

Held, verloren irgendwo

gen. Mir scheint dieser Film eher
subtiler zu sein.

So böse Tante Daniele sich
auch gebärdet, so witzig ihre
Streiche auch sind, es klingen
Zwischentöne an. In das Lachen
mischt sich auch Verständnis für
diese Frau und Betroffenheit
darüber, dass der materielle
Wohlstand unserer Gesellschaft
nicht unbedingt eine höhere
Lebensqualität zur Folge hat.
Natürlich kann man darüber
lachen, wenn wohlgenährte Touristen

in kretischen Ferienbunkern
Sirtaki tanzen, aber es hat auch
etwas anrührend Trauriges, ###

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 90/201

zwischen Kindheit und Erwachsensein

und darum von niema-
nem verstanden - am wenigsten
von sich selbst. Umflort von
einer leisen Melancholie, die ihn
so unwiderstehlich macht, muss
er sich bewähren. Gerade weil er
selbst nicht weiss, wer er ist,
muss er der «peer group» beweisen,

dass er überhaupt wer ist -
jedenfalls kein «chicken». Die
Mutprobe also gehört auch
dazu, vivere pericolosamente,
Leben an der Grenze, wofür alles

mögliche stehen kann:
schnelle Autos, Rauschgift, vor
allem aber und immer wieder
das Motorrad. Verbunden mit
diesen Formen des schnellen
Lebens ist auch die Entdeckung
der Sexualität, die als Vorstoss
ins Unbekannte einerseits selbst
als abenteuerlich erfahren wird,
andererseits in ihren zärtlichen
Komponenten den Furor der
zum Wildsein Geborenen etwas
mildert.

Nimmt man noch rhythmische

Cry Baby
Regie: John Waters USA 1990

6 zmk_ 13/90



FIL M IM KINO

Musik und den Tanz als Körpersprache

hinzu, so hat man die
Spielfiguren für das zusammen,
was sich als Mythologie des

Teenage bezeichnen lässt. Diese
Mythologie hält spezifisch
jugendliche Identifikationsmuster
bereit und konstituiert so die
Jugendlichen recht eigentlich als
soziale Gruppe. Der Jugendliche
- so das Zentralmythologem - ist
die fleischgewordene Rebellion;
man(n) ist «bad», kann keine
Satisfaktion kriegen - grundsätzlich

nicht - und muss als Easy
Rider in Permanenz das Leben
provozieren. Das wichtigste für
all diese Rebellen ohne Grund
ist die Spontaneität, die Fähigkeit,

allein aus einer Situation
heraus und ohne Vorgabe von

reglementierenden Erfahrungen
entscheiden zu können; insofern
bietet die Jugendmythologie in
der Tat so etwas wie Existenzia-
lismus für Teenager. Wenn nun
deren Leben in der Wirklichkeit
auch noch lange nicht so ausgesehen

hat wie das der Helden im
Film, diese Mythologie wirkte
doch in vielem in den Alltag der
Jungen hinein, und sie tut das
durchaus weiterhin, auch wenn
sich vor allem ihre
Präsentationsformen seit den Fünfzigern
beträchtlich geändert haben.

Parodie auf den Jugendfilm
Bereits ein zweites Mal hat der
ehemalige Untergrundfilmer
John Waters («Pink Flamingos»,

Stolze Mitglieder der
«Drapes»: Ricki Lake, Johnny
Depp, Traci Lords.

1972) nun die Mythologeme der
Jugendkultur veralbert. In
«Hairspray» (1987) ging es um
die reichlich füllige Tracy Turn-
blad, die es sich in den Kopf
gesetzt hat, «Miss Auto Show
1963 »-Königin zu werden, und
die sich dafür gegen eine Bande
von Chauvis und Rassisten
durchsetzen muss, welche noch
an der Segregation festhalten. In
«Cry Baby» plündert Waters die
Arsenale der jugendkulturellen
Mythologeme noch viel gründlicher:

Die Geschichte spielt um
1954 in Baltimore. Es gibt da unter

den Jungen die Squares, die
adretten Reichen, zu denen auch
Allison (Amy Locane) und ihr
Verlobter Baldwin (Stephen
Mailer) gehören. Allison hat es
aber satt, an den steifen Parties
ihrer Schicht das brave kleine
Mädchen und für Baldwin die
Zierpflanze zu spielen.

So wirft sie ein Auge auf «Cry
Baby» Walker (Jonny Depp).
Cry Baby - immer, wenn's darauf

ankommt, mit einer Träne im
Auge - ist hoffnungsvoller
Nachwuchskrimineller und
angehender Rockstar in einem; er
gehört zu den Drapes, die ihre
Andersheit durch eine selten
schön demonstrierte Hässlich-
keit unterstreichen. Zum Start
für seine doppelte Karriere
schenkt ihm seine Gang (Iggy
Pop, Susan Tyrrell, Ricki Lake
u. a.) das unausweichliche
Motorrad, das aber schon bald
bei der Konfrontation mit den
Squares in Flammen aufgeht. Zu
diesem Zusammenstoss muss es
einfach kommen, nur schon,
damit Cry Baby von einer
selbstverständlich parteiischen Justiz
ins Gefängnis gesteckt werden
kann. Dort hat er dann Gelegenheit,

ein bisschen Jailhouse-

13/90



FILM IM KINO

Rock zum besten zu geben, bis
ihn Allisons Grossmutter (Polly
Bergen), die inzwischen ihr Herz
für die Drapes und für den Richter

entdeckt hat, zum Happy
End abholt.

Amüsant, aber harmlos

John Waters verbrät so ziemlich
alle Topoi des Jugendfilms zu
dieser Parodie: Es gibt da die
schmalbrüstig Angepassten wie
die demonstrativ Hässlichen; es
weint sich der ewig unverstandene

Teenie durch die Story und
entdeckt die Sexualität - mit
einer umwerfend komischen Zun-
genkuss-Demo; ja sogar ein
«chicken-race» findet statt, das
für den Verlierer für einmal
wirklich in einem federstiebenden

Hühnerhaus endet. Hinzu
kommt ein den Oldies nachempfundener

Sound, der, obgleich
nicht ganz ohne parodistische
Absetzung, noch immer nostalgisches

Schwelgen erlaubt. Waters
hat mit dieser Art von Film
sicher einen Weg gefunden, der
sich im Umgang mit der
Jugendmythologie heute noch beschreiten

lässt. Ernst kann man deren
ungebrochene Umsetzung ja

MARTIN
SCHLAPPNER

Mit Nikita, einer eben zwanzig
Jahre alt werdenden, drogenabhängigen

Punkerin, hat Luc Bes-

son - unter jungen Kinofans
eine Kultfigur seit « Subway»
(1985), seinem ersten Film - dem
Publikum eine neue Heldin
geschenkt, mit welcher es zweifellos

verherrlichend umgehen

wohl kaum mehr nehmen ; zu
aufgesetzt wirken die bemühten
Autoritäten, zu beliebig die
Differenzen zwischen den Gruppen

und zu abgegriffen die
verlorenen Narzissen, welche die
Helden abgeben.

Indem Waters dies alles
verulkt, wirkt er wenigstens ganz
amüsant; jene bösere Form von
Satire, die aus wirklichen
Tabuverletzungen resultiert, erreicht
er allerdings in keinem Moment.
Das hängt wahrscheinlich damit
zusammen, dass er die
Jugendmythologie ausschliesslich vor
der Kulisse der Fünfziger spielen

und Bezüge zur aktuellen
Film- und Pop-Szene draussen
lässt. So kann man die parodistische

Distanzierung auf die
zeitgebundene Form des Mythos be1

ziehen, während er als ganzer
unangetastet bleibt. Wirklich
aktuell, wirklich böse und erhellend

auch wäre der Film erst
geworden, wenn er nicht nur Elvis,
sondern z. B. Prince in die Cry-
Baby-Sauce hineingenudelt und
so auch die gegenwärtigen
Klischees der Jugendkultur als solche

biossgestellt hätte. III
Vorspannangaben

siehe Kurzbesprechung 90/191

wird. Sie ist die einzige Überlebende

aus einer Gruppe von
Punkern, die, um sich Stoff zu
beschaffen, eine Apotheke
überfallen. Da sie einen Polizisten
kaltblütig erschossen hat,
danach aber gefasst werden
konnte, verurteilt ein Gericht sie

zu lebenslangem Kerker. Da sie

so zielgenau mit der Schusswaffe
umzugehen weiss, weder Tod
noch Teufel fürchtet und
überhaupt alle Schwierigkeiten mit

einer kecken Tapferkeit durchsteht,

wird sie von einer
Geheimdienstorganisation des Staates
als Agentin angeheuert. Nikita
macht ein Kampftraining durch
und wird mit der Lizenz zum Töten

aus der Schulung entlassen.
Verborgen unter einer neuen
Identität, erledigt sie Aufträge,
unliebsame Leute des öffentlichen

Lebens aus dem Weg zu
räumen. Alles aber wird anders,
als sie einen jungen Mann, von
Beruf Kassierer in einem Supermarkt,

kennenlernt. Die Liebe
verändert sie, und vielleicht wird
es ihr gelingen, nachdem sie eine
letzte schwierige Aktion gegen
einen unliebsamen ausländischen

Botschafter unternommen
hat, zu überleben, obgleich für
die Organisation zur Gefahr, vor
allem aber überflüssig geworden.

Gewalt und Liebe

Luc Besson definiert sein Werk
als einen Film der Gewalt und
der Liebe. Das ist er in der Tat.
Gemordet, geschlagen, zerstört
wird mit schneller Hand, ohne
die geringsten Gewissensbisse.
Die Punker, als Ausgestossene
der Gesellschaft ohnehin ruchlos,

greifen zur Waffe so
ungehemmt wie die Polizisten. Und
diesen gleichen die Leibwächter,
die als Killer auf der jeweiligen
Gegenseite tätig sind. Und die
Liebe? Für Luc Besson steht
fest, dass die Jungen - sie natürlich

vor allem, die tagtäglich
Zeugen der Gewalt sind, selber
schon jede Hemmung vor
Anwendung eigener Gewalt verloren

haben - so sind, weil sie nie
Zärtlichkeit erfahren haben, nie
von ihren Eltern, nie von den
Erwachsenen überhaupt. Und so
sehnen sie sich, ohne ihren
Antrieb selber erkennen zu können,
nach Liebe, nach Geborgenheit.
Für diese Sehnsucht also steht in
diesem Film das Mädchen
Nikita.

Jeder Kritik an diesem Ge-

Nikita
Regie: Luc Besson I Frankreich 1990

8 ZMK. 13/90



FILM IM KINO

misch von Blutschrecken und
erotischer Sentimentalität
versucht Luc Besson - jetzt 31 Jahre
alt - dadurch zuvorzukommen,
dass er ausruft, sein neuer Film
sei, wie die früheren Filme auch
schon, für die Jungen bestimmt.
Denn die Eltern verständen ihn
nicht, kurzum darum nicht, weil
sie blind seien für den Ursprung
der Gewalttätigkeit, die das
Elixier der Jugend geworden sei.

Das ist natürlich nichts anderes
als eine Ideologisierung des in
diesem Film erneut hochgetriebenen

Ästhetizismus der Gewalt.
Luc Besson sieht sich in

Nachfolge zum «Schwarzen
Film» der ersten Nachkriegszeit.
Das mag, was die Rückhaltlosig-
keit der Charaktere betrifft,
zutreffend sein. Rückhaltlosigkeit
treibt, wann immer die Moral
versagt, in extreme Situationen,
und diese wiederum sind entweder

Situationen der Brutalität,
der Amoral und des gesinnungslosen

Tötens, oder sie sind
Situationen der Sexualität, der auch
in der Liebestätigkeit ausschweifenden

Wut gegen Gesellschaft
und Ordnung. Der traditionelle
«Schwarze Film» freilich war

stets getragen von einem Bedürfnis

nach Moral. Von einem
solchen Bedürfnis ist bei Luc Bes-
sons «Nikita» nichts übriggeblieben.

Wenn Nikita zuletzt aus
dem Leben Marcos, ihres
Geliebten, aus dem Leben auch
ihres einstigen Trainers und
Führungsoffiziers verschwindet, so
hat das vorab mit ihrer Angst zu
tun, nun doch, ohne Vorwarnung,

selber erledigt zu werden.
Dass aus der rabauzigen,
kreischenden, schlagenden,
schiessenden, wahnwitzigen jungen
Frau eine junge Dame von einigem

Liebreiz wird, ist zwar eine
erstaunliche Metamorphose,
doch weiter als bis zu diesem
Zustand reicht ihre Verwandlung

denn doch nicht.

Film als Droge

Luc Besson vertritt eine Ästhetik,

durch die in den Bildern seines

Films mehr zum Ausdruck
kommen soll, als in Worten je
gesagt und erklärt werden
könnte. Gerade das nun trifft
nicht zu - es sind gestellte,
atmosphärische Bilder, in denen
ungebrochene Gewalttätigkeit wü-

Zelebriert Ästhetik der
Gewalt: Luc Besson.

tet, aber es sind nicht Bilder, in
denen die Veränderung der Heldin,

ihr psychologischer Habitus
und dessen Umkehrung greifbar,
unterschwellig zum Ausdruck
gerieten. Mag die Darstellerin
der Nikita, Anne Parillaud, noch
so geschickt sein, im Ausdruck
sowohl der Vulgarität wie im
Ausdruck der Zärtlichkeit, die
sie auch haben muss - von ihrer
Metamorphose glaubt man
wenig. Und die beiden männlichen
Hauptdarsteller, Jean-Hugues
Anglade als Marco, Tscheky Ka-
ryo als Agent, sind zwar
gegensätzliche Naturen, haben
Präsenz und Glaubwürdigkeit, doch
sind sie - ganz in die Perspektive
der Bessonschen Ideologie
gerückt - mehr denn doch schliesslich

nicht als Klischees.
Der junge französische

Filmemacher, der auch das Drehbuch
selber geschrieben hat und
deshalb auf dessen dramaturgische
Tücken nicht aufmerksam
wurde, liebt es - wie fast alle
Filmemacher heute - sich selber zu
erklären. Er liebe es, betont er
also, seine Filme in eine einzige
Farbe zu tauchen: hier in die
nächtlich-düstere, nächtlich
glitzernde Grossstadtatmosphäre.
Eben dieses Eintauchen macht
den bis an die Grenzen der
Erträglichkeit reichenden Ästhetizismus

seiner Regiebegabung
aus. Atmosphäre ist da nicht
mehr ein Einfühlen in die Realitäten,

sondern ausschliesslich
eine Produktion von Künstlichkeit,

deren einziger Zweck das
Haschen nach ausgeflippten
Effekten ist. Es soll durch Farbe
und Schnitt, durch Musik und
Kameraperspektive eine Art von
Rausch erzeugt werden. Der
Film selbst wird zur Droge. ###

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 90/196

13/90 ZjfUHt-. 9


	Film im Kino

