
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 42 (1990)

Heft: 8

Artikel: Gewalt und Ideologie

Autor: Seesslen, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEMA
G EWAL T IN DEN MEDIEN

Gewalt und Ideologie
GEORG SEESSLEN

Im Kino wird gemetzelt, gemordet, subtil
gequält und unterdrückt - die Methoden der
Gewaltanwendung sind vielfältig. Eine Tagung
im Gottlieb Duttweiler Institut, Rüschlikon,
hat letztes Jahr Formen der Gewalt im Kino
unter die Lupe genommen und Typologien
entwickelt - gleichzeitig aber auch auf die
Notwendigkeit hingewiesen, dass dem «Verbieten
von Brutalos» unter allen Umständen die ernsthafte

Auseinandersetzung mit den (gesellschaftlichen)

Wurzeln diesergewalttätigen Kinogenres
vorauszugehen hätte. Derfolgende Beitrag von
Georg Seessien ist eine gekürzte Version eines
Referates, das anlässlich der Rüschlikoner
Brutalo-Tagung grosse Beachtung fand.

Wie in der Wirklichkeit, so gibt es auch in Filmbildern

keine Gewalt an sich. Sie mag sich noch so
verkleiden, noch so sehr wahllos und umfassend
erscheinen, stets noch definiert sie einen konkreten

sozialen und historischen Widerspruch, und
stets noch baut sie ein moralisch-ideologisches
Wertesystem auf (wobei das «Wer gewinnt, hat
recht» unserer Kindertage vielleicht durch das
«Wer überlebt, hat recht» des modernen Gewaltfilmes

ersetzt wurde).

Menschen als Sondermüll entsorgen
Nun leben wir ja keineswegs in einer Gesellschaft,
die Gewalt per se ablehnt. Im Gegenteil, unser
grösstes Problem ist, dass sich das innere und äussere

Gewaltpotential nicht mehr steigern lässt.
Noch mehr Raketen, das macht ja nicht einmal
mehr mathematisch einen Sinn, nur noch für die
Bilanz des Raketenherstellers. Und noch mehr
Morde in den Metropolen, von Bogotà über New
York nach Neapel, das müsste bedeuten, dass
über kurz oder lang Menschen nicht mehr begraben

und schon gar nicht mehr betrauert, sondern

nur noch als Sondermüll entsorgt werden müssten.
Nach vorsichtigen Schätzungen verdient jeder
dritte Polizist in Washington, der Hauptstadt der
Vereinigten Staaten von Amerika, am Rauschgifthandel;

in New York sollen es eher noch mehr
sein. Die «Guardian Angels», eine unbewaffnete
Organisation unbezahlter junger Bürger, die sich
in den amerikanischen Städten dem täglichen
Verbrechen, nicht ohne hier und da das Recht zu
missachten, entgegenstellen, haben sich den
verstorbenen Karate-Star Bruce Lee zum Helden
erkoren.

In Berlin wählt, vorsichtig geschätzt, jeder
fünfte Polizist entweder die Republikaner oder
eine andere rechtsextremistische Partei, die auf
die schwierigen sozialen Fragen einfache, gewalttätige

Antworten bereit haben; in süddeutschen
Städten sollen es noch mehr sein. In Genua
verlangen die Bewohner ganzer Viertel eine kollektive

Bewaffnung, um gegen die Drogendealer
vorzugehen, die bereits zehnjährige Kinder an die
Nadel zwingen und ab sechs Uhr abends so sehr
die Strassen beherrschen, dass sich auch die
Polizei nicht mehr in ihre Gebiete wagt. Ein
Erdölkonzern kann eine ganze Naturregion vernichten,
um kurze Zeit darauf mit dem Hinweis auf den
Verlust und die gestiegene Nachfrage eine drastische

Preiserhöung vorzunehmen.
Mit anderen Worten: Unsere Gesellschaften

sind von einem neuartigen, sonderbaren Ineinander

von normativer (Recht setzender, legaler) und
informeller (anarchischer, Recht zerstörender und
kranker Gewalt) geprägt. Hier wächst kaum noch
jemand mit dem gesicherten Wissen darüber auf,
dass die Räuber und Gendarmen am angestammten

sozialen Platz bleiben.
Der Dialog der Gewalt ist gleichsam ins Flies-

sen geraten; die Zeiten von Tom Mix und Hercule
Poirot sind endgültig vorbei. Unsere Helden sind
zwiespältig geworden; es sind Vertreter des Rechtes,

die aus Zorn und Verzweiflung, manchmal
aber auch aus echter Gewaltkrankheit Methoden
des Unrechts anwenden. Dass ein ehrbares Ziel
mit ehrbaren Mitteln erreicht werden könne,
daran glaubt unsere populäre Kultur nicht mehr.

20 Z<W«_ 8/90



THEMA GEWALT IN DEN MEDIEN

Die Filmhelden sind zwiespältig
geworden. Clint Eastwood in «Dirty
Harry», von der linken Filmkritik als
faschistoid bezeichnet.

Recht und Ordnung ist ausgeschaltet

In den Diskussionen um filmische Gewalt geht es

vor allem um die Form der dargestellten Gewalt;
fast unwesentlich scheint es zu sein, wieviele
Menschen zum Beispiel in einem Film ihr Leben lassen

müssen. Entscheidend dagegen ist, unter welchen
Umständen welcher Mensch getötet oder gequält
wird, und wie ausführlich der Film dies zeigt. Die
Kritik der Gewalt im Brutalo ist also eher entfernt

von jener Kritik der Gewalt, die Walter Benjamin
in ihrem Verhältnis zu Recht und Gerechtigkeit
geleistet hat. Es ist viel eher die Kritik an der

Übertretung von ästhetischen und moralischen
Tabus, und das vorherrschende Gefühl ist das

Unbehagen gegenüber einer amoklaufenden
kommerziellen Bildproduktion in den Medien. Dies
hat freilich nicht nur mit einem gewissen aufklärerischen

Defizit und dem Primat einer eher an

pragmatischen Gesten als an Theoriebildung
interessierten Pädagogik zu tun, sondern auch mit
der Struktur der Filme selbst.

Egal ob Kung Fu-Film, Slasher Movie, Ghettofilm

und Science-fiction - stets wird zunächst
einmal ein Milieu konstituiert, in dem Recht und
Gerechtigkeit keine Geltung mehr zu haben scheinen.
Der Gewaltfilm ist daran interessiert, an die Stelle
der Entwicklung der Gewalt ihr Auftreten als
schockhaftes Erlebnis zu setzen. Dass er auch
politische Bilder der Gewalt liefert, versucht der Brutalo

selbst so gut als möglich zu verbergen. Im
konservativsten Fall, im Italowestern, im Karatefilm,

im Selbstjustizfilm etwa, sind Recht und
Gerechtigkeit so weit auseinandergefallen, dass der
Widerspruch nur noch durch eine Form der
Gewalt gelöst werden kann, die ihre eigene blutige
Groteske hervorbringt. Im avanciertesten Fall, im
neuen Horrorfilm oder im Slasher Movie, gibt es

weder für Recht noch für Gerechtigkeit Subjekt
oder Objekt.

In diesen Filmen ist die Erfahrung der Gewalt,
so provozierend dies klingen mag, eine Erfahrung,
die über das Politische ebenso wie über das
Psychologisch-Soziale hinaus in einen Bereich der
gleichsam ins Negative gekehrten Religiosität
reicht. Man könnte diese Filme, die das absolute
Böse beschwören und den mehr oder minder ver-

8/9 0 zum- 21



THEMA GEWALT IN DEN MEDIEN

kleideten Lustmord als ständigen Beweis für die
materielle Untauglichkeit von Recht und Gerechtigkeit

verwenden, als einen auf den Kopf gestellten

Sadismus deuten. An die Stelle des aufklärerischen

Amoklaufes gegen die Moral ist eine
mystisch-sadistische Attacke gegen die Aufklärung
geworden. Das Kino, und in einer abgeschwächten

Form auch das gemeinschaftliche Video-Erlebnis,

ist ja häufig als eine verzerrte Form von
sakralem Erleben beschrieben worden. Auf und
unterhalb der Leinwand herrschen Ritual, Bannung
und sozusagen liturgische Wiederholung.

Sinnlose Gewalt

Erinnern wir uns noch einmal an die Definition
von Walter Benjamin: «Jede Gewalt ist als Mittel
entweder rechtsetzend oder rechterhaltend. Wenn
sie auf keines dieser Prädikate Anspruch erhebt,
so verzichtet sie damit selbst auf jede Geltung.»
Von daher ist die Gewalt im Kriegsfilm, im
Horrorfilm, im Slasher-Movie, im Ghetto-Krimi, so
unterschiedlich ihre Erscheinungsformen, Motive
und Objekte auch sein mögen, in einem gleich: Sie
ist sinnlos. Das heisst, diese Gewalt ist von historischen

Zielen abgekoppelt; die Gewalt im neuen
Kriegsfilm ist nicht mehr auf den Frieden des Sie-

Bedenkliche Wechselwirkungen

gs. Ich hatte vor nicht allzu langer Zeit die
spannende und kreative Aufgabe, zusammen
mit den evangelischen Seelsorgern der
Polizei in der Bundesrepublik einen Zugang zu
der Form und Auswirkung von Gewaltfilmen

zu erarbeiten. Ich ging zunächst davon
aus, dass das Problem primär in der
Auseinandersetzung der Polizei mit der jugendlichen

Szene der Gewalt liege und den Ein-
fluss der Gewaltfilme auf sie. Wir bewegten
uns aber sehr bald auf ein noch viel
brennenderes Problem zu: Polizisten im
Bereitschafts- und Nachtdienst, so erfuhr ich von
den Seelsorgern, konsumieren hier und dort
in so exzessivem Mass Gewaltvideos, dass
sich einerseits Aggressionsstaus ergeben und
andererseits ein regelrechtes Suchtverhalten-
zu konstatieren ist. Im übrigen wurde mir
von Vorgesetzten berichtet, die vor dem Einsatz

junger, eher noch unsicherer Polizisten
den gemeinschaftlichen Konsum von Ge-
waltfilmen sogar noch fördern.

Im Kung-Fu Film wird der Körper zur
Waffe, im Horror Film die Gewalt zum
Selbstzweck.

gers gezielt, sondern auf die Transformierung
externer in interne Gewalt; die Gewalt im neuen
Horrorfilm ist nicht mehr auf den wie immer
zweifelhaften Exorzismus des Bösen gerichtet, sondern
auf eine sich wiederholende Kommunikation mit
den destruktiven Impulsen; die Gewalt im modernen

Kriminalfilm führt nicht mehr zur Sicherung
des Rechts, sondern zur methodischen Annäherung

von Polizist und Gangster.
Ist aber nun die Gewalt von der historischen

Zielsetzung abgekoppelt, ja sogar gegen sie gerichtet,

dann ist auch das traditionelle ideologiekritische
Instrumentarium erheblich in Frage gestellt.

Nur ein Beispiel: Von der linken und liberalen
Kritik werden gewalttätige Heldenimagos wie das

von Clint Eastwood oder Charles Bronson als
rechts, reaktionär, ja sogar als faschistoid bezeichnet.

Zumindest in Europa aber finden sie in der
rechten Szene, die ein Bewusstsein von ihrem
Standort hätte, noch viel weniger Beifall, schon
weil sie so gebrochene, individualistische Charaktere

sind, die zwar den Rückfall in die Barbarei
einer Pioniergesellschaft vollziehen, daraus aber
alles andere als eine Massenbewegung, nicht einmal
ein Bekenntnis machen können.

Aushöhlung des Rechtsempfindens

Was der Gewaltfilm zunächst schafft ist ein
emotionales Chaos, eine Auflösung von Bindungen,
und das mag in gewisser Weise auch als eine Art
von Befreiung empfunden werden. Er löst das

Rechtsempfinden auf, um offen oder versteckt ein
neues zu schaffen. Gelegentlich hat man etwa die

22 ZMk. 8/9 0



THEMA GEWALT IN DEN MEDIEN

Filme der Selbstjustiz-Welle oder den Italowestern
als Anwendung einer faschistischen Strategie
kritisiert, in der die zweifelhaften Helden ein Chaos
anrichten, gegen das sie sich dann selbst als Retter
anbieten. Aber dieser ideologischen Aussage
widerspricht im allgemeinen die Struktur der Filme,
die ja schon aus ökonomischen Gründen keinen
statischen Zustand des Rechtsempfindens anzielen

können. Die Situation und die Helden müssen
widersprüchlich genug bleiben, um den nächsten
Film vorzubereiten. Sie sind ein Teil eines Prozesses,

der auch den Zuschauer ergreift, nämlich eine
durch Schockerlebnisse beförderte Flexibilisierung

und sozusagen Entgesellschaftlichung des

Rechtsempfindens.
Eine solche Flexibilisierung des Rechtsempfindens

wird in den verschiedenen Genres des
Gewalt-Filmes auf verschiedene Weise angezielt. In
nahezu allen Gewalt-Genres aber sind es die
wirtschaftlichen Mächte, die den Prozess der Aushöhlung

des Rechts einleiten: Im Italowestern ist es
der Viehbaron oder der Eisenbahnindustrielle, der
das Landvolk rücksichtslos und unter Beugung
von Buchstaben des Gesetzes unterdrückt. In Sergio

Corbuccis berühmtem «Leichen pflastern
seinen Weg» zeichnen sich die Schurken dadurch
aus, dass sie morden und plündern, aber nicht ein
einziges Mal gegen den Buchstaben des Gesetzes
Verstössen. Im Karatefilm ist es der Kaufmann,
später der Drogenhändler im Gewand des

Bürgers, der die Rachefeldzüge der Helden provoziert.

Im Horrorfilm mag der Industrielle zu
egoistischen Gründen Natur und Kultur zerstören, wie
in den «Poltergeist»-Filmen, wo habgierige
Städteplaner eine Wohnsiedlung auf dem Gelände
eines alten Friedhofs errichtet haben.

Revolte und Restauration

Dass der Held des Gewaltfilms weder ein
faschistischer Führer noch ein linker Volksheld werden
kann, liegt vor allem in seiner Widersprüchlichkeit,

die gleichwohl seine mythische Gültigkeit
und seine Faszination ausmacht: Er ist zugleich
Repräsentant der Revolte und der Restauration.
Selbst die Monster des Horrorfilms entsprechen
zugleich einer Revolte - sozusagen einer Revolte
der Hölle; sie sind die Rückkehr des Verdrängten,
perfiderweise (wie in den Filmen der «Nightmare
on Elm Street»-Serie) die Rückkehr einer von den
Eltern verdrängten Gewalt. Aber sie sind auch
Geschöpfe, die auf ihre grausame Art eine Form der
Gerechtigkeit realisieren. In den Teenager-Sla-
sher-Movies sind es nicht zufällig stets die unschuldigen

Mädchen, die sich von Sex, Rauschgift,
wüster Gewalt fern gehalten haben, die das Massaker

überleben. Und es sind eher Kinder armer Leute,
aus unvollständigen Familien, die unter bedrük-
kenderen Lebenssituationen leiden als die
begüterten Kinder, die die pausenlosen Angriffe des
Schreckens überstehen. Die Sinnlosigkeit der
Gewalt wird relativiert durch die Profile von Opfern
und Tätern ; sie hat nicht die Kraft rechtsetzender
historischer Veränderung, wohl aber die Kraft zu
moralischer Kommentierung. So entsteht, neben
der Beziehung zum ästhetisch-moralischen Tabu,
eine zweite Hierarchie in der filmischen
Gewaltdarstellung in bezug auf die soziale Wertung. Wir

empfinden beispielsweise die Szene, in der ein
Mensch enthauptet wird, zwar stets als schockierend

und widerwärtig, akzeptieren sie jedoch in
einer Kriminalgeschichte, in der am Ende das Recht
siegt, leichter als in einem jener Horrorfilme, in
denen nur verschiedene Arten von Wahnsinn
gewalttätig aufeinanderzuprallen scheinen.

Symbolische Gewaltakte, grausame Bestrafungen,

öffentliche Schaukämpfe, stets verbunden mit
ungeheurer Grausamkeit, durchziehen die
Zivilisationsgeschichte, und nicht ihr Verschwinden,
sondern ihr Sublimieren, ihre mythologische
Verheimlichung charakterisiert unseren Fortschritt.

Die Gewalt im Film ist einerseits nichts weiter
als eine Fortsetzung dieser Rituale, andrerseits
aber weniger als alle anderen zuvor gesellschaftlich

zu kontrollieren und zu begrenzen. Noch im
achtzehnten Jahrhundert war es in England zum
Beispiel üblich, bei einem bestimmten Fest Katzen

8/9 0 ZWk_ 23



THEMA GEWALT IN DEN MEDIEN

Totaler Terror: Sergio Corbuccis «II
grande silencio» (Leichen pflastern seinen Weg).

öffentlich zu quälen und zu verbrennen,
offensichtlich ein etwas missglückter Versuch der Subli-
mierung von Menschenopfern oder
Hexenverbrennungen, aber deutlich erkennbar als Fortsetzung

der rituellen Abreaktion sadistischer Impulse
auf Wesen, die noch minderwertiger sind als das
Publikum.

Im modernen Gewaltfilm indes hat sich, jedenfalls

wenn man genau hinsieht, diese Form der
Abreaktion von oben nach unten verkehrt; die
moderne Gewaltform in ihren unterschiedlichen
Formen richtet aggressive Impulse von unten nach
oben; von der Unterschicht auf die Oberschicht,
von der Jugend auf die Erwachsenen, von den
Individuen auf die sozialen Institutionen, und so
weiter. Aber diese Revolte kehrt sich fast immer

Versuch einer Definition

Brutalos als avancierteste Form des Gewaltfilmes

sind mythische, antihistorische,
antigesellschaftliche und antizivilisatorische
Antworten auf ökonomische, politische,
soziale und sexuelle Fragen, die von der
Geschichte, der Gesellschaft und der Zivilisation

gestellt werden. Diese Antworten sind
nicht nur falsch, sie garantieren vielmehr
vielleicht sogar die Unlösbarkeit der Fragen.
Aber niemals, auch anlässlich der
entsetzlichsten Beispiele, dürfen wir diese falschen
Antworten mit den Problemen selbst
verwechseln, und niemals darf sich unsere Kultur

damit zufriedengeben, diese Folgen
ästhetischer Umweltverschmutzung zu
unterbinden, ohne zugleich die Bedingungen ihrer
Entstehung zu reflektieren.

auch wieder ins Gegenteil. Sich immer wieder zu
bemühen, die Gewalt im Brutalo-Film nicht als
einzige Botschaft zur Erzeugung von Gefühlen
von Angst und Hass zu sehen, fällt gegenüber
Quantität und Qualität der Gewaltszenen
ausgesprochen schwer; auch der hartgesottene Kritiker
hat Schwierigkeiten dabei, angesichts eines von
brüllenden Monstern aufgerissenen Menschenbauches,

aus dem das Gedärm quillt, distanzierte
Überlegungen darüber anzustellen, welche soziale
Bedeutungen und Wertungen da verteilt werden.
Das Problem der Gewalt im Film ist daher wohl
nur durch eine Form der Doppelstrategie zu
klären, durch den verstehenden und den distanzierten,
theoretischen Zugang nebeneinander.

Und noch eine Schlussbemerkung: Die Kritik
des Gewaltfilmes befindet sich stets in einem
Dilemma, denn dieser hässliche, kulturell nicht mehr
rationalisierbare und, auch was mich selbst
betrifft, oft genug ganz einfach nicht mehr erträgliche

filmische Angriff auf menschliche Unversehrtheit

ist beides zugleich, eine Störung unserer Kultur

und ihr Abbild. Und welcher Kritiker, welcher
Gesetzgeber könnte guten Gewissens sagen, ob er
einen Gewaltfilm deshalb juristisch, ökonomisch,
politisch oder mit den bescheidenen Waffen der
Kritik vernichten will, weil er diese Kultur so sehr
stört, oder weil er so viel über diese Kultur
aussagt? Und mischt sich nicht in unsere Furcht vor
der verrohenden Wirkung der Brutalos auf die
Jugendlichen diejenige, dass sie sich hier die verborgene

Grausamkeit unserer Kultur nur einmal
buchstäblich unbarmherzig vorführen lassen? III

24 ÄW*t_ 8/9 0


	Gewalt und Ideologie

