
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 42 (1990)

Heft: 2

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FILM
IM KINO

* Nikiaus Brantschen ist Jesuit und
Zen-Lehrer.

Wie sagte Urs Jaeggi bei der
besagten Visionierung?
«Geniessen» solle man den Film.
Er hat recht. Die Anweisung,
die Ignatius von Loyola zum
Vollzug der Exerzitien gibt,
passt genau hierher: Nicht das
Vielwissen sättigt die Seele,
sondern das Verspüren und
Verkosten der Dinge von innen
her. Nur Menschen, die zu
schmecken und zu verkosten
verstehen, erschliesst sich die
«Botschaft» des Films.

Keine Worte nötig, wo
Bilder sprechen: Versenkung
wird zur Kunst, Film zum
Lehrstück.

Dharmaga tongjogüro kan
kkadalgün?

Warum Bodhi-Dharma in den Orient aufbrach?

Regie: Yong-Kyun Bae f Südkorea 1989

N I K L A U S

BRANTSCHEN*

«Der Titel des Films Hess mich
an eine exotische und verwirrende

Geschichte denken. Und
jetzt entdeckte ich, dass Szene

um Szene mein eigenes Leben
widerspiegelt.» So äusserte sich
eine Frau im Gespräch nach
der Vorvisionierung in Bern. In
der Tat, «Warum Bodhi-
Dharma in den Orient
aufbrach?» ist allgemein verständlich.

Dies, obwohl oder gerade
weil der Film stark von der
Spiritualität des Zen geprägt ist,
denn Zen hat, wie wir noch
sehen werden, immer etwas mit
dem konkreten alltäglichen
Leben zu tun.

Eine «Warnung» sei trotzdem
angebracht: Baes Film eignet
sich nicht für eilige Kinobesucher.

Man darf ihn nicht nach
Fast-Food-Art verschlingen
oder sonstwie konsumieren (Er
lässt sich übrigens auch nicht
ohne weiteres analysieren und
auf die übliche Weise «besprechen»).

Allen, die irgendwie
pressant sind, ist daher vom
Besuch dieses Films abzuraten.
Jene aber, die gewohnt sind,
sich Zeit zu nehmen, und die

die Frage nach dem Woher und
Wohin, nach dem Sinn des
Lebens und des Sterbens bewegt,
empfehle ich «Warum Bodhi-
Dharma in den Orient
aufbrach?» wärmstens. Sie werden
aus dem Kino beschenkt und
gesättigt (nicht satt)
herauskommen - wie von einem
reichen, sorgfältig vorbereiteten
und gekonnt servierten Mahl.

2 ZjtVtti_ 2/9 0



FILM IM KINO

«Er zeigte wortlos eine
Blume»

«Dem Schüler, der ihn nach der
Wahrheit fragte, zeigte er wortlos

eine Blume.» Diese Worte -
sie stehen am Anfang des Films

- spielen auf ein Koan an
(Koan ist ein Paradoxon, das
nicht auf der Ebene des
intellektuellen Begreifens gelöst
werden kann, in welchem es um
die Dharma-Übertragung, um
die Weitergabe der religiösen
Erfahrung geht. Es ist dies ein
Geschehen «ohne Worte und
Schriftzeichen», wie es in einem
berühmten Vers, der Bodhi-
Dharma (siehe Kasten)
zugeschrieben wird, heisst.

In Baes Film gibt es nicht
viele Worte, und das einzige
Schriftzeichen, das der alte
Meister malt und der jüngere
Schüler an die Wand hängt,
fällt beim Tode des Alten wie
überflüssig von der Wand. Der
Alte vermittelt seine Weisheit,
seine Erleuchtungs-Erfahrung,
indem er sie vorlebt: in jedem
Schritt, in jeder Geste, im
Wasserschöpfen wie im Teetrinken
und in der Art und Weise, wie
er dem Jungen einen Milchzahn
zieht. Bei all dem unterweist er
den älteren Schüler in der Praxis

des Zazen (Sitzen in Stille).
Er tut dies mit Strenge, Güte
und mit Humor. Auf die Frage,
warum er, der Alte, in den Bergen

bleibe, antwortet er dem
Schüler ganz entschieden: «Damit

Dummköpfe wie Du mich
besuchen können!» (welch
treffende Definition des Klosterlebens

Der jüngere Schüler, ein
Waisenkind, lernt zwar auch von
dem Alten, aber nicht das
«Sitzen», sondern das Leben. Er
macht bitter-heilsame Erfahrungen

von Gewalt, Schuld und
Rettung. Dies sind Worte. Im
Film lebt das, wofür diese
Worte stehen, dank starken
Bildern - oder besser: Figuren.

er nicht im Bild ist. Der Ochse
steht für das wahre Selbst, für
«das Antlitz, das wir hatten vor
der Geburt der Eltern», wie es

im Film (und in einem Koan)
heisst. Den Ochsen finden und
ihm folgen heisst soviel wie: in
seinen wahren Ursprung
zurückkehren und eins werden
mit allem und allen.

«Es gibt keinen
Unterschied zwischen mir
und anderen»

Es ist der alte Meister, der diesen

Satz spricht. Das ist kein
Zufall, denn er lebt am
ursprünglichsten und
selbstverständlichsten das, was Sösan,
der dritte Patriarch nach Bodhi-
Dharma, gesagt haben soll:
«Eins ist alles. Alles ist eins.»
Der Alte ist verbunden mit
allem, nicht erst im Tod, da seine
Asche allen Elementen, dem
Wasser, dem Wind, der Erde
und den Pflanzen übergeben
wird. Er lebt die im Mahayana-
Buddhismus eigene Bodhi-
sattva-Haltung des Mit-Seins
und Mit-Leidens.

In «Warum Bodhi-Dharma
in den Orient aufbrach?»
wird Stille erfahr- und
lernbar.

Denn neben den drei Personen
gibt es zwei weitere Akteure:
den Vogel, der, einem (schlechten)

Gewissen gleich, dem Jungen

nicht Ruhe gibt, weil dieser
ihm im Spiel den Partner
erschlagen hat; den Ochsen, dem
eine noch wichtigere Rolle als
dem Vogel zukommt. Dieses
Tier steht für etwas, das in
noch tieferen Schichten der
Seele liegt als das «Gewissen»

- soweit man hier von «Schichten»

reden kann.
Der Ochse wird übrigens von

Yong-Kyun Bae nach der Vorlage

einer bekannten altchinesischen

Bild-Geschichte, die auch
in koreanischen Tempeln zu
finden ist, gekonnt in Szene
gesetzt: er ist fassbar und unfass-
bar, sichtbar und unsichtbar
zugleich. Er trägt - welch glücklicher

Einfall! - im Film, anders
als in der alten Bildvorlage, ein
Glöcklein, so dass man ihn
wahrnehmen kann, auch wenn

2/9 0 zmn— 3



FILM IM KINO

Die Ökumenische Jury von
Locarno 1989 war gut beraten,
«Warum Bodhi-Dharma in den
Orient aufbrach?» gerade unter
dem Aspekt Umwelt und Natur
zu würdigen. Ein Film wie der
von Bae erinnert uns nachhaltig
an unseren (christlichen) Auftrag,

die Schöpfung zu bewahren.

Er lässt uns erahnen, was
etwa Gregor der Grosse (t 604)
gemeint hat, wenn er sagte:
«Der Mensch hat von allen
Geschöpfen etwas: Er hat das Sein
mit den Steinen gemeinsam, das
Leben mit den Bäumen, das
Fühlen mit den Tieren, das
Erkennen mit den Engeln. Wenn
der Mensch also mit allen
Geschöpfen etwas gemeinsam hat,
dann ist in ihm in irgend einer
Weise die ganze Schöpfung.»

Der Film drückt aus, was
Gregor gepredigt hat. Er geht
allerdings noch weiter, indem er
in Bild und deutendem Wort
das «irgendwie» streicht: Der
Mensch ist alles, und nur wenn
er den Boden, auf dem er steht,
und die Luft, die er atmet er¬

fährt, als wär's ein Stück von
ihm, kann er sich schützend
und bewahrend für sie einsetzen.

«Der Wind weht, wo er
will»

Auch dieser Satz steht im Film.
Er kennzeichnet in erster Linie
die Freiheit des geläuterten
Menschen. (Wie frei und sicher
bewegt sich der Alte, und wie
zwanghaft unsicher und
ungeschickt der erste Schüler,
mindestens zu Beginn des Films: Er
sägt sich zum Beispiel den Ast
ab, auf dem er steht, macht das
Beil kaputt und schneidet sich
in den Finger.) Das Bibelwort
darf aber, auch im Blick auf
den Film, in dem uns vertrauten
Sinn gedeutet werden: Der
Geist (Gottes) ist nicht gebunden

an Länder und Kontinente,
an Nationen und Völker, an
Religionen und Konfessionen

Es stellt sich die Frage, und
sie wurde auch bei dem
erwähnten Filmgespräch gestellt,

ob «Warum Bodhi-Dharma in
den Orient aufbrach?» als
religiöses Werk zu bezeichnen sei.
Ich meine ja, vorausgesetzt, wir
fassen (mit Heinrich Fries)
«Religion» weit genug, nämlich als
«Bezug des Menschen auf den
Wesens-, Existenz- und
Sinngrund seiner selbst hin». Wir
werden dem Zen und Baes Film
nicht gerecht, wollten wir sie in
tiefenpsychologische Kategorien
fassen. Der stark vom Zen
geprägte Film ist offen und lässt
Raum für verschiedene
(religiöse) Deutungen. Mir persönlich

kam beim zweiten Sehen
des Films immer wieder das
Wort eines Kirchenvaters in
den Sinn: «Alles ist Bild und
das Bild ist alles» (Johannes
von Damaskus).

Wenn das stimmt, was der
bekannte englische Geschichtsphilosoph

Arnold Toynbee
gesagt hat, dass nämlich der Dialog

zwischen Zen(-Buddhismus)
und Christentum epochemachend

ist, und wir haben keinen
Grund, daran zu zweifeln, dann
kommen Werken wie «Warum
Bodhi-Dharma in den Orient
aufbrach?» eine nicht zu
unterschätzende Bedeutung zu.

Dieser Film ist ein Lehrstück
über die Bedeutung des persönlichen

Zeugnisses ohne (viel)
Worte. Was zählt, ist die Erfahrung,

und bei der Vermittlung
von religiösen Einsichten und
ethischen Grundhaltungen das
lebendige Zeugnis. Beispiele
zünden, Worte allein sind leer.
Baes Film kommt dem christlichen

Grundanliegen der
Inkarnation entgegen: Das Wort ist
Fleisch geworden und muss es
weiterhin werden, soll es nicht
zum Gerede verkommen.

Es lohnt sich auch, den Film
einmal unter dem Aspekt des
Lehrer/Schüler-Verhältnisses zu
sehen. Nichts Gurumässiges
haftet dem alten Meister an. Er
hält sich streng an das Verbot
der blossen Nachahmung, das

fiMi

Zum Titel des Films

Bodhi-Dharma, geboren im 6. Jahrhundert n. Chr. in Ceylon,
kam auf dem Seewege nach China (Kanton) und gilt als
Begründer und erster Patriarch des Zen in China. Er übte neun
Jahre lang Zazen (Sitzen in Stille) in den Bergen.
In vielen Zen-Texten findet sich die Frage: «Was ist der Sinn
von Bodhi-Dharmas Kommen aus dem Westen?» (für China,
das Mutterland des Zen, liegt Indien im Westen). Die Frage
bedeutet soviel wie «Was ist eigentlich Zen?» oder allgemeiner

«Um was geht es im Leben und im Sterben?» Der Film
als Ganzes gibt eine treffende Antwort auf diese Frage und
regt zugleich an, weiter zu fragen.

Auszeichnungen: Am 42. Internaionalen Filmfestival von
Locarno 1989 erhielt «Dharmaga tonjogüru kan kkadalgün?»
die meisten Preise: Goldener Leopard, Preis der Internationalen

Ökumenischen Jury, FIPRESCI-Preis (Filmpresse), Preis
der Jugend, Preis der Barclay-Verleihförderung.

4 zatnn— 2/9 0



FILM IM KINO

Differenzen, im spirituellen Asien
selbstverständlicher zu Hause
gefühlt als in Europa. Weil ich
wusste, dort gibt es Menschen,
die sehen und sind.» Ist Dir mit
dieser Haltung aus dem Herzen
gesprochen?

Ja und Nein! Weil man nicht
vergessen darf, dass es auch in
der abendländisch-christlichen
Tradition Meditation und Mystik

gab und gibt. Eigenartigerweise

setzt sich meine Frau sehr
intensiv mit diesen Texten -
eines Franz von Assisi, eines
Johannes vom Kreuz, einer Theresia

von Avila oder von Lisieux
- auseinander, soweit sie in
unsere koreanische Sprache übersetzt

worden sind.
Dann muss man realistischerweise

in Rechnung stellen, dass
viele asiatische Länder auf
(fast) alles abfahren, was aus
dem Westen kommt, und diesen
nicht genug imitieren können.
So ist Japan zum Beispiel
bereits eine westliche Industrienation,

und meine südkoreanische
Heimat ist auf dem besten Weg
dazu. Allerdings muss man
einwenden, dass es in Japan auch
einen Ozu gab und dass es dort
heute noch einen Kurosawa

Yong-Kyun Bae.

alle ernst zu nehmenden mystischen

Traditionen kennen.
Zum Film «Warum Bodhi-

Dharma in den Orient
aufbrach?» liegt eine umfassende
Dokumentationsmappe des
Verleihs «trigon-film» vor
(Dokumentation Nr. 6, zu beziehen
bei: trigon-film, Rösmatt-
strasse 6, 4118 Rodersdorf). Das
in dieser Dokumentation zitierte
Buch «Der leere Spiegel»
gewährt einen Einblick in die
Geisteshaltung des Zen und
hilft, den Film, der zwar ohne
jede Zen-Kenntnisse verständ¬

lich ist, tiefer zu erfassen. Im
übrigen überrascht, wie das
Motto von «trigon-film» (Diese
Stiftung will herausragende
Filme aus der Dritten Welt dem
schweizerischen Publikum als
bereicherndes Erlebnis
nahebringen) einer Mini-Besprechung

von «Warum Bodhi-
Dharma in den Orient
aufbrach?» gleichkommt. Es lautet:

«Neue Bilder und andere
Geschichten für eine eine und
ganze Welt». III

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 90/16

c<Die äussere Wirklichkeit
ist nicht das Wirklichste

an der Wirklichkeit»
Interview mit Yong-Kyun Bae

AMBROS
EICHENBERGER

Viele Zeitdiagnostiker und
Zivilisationskritiker vertreten die

Auffassung, der Westen befinde sich,
trotz oder wegen seines materiellen

Wohlstandes, nicht nur in
einer ökologischen, sondern auch
in einer geistigen Krise. Er sei

zum «Durcheinandertal» geworden,

wie zum Beispiel Friedrich
Dürrenmatt in seinem letzten
Werk behauptet.

In der Hoffnung, neuen Boden
unter die Füsse zu bekommen,
richten deshalb viele Westler
ihren Blick nach Asien. Denn sie

vermuten, dort sei mehr an innerer

Substanz vorhanden, als hier
in den meisten westeuropäischen
Ländern, wo auch die Kirchen
die Menschen ethisch und
mystisch nicht mehr zu fordern
wagen. Stellvertretend für viele dieser

Suchenden kann man den

Physiker und Philosophen Carl
Friedrich von Weizsäcker zitieren,

der in seinem Buch «Der
Garten des Menschlichen» unter
anderem von sich selber bekennt.
«Ich habe mich in wacher Be-
wusstheit den tiefen kulturellen

2/9 0 ZMk_ 5



FILM IM KINO

gibt, der sehr «orientalisch»
geblieben ist. Aber ich bin nicht
sicher, ob der kulturelle Widerstand

gegen die industriell-technologische

Überfremdung in
den asiatischen Ländern auf die
Dauer stark genug sein wird,
oder ob der Prozess der
Verwestlichung weitere Fortschritte
macht.

Zum Stichwort Mystik wäre
vieles zu ergänzen. Denn die
meisten Menschen pflegen
heute etwas als «mystisch» zu
bezeichnen, das sie nicht verstehen.

Jedenfalls haben sie den
Eindruck, dass es sich um
Erfahrungen handelt, die weit weg
sind vom realen, täglichen
Leben. Ich bin nicht dieser
Meinung. Schon weil die äussere
Wirklichkeit nach unseren
asiatischen Empfindungen nicht das
Wirklichste an der Wirklichkeit
ist. Die Objekt-Subjekt-Bezie-
hung ist eine andere. Im Unterschied

zum westlichen Denken
und Fühlen ist das Objekt vom
Subjekt nicht abgenabelt. Die
Objekte haben nicht den
Charakter eines Gegen-Standes, der
vom Subjekt unabhängig ist. Sie
bilden vielmehr eine echte Einheit

zusammen, die als Vorgang
erlebbar ist. Wenn ich zum
Beispiel vor einer Blume meditiere,
kann ich mich verlieren, so dass
ich selbst zur Blume werde. Ich
bin ein Teil von ihr, und sie ist
ein Teil des Universums.

Diese Unterschiede im
Weltbezug wirken sich auf das
Betrachten der (Film-)Bilder aus.
Der östliche und der westliche
Mensch sehen zwar dasselbe,
aber nur auf der ersten Ebene.
Auf einer zweiten Stufe der
Aneignung durch das Bewusst-
sein (und das Unterbewusstsein)
fallen dann die kulturell
bedingten Wahrnehmungen ins
Gewicht, so dass das Bild einen
anderen philosophischen,
ästhetischen, anthropologischen oder
ethischen Stellenwert bekommt.
Erst beim dritten Anlauf kann

es zu tiefen menschlichen
Grunderfahrungen kommen, die uns
allen als Angehörige der
gleichen Gattung gemeinsam sind.

Es wird immer wieder behauptet,

einheimische Filme könnten
mithelfen, das Gefühl der
Zuschauer für die nationale Identität

und das kulturelle Selbst-
bewusstsein eines Volkes gegen
den zunehmenden kulturellen
Imperialismus zu stützen. Durch
die starke nordamerikanische
Präsenz ist das Thema ja auch
in Deiner südkoreanischen Heimat

hochaktuell, so dass die
Studenten es immer wieder von den
Strassen und von den Dächern
schreien. Welche Erfahrungen
hast Du in dieser Beziehung mit
«Warum Bodhi-Dharma in den
Orient aufbrach?» gemacht?

Da der Film das Produkt
eines Autodidakten ist, der ohne
jeden Kontakt mit der völlig
kommerzialisierten Filmindustrie

meines Landes zustande
kam und daher in keiner Weise
den bei uns üblichen Schemen
und Konventionen entspricht,
war ich immer sehr skeptisch,
wie man darauf reagieren
würde. Aber die ersten privaten
Vorführungen in Kreisen der
Branche haben mich überrascht,
denn es wurden Emotionen
signalisiert, die ich nicht erwartet
hatte. «Bodhi-Dharma» scheint
bei der Industrie sogar eine
Gewissenserforschung ausgelöst zu
haben. Vor allem in dem Sinne,
als der Film ganz deutlich den
Anspruch erhebt, Kunst und
nicht nur Kommerz zu sein.
Das hat zu vielen grundsätzlichen

Überlegungen über den
Stellenwert dieses Mediums in
der koreanischen Gesellschaft
von heute Anlass gegeben,
vielleicht sogar neue Massstäbe
gesetzt. Nach dem Erfolg in
Locarno ist das Interesse daran
auch in breiteren Kreisen
sprunghaft angestiegen, so dass
ich von unserer Film Corpora¬

tion Angebote für die Weiterarbeit

bekomme und das Publikum

vom «deeper feeling» und
vom «deeper meaning» meines
Filmes spricht - und das nicht
mehr als Schwäche, sondern als

Qualität erachtet...

Deine hohen Anforderungen
an die Kunst erinnern insofern
an Andrej Tarkowski, als er
diese ebenfalls als
«Wahrheitssuche» und als «Sehnsucht
nach dem Idealen» definierte.
Deshalb hat man ihm bekanntlich

den Vorwurf gemacht,
«wirklichkeitsfern» zu sein und sich
von den wesentlichen Interessen
des Volkes zu isolieren. Machst
Du Dich auf ähnliche Vorwürfe
gefasst

Echte Kunst hat ihrer Natur
nach tatsächlich etwas
Aristokratisches an sich, denn sie hat
vorerst einmal mit der
Individualität des Künstlers zu tun.
Er stösst gleichsam ins Zentrum
seiner Seele vor und ist dadurch
zuerst einmal mit sich selbst
konfrontiert. Das weckt bei vielen

Leuten tatsächlich den
Eindruck, er sei weg von den
Problemen der Gesellschaft, die sie

beschäftigen.
Aber das stimmt nicht. Denn

die tieferen Fragen und
Sehnsüchte der menschlichen
Existenz, die den Künstler beschäftigen,

sind auch die Fragen und
Sehnsüchte seiner Zeitgenossen,
so dass sie sich dadurch stimuliert

und angesprochen fühlen.
Jedenfalls dann, wenn sie auf
authentische Weise zur Darstellung

kommen. Dadurch entsteht
eine Nähe zu den Problemen
des Lebens (und des Sterbens),
zu der Seele des Menschen und
zur Welt.

Die Wahrheit, die ich für
mein Leben suche und allenfalls

finde, kann auch das
Leben von anderen ein bisschen
heller machen. Auf diese Weise
zündet der Künstler eine Lampe
an und führt zu Erkenntnissen,

6 Z<W«_ 2/9 0



FILM IM KINO

umgehen, als es bisweilen
geschieht, sie vor allem unter
längerfristigen Perspektiven
betrachten. Die Geschichte rückt
gar manches in ein anderes
Licht, denn letztlich überleben
nicht die Moden, sondern nur
die grossen, starken Werke. So

waren zum Beispiel die Beatles
mit ihrer Musik einmal recht
populär, und dennoch hat der
elitäre Bach sich letztlich als

populärer erwiesen. Die zwei
Begriffe elitär und populär sind
also präzis und mit
entsprechender Vorsicht zu gebrauchen!

Wenn (Film-)Kunst geistige
Bedürfnisse und Hoffnungen
der Menschen zum Ausdruck
bringt, bekommt sie auch eine
soziale und eine ethische
Dimension, ohne dass sie sich im
utilitaristisch-pragmatischen
Sinne darüber auszuweisen
braucht. Diese soziale Dimen¬

sion wird übrigens durch die
Mönche in meinem Film
angedeutet, auch wenn man den
Eindruck hat, dass sie als
Eremiten weit weg von allem in
den Bergen und in den Wäldern
leben. Aber der alte Zen-Mei-
ster hat immerhin ein elternloses

Kind bei sich aufgenommen,

und Kibong der mittlere
kehrt am Ende mit dem gebändigten

Ochsen in das bunte
Treiben der Stadt und zu seiner
erblindeten Mutter zurück,
denn die Kraft der Erleuchtung
und der Meditation muss sich
eben im Alltag mit seinen Ängsten

und Sorgen, als Salz und
als Sauerteig, zu bewähren
haben.

Als Individualist und
«Intimist», der die Kunst vor allem
als Weg nach innen, als
Möglichkeit zur Kommunikation mit
dem Selbst und mit der Seele

nicht nur intellektueller,
sondern auch emotionaler Natur.

Durch solche Impulse, die
von einem Kunstwerk ausgehen,

kommt es zur Beziehung
mit dem Publikum. Auch dann,
wenn der Künstler, wie ich
selbst, die Arbeit in der
Überzeugung begonnen hat, dass
sich niemand jemals mit seinem
Werk beschäftigen würde. Dieses

Publikum mag zahlenmässig
sehr begrenzt sein, denn nicht
alle Menschen haben dieselben
geistigen Antennen und Interessen,

aber ich möchte es als das
wahre Publikum bezeichnen.
Insofern ist echte und
anspruchsvolle Kunst wohl nie
populär gewesen, sondern eher
elitär. Aber man sollte mit diesen

Kategorien differenzierter

Intuition als Geschenk:
Yong-Kyun Bae bekennt
sich zur künstlerischen
Kraft des Kinos.

2/9 0 ZJVht— 7



FILM IM KINO

versteht, hast Du praktisch alle
Funktionen des Filmemachens,
vom Drehbuchschreiben über die
«Ausstattung», die Kameraführung,

die Lichtbestimmung, den
Schnitt, die Montage usw. alleine
ausgeführt. Beim Malen eines
Bildes, Deiner Berufung und
Deinem Beruf, ist man natürlich
weniger auf andere angewiesen
als bei den Vorbereitungen und
den Dreharbeiten zu einem Film,
der in der Regel als Teamwork
entsteht. Haben sich in dieser
Hinsicht Konflikte ergeben?

Ja, und diese hängen stark
mit meinem Hang zum
Individualismus zusammen. Der hat
sich bereits in der Schule
bemerkbar gemacht. Denn dort
war ich häufiger mein eigener
Lehrer, als dass ich mich von
anderen belehren liess. Das ist
übrigens eine bewährte buddhistische

Methode, ihr
nachfolgend habe ich auch meinen
Film gemacht.

Die Schwierigkeiten mit der
Arbeit in der Equipe hängen
aber auch mit meiner Auffassung

von der Kunst und mit
dem Selbstverständnis des
Künstlers zusammen, denn
diese werden, meiner Meinung
nach, vom Schicksal
mitbestimmt. Vielfach glaubt der
Künstler zwar, er sei sein eigener

Gott. In Wirklichkeit werden

ihm aber die besten
Intuitionen geschenkt, er kann
darüber nicht einfach verfügen.
Diese Erfahrung habe ich
jedenfalls gemacht.

Nur ist es aber ausserordentlich

schwierig, diese künstlerische

Inspirationen anderen,
auch Mitarbeitern, weiter zu
vermitteln. Zumal, wenn deren
Anliegen und Interessen sich
mit denjenigen des Regisseurs
überhaupt nicht decken. Daher
entstehen Missverständnisse,
Spannungen und Konflikte. In
meinem Fall sind die Beziehungen

mit dem Komponisten am
«kämpferischsten» und am kon¬

fliktträchtigsten gewesen. Weil
ich gerade auch in musikalischer

Hinsicht, inklusive der
(Natur-)Geräusche und der
liturgischen Mönchsgesänge, sehr
anspruchsvoll gewesen bin, und
diese als wichtig erachte für
einen Film. So haben wir uns mehr
als sechs Monate lang über den
Charakter einzelner Musik-Passagen

gestritten und wieder und
wieder und wieder korrigiert,
bis der Musiker, ein Professor
an derselben Universität wie
ich, nervös und müde war.

«Ja, doch, es ist schon ein
religiöser Film», hast Du einem
säkularisierten europäischen
Journalisten geantwortet, der diese
Dimensionen offenbar kaum fassen

und verkraften konnte. Grössere

Zurückhaltung legst Du an
den Tag - auch in Korea (wo es

schwieriger ist) - wenn es um
Deine eigene Zugehörigkeit zum
Buddhismus geht - oder täusche
ich mich?

Ich komme aus einem Land,
das stark von den Traditionen
des Buddhismus geprägt und
beeinflusst wird, sich aber
zusehends von seinen kulturellen
Wurzeln entfernt, um - bisweilen

sehr unreflektiert - dem
«Fortschritt» nachzueifern.
Meine Familie ist buddhistisch
gläubig. Das kann ich von mir
so nicht behaupten, obwohl ich
mich durch Meditation und
Studium intensiv mit dem Zen-
Buddhismus beschäftigt habe
und das auch heute noch tue.
Weshalb dennoch eine gewisse
Zurückhaltung vorhanden ist,
hat mehrere Gründe. Einmal
wurde meine «Bekehrung» zum
östlichen Denken und Empfinden

vor allem durch
Enttäuschungen mit rein wirtschaftlich
orientierten, materialistischen
Lebensweisen ausgelöst, weil
ich den Eindruck habe, dass
dabei viel Wesentliches
verlorengeht.

Ich habe diese Lebensweise

in Korea und während meiner
Aufenthalte in Europa nicht
nur kennengelernt, sondern
darunter so stark gelitten, dass ich
mich von dieser modernen
Sklaverei zu befreien suchte.
Unter anderem durch Hinwendung

zu buddhistischen Gedanken

von alten koreanischen
Klassikern, die mich heute noch
erfüllen. Aber es war ein
schmerzhafter Prozess! Ich irrte
- metaphorisch gesprochen -
im dunklen Wald herum wie
die Kuh in meinem Film und
verlor beinahe jedes Wertempfinden,

was depressive
Zustände zur Folge hatte. Dann
bin ich, ähnlich den Mönchen,
die man auf der Leinwand
sieht, in die Berge gegangen,
um innere Ruhe, Erleuchtung
und ein bisschen Harmonie zu
finden. Die Wirkung war
befreiend. Das buddhistische Gesetz

der Loslösung, von den
weltlichen Begierden wie von
den krampfhaften Anklammerungen

an das Leben
überhaupt, hat Wunder gewirkt.

Es ist eigenartig, dass gerade
das Leerwerden dem Menschen
dazu hilft, den Reichtum des

Lebens in sich und um sich
herum intensiver wahrzunehmen.
Das jedenfalls gehört zu den
befreienden Erfahrungen die
ich machte. Sie haben der
geängstigten Seele Rettung
verschafft und sie wieder zum Singen

gebracht. Irgendwie ist der
Film, in den ich meine ganze
bisherige Existenz hineingelegt
habe, ein Ausdruck davon.
Vielleicht ist es gerade dieses
Bedürfnis nach der grossen geistigen

Freiheit, das mich daran
hindert, ein deutlicheres
Bekenntnis zum Buddhismus
abzulegen, denn ich hätte den
Eindruck, mich dadurch von
ihm beherrschen zu lassen.
Zudem geht dieses Suchen nach
der Essenz des Lebens weit
über den Rahmen einer einzigen

Religion hinaus. III
8 Z«*t_ 2/9 0



FILM IM KINO

Sinnliche Welt,
dichte Bildsprache.

Dom za vesar je
Die Zeit der Zigeuner

Regie: Emir Kusturica f Jugoslawien 1988

BARBARA
HEGNAUER

Der Saum des Brautkleides
saugt den Morast auf. Die Räder

der prachtvollen Amifässer
und der Pferdekarren graben
sich in den aufgeweichten
Boden. Schläger ziehen ihr Opfer
durch den Schlamm. Der weisse

Anzug des sogenannten Sultans
wird bekleckert, lange bevor
Ahmed im seidenen Pyjama
vom Herzinfarkt in den Dreck
geworfen wird. Zweieinviertel
Stunden Regen, Blitze, stürmischer

Wind. Kein lustiges
Zigeunerleben unter Sonnenschein
im exzessiven Film von Kusturica.

Der 35jährige jugoslawische
Regisseur hat sich neun Monate
Zeit genommen, um seinen dritten

Spielfilm zu drehen. Nach
der Goldenen Palme für «Otac
na sluzbenom putu» (Papa ist
auf Dienstreise», 1985, ZOOM
15/85) erhielt er zahlreiche An¬

gebote aus der internationalen
Filmindustrie. Aber er wollte
seinem «Instinkt vertrauen und
nur aus einem vitalen Bedürfnis
heraus einen nächsten Film
drehen.»

Kraftvolle Vitalität macht den
Sog von «Dom za vesanje» aus.
Der Bassgitarrist Kusturica hat,
wie er sagte, den Film wie ein
aggressives Rock-Konzert angelegt.

Er erlaubt dem Zuschauer
kein distanziertes Beobachten
einer Minorität, die seit
Jahrhunderten am Rande der
Gesellschaft um ihr Überleben
kämpfen muss. Obwohl eine
Zeitungsmeldung über von
Zigeunern organisierten Kinderhandel

Kusturica auf das
Thema brachte, verliess er
schon in der Vorbereitungsphase

die rein reale Ebene. Die
Suche nach geeigneten
Laiendarstellern Hessen ihn und den
Drehbuch-Ko-Autor Gordan
Mihic tief in eine sinnliche
Welt voller Irrationalität eintauchen,

die mit einer dichten

Bildsprache an die Kinogänger
weitergegeben wird. Sie sollen
abheben.

«Lass mich, ich will
träumen», verweigert sich die alte
Baba (ohne Kameraerfahrung
grossartig gespielt von der üppigen

Zigeunerin Ljubica Adzo-
vic) ihrem spielsüchtigen, bis
auf die Unterhosen geplünderten

Sohn Merdzan, der von ihr
Geld will, um Schulden zu
begleichen. Wild geworden durch
den schäbigen Inhalt ihrer
Börse, reisst er kurzerhand -
oder genauer gesagt mit einem
langen Seil - das Haus aus
seinen Grundmauern und lässt es

über den Köpfen der Familie
baumeln. Ein Setting wie aus
einem Alptraum.

«Was ist ein Zigeuner ohne
Träume?» fragt Babas geliebter
Enkel Perhan (hässlich und
zugleich schön bezeichnet Kusturica

den jungen Darsteller und
Akkordeonspieler Davor Duj-
movic, den er bereits für seinen
letzten Film entdeckte), und

Ljubica Adzovic in
«Die Zeit der Zigeuner».

219 0 ZffVM— 9



FILM IM KINO

träumt mit seiner kleinen
Schwester Daca (Elvira Sali)
von der wunderschönen toten
Mutter. Oder hat er sie
herbeigezaubert? Denn wie seine
Grossmutter besitzt auch er
übernatürliche Kräfte. Baba
kann Kranke heilen, Perhan
lässt zum Vergnügen seiner
angebeteten Azra (Sinolicka
Trpkova) und als Verschnaufpause

nach einem ersten Kuss
Konservenbüchsen hin- und
herwandern. Für den reichen
Sippenchef Ahmed (Bora Todo-
rovic), der ihn später auf einem
Niemandsgelände bei Mailand
auf das Betteln und Stehlen vor
dem Dom vorbereiten wird,
bringt er Löffel zum tanzen.
Wenn Perhan lügen gelernt hat
und deshalb nicht mehr glauben
kann, also noch viel später,
wird er denselben Ahmed an
dessen zweiter Hochzeit mit
einer Gabel töten, die wie ein
Pfeil zwischen tanzenden
Gästen hindurchzischt.

Zwischen dem Löffeltanz und
dem Gabelmord erzählt Kustu-
rica noch viele Geschichten,
etwa das tragische Schicksal der
zarten Daca mit dem zu kurzen
Bein, oder vom wegschwimmenden

Geld und dem fast ersäuften

Kätzchen, von Azra, inzwischen

mit Perhan verheiratet,
die die Geburt ihres Sohnes
nicht überlebt.

Und «Die Zeit der Zigeuner»
dauert über die letzte Einstellung

hinaus weiter, denn
unsichtbar unter einer grossen
Kartonschachtel hat sich der
Urenkel Babas mit den
Goldstücken, die er von den Augenlidern

seines toten Vaters
klaute, aus dem Staub gemacht.

Emir Kusturica erhielt 1989

in Cannes den Regiepreis. «La
mise en scène, c'est tout ce qui
ne peut être dit que visuellement

par l'image au delà des

moyens dramatiques et littéraires

des scénaristes» (André
Bazin). Visuell erfasst hat Kustu¬

rica die Poesie, die Komik, das
Hin und Her und Ineinander
von Illusion und Wirklichkeit,
Schönheit und Hässlichkeit der
Menschen und der Orte, die
manchmal unklare Trennlinie
zwischen Gut und Böse. Die
Sehnsucht und die Leidenschaft
sind in der Musik enthalten, im
Klang des Akkordeons und der
Geigen, in den Stimmen.

«Dom za vesanje» hatte mit
über einer Million Eintritten in
Jugoslawien grossen Erfolg. Er
wird aber auch Stirnrunzeln
auslösen, besonders hier, in der

CAROLA FISCHER

Es gibt viele Gründe, sich einen
bestimmten Film anzusehen.
Man hat in den Zeitungen
Berichte gelesen, die neugierig
machen, es wird ein Thema
oder eine Geschichte behandelt,
die einen interessiert, es spielen
der oder die Schauspieler mit,
die man nach vielen Film-Stern-
stunden sozusagen zu seinen
«Freunden» zählt, die
wiederzusehen man sich in jedem Fall
freut.

Der 39jährige französische
Dokumentarfilmer Dupeyron
kann für seinen ersten Spielfilm
eine Fülle solch positiver
Vorgaben verbuchen. Die
französischsprachige Kritik feierte ihn
als «Erneuerer des poetischen
Realismus», mit seinem Schauplatz

der Handlung, einer
Autobahnraststätte, hat er einen as-

«Heimat» der «Kinder der
Landstrasse». Man wird von
gefährlichen Klischees reden,
denn es sind da Säufer, Betrüger,

Messerstecher, Casanovas
umgeben von Schlampen, Huren,

Bettlerinnen. Krampfhaft
werden sich diese Warner der
Lebenskraft verschliessen, mit
der Kusturicas Bilder aufgeladen

sind.
«Eine Liebesgeschichte»

nennt er den Film im Untertitel.

Iff
Vorspannangaben

siehe Kurzbesprechung 90/17

soziationsgeladenen Topos der
modernen Filmgeschichte
gewählt, und nicht zuletzt hat er
in Catherine Deneuve und
Gérard Depardieu eine Traumbesetzung,

von der mancher
Regisseur nur träumen kann.

Sitzt man dann endlich im
Kinosessel - zuversichtlich
einem Kinogenuss entgegenfiebernd,

verspricht der deutsche
Verleihtitel doch gar «nächtliche

Sehnsucht, hemmungslos» -,
entwickelt sich auf der
Leinwand folgende Geschichte:

Nächtlicher Verkehr auf einer
Autobahn. Ein Mann und eine
Frau in einem Auto, sie scheinen

heftig zu streiten. Zu hören
sind sie zwar nicht, aber die
Körpersprache ist eindeutig.
Plötzlich taucht eine Frauengestalt

aus dem Dunkel auf dem
Pannenstreifen auf, knapp kann
der Fahrer einen Unfall vermeiden.

Die Auseinandersetzung

Drôle d'endroit pour
une rencontre

Nächtliche Sehnsucht, hemmungslos

Regie: François Dupeyron I Frankreich 1988

10 ZMt_ 2/9 0



FILM IM KINO

die unentwegt über ihre Beziehung

reden muss, da sie sich
der Liebe ihres Gatten nicht
mehr sicher ist.

Charles berserkert noch eine
Weile gegen France an, aber
allmählich ändert er seine
Haltung. Er beginnt, sich um sie zu
kümmern, leiht ihr eine Decke
und Turnschuhe und lädt sie zu
guter Letzt in sein havariertes
Auto ein, dessen Motor er
inzwischen feinsäuberlich seziert
hat, «déformation professionnelle»

des Chirurgen - dies ist
sein Beruf - sozusagen. Im
Auto entpuppt sich der rauhbeinige

Kerl dann auch noch als

feinsinniger Liebhaber klassischer

Musik.
Am nächsten Morgen ist sein

Gefühlsumschwung ihr gegenüber

vollends augenfällig. Er
umwirbt sie zurückhaltend und
ungelenk. Zwar gelingt es ihm,
sie vom Parkplatz weg zum
nächsten Autobahnrestaurant
mitzuschleppen - notabene mit
einem Abschleppwagen. Hier
aber beisst France sich wieder
fest, hat sie doch Grund zur
Annahme, dass ihr Mann während

der Nacht in dem Lokal
gesehen worden ist. Der Tag
und die nächste Nacht vergehen
in einer nicht endenwollenden
Choreografie von Sich-Annä-
hern und Sich-Abstossen der
Protagonisten.

Nebenfiguren treten auf, so

eine Gruppe von Lastwagenfahrern,

die sich proletarisch
lärmend und trinkend der schönen

France mit Erfolg nähern.
Während sie mit ihnen eine
gefährliche Spritztour unternimmt,
erhält Charles die Chance, zum
Ritter der jungen Kellnerin zu
werden, indem er ihr verspricht,
sie am nächsten Tag mit in die
Stadt zu nehmen, um sie aus
ihrem tristen Alltag zu befreien.
Ein Versprechen, das zu halten
er sich jedoch nicht in der Lage
sieht, als er die schlafende
France in seinem Auto findet.
Selbiges ist zum Glück inzwischen

von just dem Trucker
repariert worden, mit dem France
die Nacht verbracht hat. Ohne
zu zögern, nützt Charles die
Chance, lädt das Gepäck des
Mädchens wieder aus - und
fährt mit dem Objekt seiner
Begierde davon. Ob das eine Art
von Entführung ist, oder es mit
Einwilligung von France doch
noch zum Vollzug dieses

«amour fou» kommen wird,
bleibt das Geheimnis des Regisseurs.

Psychologisch nicht
nachvollziehbar

Mir war es zu diesem Zeitpunkt
bereits egal, wie es mit den
beiden weitergeht. Bereits nach
den ersten Szenen ist mir das
Interesse an den handelndenSchicksalshafte Begegnung

mit Folgen:
Gérard Depardieu und
Catherine Deneuve.

im Auto eskaliert und endet
damit, dass der Mann die Frau
brüsk auf einem Parkplatz aus
dem Auto wirft.

Zwischen Anziehung und
Abstossung
Da steht sie nun, die Deneuve,
im teuren Pelzmantel, an
diesem gottverlassenen Horror-Ort
unserer Autozivilisation. Aber
sie ist nicht allein. Eine
unerwartete Feuerstelle auf dem
Trottoir, ein Auto mit geöffneter

Motorhaube und darunter
gebeugt ein breiter Rücken, der
sich unschwer als derjenige von
Depardieu identifizieren lässt.
Charles, so heisst der Mann mit
dem Auto, reagiert böse und
abweisend. «Ça sent la poule»,
schnaubt er sie an. Die Frau -
ihr Name ist France - lässt sich
durch seine Aggressivität nicht
abschrecken. Von einem inneren

Zwang besessen, wiederholt
sie immer wieder, dass sie
genau hier auf ihren Ehemann
warten müsse, der sicher
zurückkomme, um sie abzuholen.
Dem unverhüllten Frauenhass
des Fremden setzt sie die
unbeirrbare Hartnäckigkeit der
neurotischen Ehefrau entgegen,

2/9 0 zm«— il



FILM IM KINO

Figuren abhanden gekommen,
weil deren Handlungsweise für
mich psychologisch nicht
nachvollziehbar war, mir nachgerade
schleierhaft blieb.

Wenn ein Film funktioniert -
das heisst für mich, dass sich
dieses magische Gefühl
einstellt, das mich in die innere
Logik der Handlung hineinzieht
und mir die Triebkräfte der
handelnden Figuren sinnlich
vermittelt -, schlucke ich eigentlich

jede noch so vertrackte
Geschichte.

Das ist aber bei diesem Film
leider nicht der Fall. So fange
ich an, mich mit verbissener
Kleinmütigkeit an Einzelheiten
zu stossen. Welche Frau bleibt
nachts auf einem einsamen
Parkplatz einem so aggressiven
Mann gegenüber so zutraulich?
Warum ausgerechnet spielen
Lastwagenfahrer, die Tag und
Nacht ihr Leben auf der Strasse
riskieren, Geisterfahrer? Was,
schon wieder der Mond im
Bild!

An den Schauspielern kann
es nicht liegen, dass der Film
nicht «rüberkommt». Schliesslich

weiss man, wie überzeugend

Depardieu sich nach einer
Frau verzehren kann (erst kürzlich

in «Trop belle pour toi»,
ZOOM 12/89). Ich erinnere
mich an die Deneuve in einer
irren und irritierenden Beziehung

zu Patrick Dewaere, die
ebenfalls auf einer nächtlichen
Autostrasse ihren Anfang nahm
(«Hôtel des Amériques»,
ZOOM 3/82).

Weibliche Sicht,
männliche Sicht

Irgendwie wirken die beiden so
verloren in diesem Film. Sie
müssen Dialoge sprechen, die.
so verkrampft bedeutungsschwanger

angelegt sind, dass
sie geradezu pubertär wirken.
Der ganze Film macht auf mich
den Eindruck einer bemühten

Suche nach Originalität. Die
innere Spannung soll durch das
«Unerwartete» künstlich ersetzt
werden. Ein prätentiöses
Unterfangen!

Das ist eine Sichtweise dieses
Films, fast bin ich versucht zu
sagen, eine weibliche.

Die durchweg männliche Kritik,

wie sie in Frankreich und
der Westschweiz formuliert
worden ist, gelangt zu einer
gänzlich anderen Einschätzung.
Gerade in der Ausserkraftset-

IRENE GENHART

Es sei vorweggenommen: Dieser

französisch-kanadische Film
ist weder ein Kinsey-Report
über das Liebesleben schwarzer
Menschen noch ein Kamasutra
der verschiedenen Hautfarben,
sondern ein eloquenter Diskurs
zur Thematik der Begegnung
schwarzer Männer mit weissen
Frauen. Keine spannende Story,
keine Liebesgeschichte wird
erzählt, dafür die Schilderung
eines Ist-Zustandes geliefert. Da
sind zwei schwarze
Lebenskünstler, Bouba und Vieux, die
zusammen ein kleines, in den
Farben des Dschungels gehaltenes

Appartement in der City
von Montréal bewohnen. Vieux
ist der kommende Star - er
schreibt an seinem ersten
Roman, während Bouba seine
Tage verbringt, indem er seiner
Lebensphilosophie frönt. Man

zung der Psychologie, in dem
Ausserachtlassen von soziologischen

Strukturen sieht man(n)
einen Vorstoss in eine neue
Dimension der Wahrhaftigkeit.

Der Film wird somit - wie so
viele andere auch - zur Chiffre
für den Zustand der modernen
Gesellschaft schlechthin erklärt.

Vielleicht war ich im falschen
Film? III

Vorspannangaben
siehe Kurzbesprechung 90/3

isst, schreibt, schläft, kocht,
hört Musik, sitzt im Park und
klopft vor allem flotte Sprüche.
Die kreisen, wenn sie nicht
Kommentar zu einem eben
hörbaren Musikstück sind, um des
schwarzen Mannes grösste
Schwäche: die weisse Frau.
Weisse Schönheiten frequentieren

häufiger Boubas und Vieux'
Wohnung, worauf einer der beiden

Herren jeweils stillschweigend

einen Spaziergang im
Freien antritt.

Trotz Witz, Charme und
süffigem Sound kommt die Handlung

allmählich zum Stillstand.
Reichlich gekünstelt und
konstruiert wird da eine anfangs als
Nebensächlichkeit eingeführte
Begegnung der beiden schwarzen

Männer mit drei weissen
Dealern zu einem Neid-Konflikt

ausgeweitet. Seit Spike
Lees «Do the Right Thing»
(ZOOM 14/15) wissen wir, dass
an solch heissen Sommertagen

Comment faire l'amour
avec un nègre

sans se fatiguer
How to Make Love to a Negro without Getting Tired

oder: Die Kunst, einen Neger zu lieben

Regie: Jacques W. Benoit I Kanada 1989

12 ZiOTtt- 2/9 0



FILM IM KINO

HUllE

im schwarz-weissen Konflikt
Häuser gerne und leicht in
Flammen aufgehen. Diesmal
sind - um der filmgeschichtlichen

Gerechtigkeit willen? - die
Schwarzen die Leidtragenden.
Doch noch ist der Film nicht
ganz zu Ende, und so erhält der
Zuschauer auf seinen Heimweg
die freudige Botschaft mitgeliefert,

dass Vieux' Roman grosse
Erfolge feiert und Bouba wohl
irgendwo traumversunken
seinem Hobby, dem Schlafe, nachgehe.

Obwohl der Film mit seiner
überzeichneten Story nicht zu
überzeugen vermag, greift er
doch im Vorbeigehen eine

ganze Themenpalette schwarz-
weisser Auseinandersetzungen
auf. In distanziert ironischem
Tonfall werden die zwei
schwarzen Männer charakterisiert.

Bouba (Maka Kotto) ist
der gemütliche, rundum zufriedene

Faulpelz. Die Kurzform

seiner Lebensphilosophie lautet
«Freud, Koran, Schlaf», seine
Gedanken gehen eigenartig
assoziative Wege, wobei der
Erfinder der modernen Psychoanalyse

problemlos zum Erfinder

des Jazz umfunktioniert
wird. Abends und morgens
breitet Bouba den Teppich gen
Mekka aus und redet mit
seinem Gott. Seinen Verehrerinnen
bringt er auf der Couch die
Kunst des Teetrinkens bei, während

er nebenbei in freund-
schaftlich-freudschem Diskurs
ihre Psychen durchleuchtet.

Vieux (Isaach de Bankolé) ist
Boubas Antityp. In Überlebens-
grösse trägt er seine Männlichkeit

(wenigstens auf dem
Plakat) vor sich her. Seine Wege
hinterlassen Spuren seiner
Eroberungskunst. Als leichtfüssi-
ger, leichtlebiger und sinnlich
fotografierter Potenzheld hat er
es schwer, seine Gedanken auf
die Tastatur seiner Schreibma-

Jane sucht Tarzan im
Grossstadtdschungel:
Isaach de Bankolé und
Roberta Bizeau.

schine zu übertragen. Dies wäre
jedoch momentaner Hauptinhalt

seines Daseins.
Grosse Strecken des Films

hindurch befindet sich Vieux
auf dem Aufriss. Seine Anmache

ist zu hundert Prozent
erfolgreich, falls man einen
geschenkten Blick, ein eingefangenes

Lächeln als Erfolg bezeichnen

kann. Irgendwann erklärt
Vieux einem Mädchen die
Gesellschaftsstruktur schwarz-weis-
ser Sozietäten anhand einer
Pyramide von Aschenbechern und
Gläsern. Zuoberst steht der
weisse Mann. Unter ihm, mit
der Aufgabe, seine Lust zu
befriedigen, steht die weisse Frau.
Nach ihr kommt der schwarze

2/9 0 ZiW«_ 13



FILM IM KINO

Mann, mit dem Auftrag, sie zu
befriedigen. Ganz zuunterst
steht die schwarze Frau. Sie hat
schwarzen und weissen Männern

zu Diensten zu stehen, hat
selber keinen, der für sie sorgt.

Währenddem diese Aussage
Vieux' eine klare politische
Stellungnahme enthält,
widerspricht ihr der Film. Die
schwarze Frau kommt nicht vor.
Der schwarze Mann wird mit
allen Vorurteilen, die sich auf
sein Schwarzsein beziehen,
ausgestattet. Im Gegensatz zur
dargelegten Theorie macht auch er
besitzergreifend die weisse Frau
zum Objekt. Seinen Blick auf
sie kann man nicht anders als
sexistisch und männlich-chauvinistisch

bezeichnen. Dieser
Blick entspricht aber dem der
Kamera. Hüllt sie Vieux' zuge-
gebenermassen reizvollen und
wohlproportionierten Körper in
eine lächerlich wirkende Hamil-
tonfiltersosse, so stellt sie ihn
doch nie in der Weise als
Sexualobjekt dar wie die weiss-
häutigen Fotomodellschönheiten,

die den Film bevölkern.
Die jungen Frauen, das sind

durchs Bild wandernde fesche
Pos, die sich unter hautengen
Kleidchen abzeichnen. Das sind
Blusenausschnitte, die bis zum
Bauchnabel reichen, langes
Haar, glänzende Augen.
Braungebrannte Beine, die - den
Poansatz andeutend - in Hot-
pants verschwinden. Das sind
Miz Littérature, Miz Suicide,
Miz Mystique, Miz Babypuder
- Gestalten ohne Namen,
bezeichnet mit einer Eigenschaft
und ihrem Geschlecht.

Der Film geht soweit, in
jener einzigen Szene, in der sich
eine Frau vehement gegen die

von Vieux an eine andere Frau
gerichtete Anmache stellt, die
Empörte als lächerliche,
verkappte Lesbe zu denunzieren.

Ebenso schlecht wie die weissen

Frauen kommen die weissen

Männer weg. Absolut unat¬

traktiv geistern sie durch die
Strassen Montréals. Sie sind
alle rassistisch, werden zerfressen

von Neid auf die ewig gute
Stimmung und den Erfolg der
schwarzen Männer.

Gerechterweise muss man
erwähnen, dass der Film auf der
sprachlichen Ebene witziger ist
als die eben beschriebenen
Unzulänglichkeiten im Bild. So ist
auch die oben beschriebene
Anmachszene sprachlich nicht
ganz so eindimensional,
sondern eher eine nachgestellte
Anekdote: Mann belästigt Frau,
diese wird von einer andern
Frau verteidigt, worauf der
Stärkere (die Frau) gewinnt und
mit der Beute davonzieht. Der
Dialog, der diese Szene begleitet,

führt von einem bösen
Geschimpfe und der Aufzählung
weiblich-männlicher Vorurteile
zur rassistischen Diskussion in
einer Rasanz und Spritzigkeit,
die sehr erfrischend ist.

Sprache als Spiel - wessen
die Bilder leer sind, dessen sind
die Dialoge voll. Die Decke
zittert, Mörtel fällt herunter, Vieux
und Miz Littérature fliehen aus
dem Bett. Breitgrinsend erzählt
Bouba vom Wirken Beelzebubs

- et voilà: Leichtflüssig werden
schreckliche Surrealitäten via
Sprache zur Abstraktion und
verflüchtigen sich in Wohlgefallen.

Oder die Verführung der
Sprache: Vieux will eine
Schreibmaschine kaufen. Ein
schmieriger Verkäufer beginnt
zu werben. Seine Schreibmaschinen

seien nicht die besten,
weil sie technisch perfekt sind,
sondern weil sie den Stil ihrer
ehemaligen Besitzer bewahrt
hätten. Vieux schwingt die
Schreibmaschine Chester Hirnes
über die Schultern - glückliches
Opfer sprachlicher Verführungskunst.

Nicht grad nicht versöhnt,
aber doch ein wenig enttäuscht
verlässt man nach «Comment

faire l'amour avec un nègre
sans se fatiguer» den Kinosaal.
Danny Laferrières Buch mit
dem gleichnamigen Titel soll in
Kanada und den USA ein
Bestseller sein. Ob man wohl einmal
mehr einer von der Vorlage
weit entfernten Literaturverfilmung

begegnet ist? ###
Vorspannangaben

siehe Kurzbesprechung 90/15

m jjf •
• - * - «

KURZ NOTIERT
Beiträge der Zürcher
Filmförderung
tz. Die Filmförderungskommission

der Stadt und des Kantons
Zürich unterstützt sechs
Filmprojekte mit Produktionsbeiträgen

in der Höhe von insgesamt
250 000 Franken. Der mit
70 000 Franken grösste Beitrag
ist dem Dokumentarfilm
«Nacherziehung» von Bruno
Moll zugesprochen worden. Je
50 000 Franken erhalten Ernst
Scheidegger für sein Projekt
«Max Bill - Meine Arbeit -
Mein Leben» und Ruedi Schick
für «Vorletzten Mittwoch im
Haus der Gen-Kunst». 25 000
Franken sollen dem Dokumentarfilm

«Es braucht ein wenig
Mut» von Martin Wirthensohn
und 7500 Franken dem Projekt
«Eine Kindheit in Tansania»
von Peter Stierlin zufliessen.

Abonnementsfernsehen

Ab September 1990 wollen die
Ufa Film- und Fernseh GmbH
Hamburg und die Canal Plus
S. A. Paris ein gemeinsames
deutschsprachiges Pay-TV-Pro-
gramm über Satellit ausstrahlen.
Es wäre im deutschsprachigen
Raum neben dem «Teleclub»,
an dem auch der Ringier-Verlag
beteiligt ist, das zweite
Abonnementsfernsehen.

14 Z(WK_ 2/9 0


	Film im Kino

