
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 41 (1989)

Heft: 17

Artikel: Schwarzafrikanisches Kino

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hesse-Rabinovitchs Film «Geister

und Gäste in memoriam
Grand Hotel Brissago». In den
Kulissen des ausgebrannten
Grand Hotels lässt Isa Hesse

vergangene Zeiten aufleben. Jo
Mihaly, Künstlerin und jüdische
Emigrantin mit Wahlheimat As-
cona, erzählt aus der Erinnerung
ihre Geschichte vom Grand Hotel,

die Geschichte drumherum
und der Welt. Künstler wie
Tucholsky, Kästner, Ringelnatz und
Leoncavallo leben über die Tonspur

und in den inzwischen
verkommenen, aber deswegen
nicht minder fotogenen Kulissen

auf. Neben Künstlern hausten

auch Politiker wie Strese-
mann, Briand und Chamberlain
im Grand Hotel. Soweit die
Geister. Als Gast sinniert der Tessi-
ner Architekt Mario Botta über
die Vergänglichkeit architektonischer

Werke, belebt der ehemalige

Chef de cuisine, Angelo
Conti Rossini, die Küche und
nimmt Bestellungen für Geister
und Gäste entgegen, und ein
Zigeunermusik-Trio evoziert die
Zeit nach den Stars, als Flüchtlinge

und späterTramper im
Grand Hotel illegalen
Unterschlupffanden. Neben Geistern
und Gästen huschen Kellner,
Zimmermädchen und Barkeeper
durch die zerstörten Räume.
Diese verschiedenen Ebenen
aus Vergangenheit und Gegenwart

werden zu einer konzeptlosen

und streckenweise langfädi-
gen Collage zusammengeschnitten

und geben dem Werk
etwas Schweres von der Art des
Baus des Grand Hotels.

Doch noch Gegenbilder

Ein Zückerchen unter den
Schweizer Premieren war für
mich «Lüzzas Walkman» des
Bündners Christian Schocher.
Lüzza (Thomas Pfister) arbeitet
morgens im Stall, bringt dann
die Milch ins Dorf runter und
begibt sich zum Laaxer Skipara¬

dies. Kamera und Lüzza in der
Seilbahn stossen durch den

grauen Nebel rauf ins dunkle
Loch der Bergstation, wo Lüzza
Skiliftsessel abwischt oder Kabinen

überwacht, immer von der
Musik aus seinem Walkman
begleitet. Eines abends nach dem
Besuch in der Bar steht draus-
sen ein Zürcher Jeep. Die
Verlockung ist zu gross, und ab
gehts durch den Tunnel nach
Zürich und dort gleich rein in die
Szene. Schocher lässt Lüzza -
wie 1981 den reisenden Krieger

- Gassenvolk begegnen. Ein
Penner, ein Junkie, ein Prediger
oder Prophet, eine Dichterin,
eine Magierin, ein Homosexueller

und die Sängerin von Baby
Jail führen Lüzza in mehr oder
weniger improvisierter Art und
Weise an den Puls der Stadt.
Und während Lüzzas Bumerang
kurz ins Bündnerland fliegt, bei
seinem Elternhaus wendet und
wieder nach Zürich zurückkehrt,
entschliesst sich Lüzza allmählich

zum Abschied von der
Stadt. Zufälligerweise findet er
den Jeep wieder und fährt
zurück in das Grün seiner Heimat,
wo ihn die Mutter mit freudigem
Blick empfängt.

Wie schon in «Reisender Krieger»

findet Schocher Bilder, die
bisher noch nicht gesehen wurden:

Die umnebelte Fahrt in der
Seilbahn, die dokumentarischen
Bilder in der Szene Zürichs: Ein
Fixer, der seinen Stoff einkauft
und sich ihn spritzt. Und nicht
zu vergessen der Ausflug des
Bumerangs. Die Frage stellt
sich, inwiefern die dokumentarischen

Bilder in Lüzzas Walkman
nach einem Film wie Reisender
Krieger legitim sind? Schocher
ist seinem Stil treu geblieben
und hat nochmals neue Bilder
gefunden. Ob er eine zweite
Reprise bringen könnte? Warum
nicht, die Welt ist schnellebig
heutzutage. Sie hält genügend
neue Bilder bereit. Man muss
sie nurzu sehen wissen.

Urs Jaeggi

Schwarzafrikanisches

Kino

Hätte nicht Trigon-Film im Marché

die beiden in ZOOM schon
besprochenen Filme «Zan
Boko» von Gaston Kaboré (Burkina

Faso) und «Jörn ou l'histoire
d'un peuple» von Ababacar

Samb Makharam (Senegal)
gezeigt, wäre die «Afrikanische
Woche» im Rahmen des Filmfestivals

von Locarno doch etwas
gar dürftig ausgefallen. Den
Anspruch, einen Gesamtüberblick
zu vermitteln, erhob indessen
die Festivalleitung nie. Ihr ging
es mehr darum, Einblick in
verschiedene Genres, Themen und
Produktionsweisen zu vermitteln
und die schwierigen
Produktionsbedingungen des
schwarzafrikanischen Filmschaffens zu

analysieren. Obschon sich die
Auswahl der Filme, von zwei
Ausnahmen abgesehen, auf
Herkunftsländer des frankophonen

Teils von Afrika konzentrierte,

vermochte die «Afrikanische

Woche» die solchermas-
sen gesteckten Ziele zu
erreichen. Dazu trug nicht unwesentlich

die Präsenz mehrerer Regisseure

bei, die ihre Werke
begleiteten und anlässlich eines
dem schwarzafrikanischen Film
gewidmeten Seminars wesentliche

Informationen zur Produktions-

und Distributionsproblematik
des Films in Afrika

beisteuerten.

Zur nicht gänzlich
überraschenden Tatsache, dass das
Filmschaffen aus sogenannten
Entwicklungs- und Schwellenländern

im Vormarsch ist und
eine Kraft ausstrahlt, die man
zurZeit im europäischen und
amerikanischen Film vergeblich
sucht, bildete die «Afrikanische
Woche» eine anschauliche
Ergänzung. Das registrierte auch
das überaus aufmerksame
Festivalpublikum. Trotz der ungün-

12



-a

stigen Programmierung - parallel

zum ersten der täglichen
zwei Wettbewerbsfilme -
strömte es in Massen in die
afrikanischen Filme, und mit
fühlbarer Spannung folgten die
etwa 8000 Zuschauer auf der
Piazza Grande der Projektion
von «Yaaba», obschon der Film
von Idrissa Ouedraogo aus Burkina

Faso in seiner Erzählweise
und im Rhythmus der Montage
nicht unbedingt den hier gängigen

Sehweisen entspricht (vgl.
dazu die ausführliche Besprechung

in dieser Nummer).
Besucherinnen und Besucherzeigten

offensichtliche Freude am
Entdecken von Bildern, die sich
ausserhalb ausgetrampelter
Pfade bewegen.

Verwurzelt in der Tradition
und einer eigenständigen
Kultur

Was den schwarzafrikanischen
Film ganz allgemein auszeichnet,

ist seine Eigenständigkeit
sowohl in den Geschichten wie
in der dramaturgischen Form

und Gestaltung. Die Geschichten

sind die eigenen: die vom
Dorf und seinem Alltag
(«Yaaba»): die von der Stadt, die
immer weiter in die Landschaft
hinauswuchert und
Lebensgrundlagen zerstört («.Zan Boko»
von Gaston Kaboré); die vom
Krieg gegen die Kolonialmacht
und seinen Folgen («Mortu
nega»von Flora Gomes): die
von der schmerzlichen Erfahrung

eines Mädchens an der
Schwelle zwischen seiner Kindheit

und der ganz und gar
unheilen Erwachsenenwelt («Du-
nia»von S.Pierre Yaméogo).
Die uralte Form des
Geschichtenerzählens - in den afrikanischen

Ländern, im Stammesverband

wie in der Sippe, mehr als

nur ein Mittel der Überlieferung,
sondern recht eigentlich eine
Lebensschulung und ein
Vermittler sozialer, kultureller und
religiöser Wertvorstellungen -
hat im Medium Film eine neue
Ausdrucksweise gefunden.

Das ist keineswegs selbstverständlich,

ist doch das Kino in

spät- und nachkolonialistischer
Zeit, gewissermassen als eine

Importware der pseudokulturellen
Art, zur Zerstreuung der

Massen über den Kontinent
hereingebrochen. Die französisch-
und englischsprachigen Länder
Afrikas waren sozusagen das
letzte Glied in der Auswertungskaskade

der Filmindustrien
westlicher Nationen - und später

auch jenervon Indien und
Flongkong. Vorwiegend
Filmschrott, d.h. das billige
Illusionskino der seichten Gattung
prägte (und prägt noch heute)
die Sehweisen jener afrikanischen

Bevölkerung, der sich ein
Kinobesuch überhaupt er-
schliesst. Ihrer wirklichen
Bedürfnisse trug der Filmimport
nicht nur keine Rechnung,
sondern er half mit, die eigene
kulturelle Identität zu verschütten.

Der Geburt eines eigenständigen
afrikanischen Kinos vor

bald zwanzig Jahren musste
deshalb notgedrungen eine Be-

Die Totale als tragendes Ele
ment der schwarzafrikanischen

Bildsprache: «Zan
Boko» von Gaston Kaboré
(Burkina Faso).



sinnung auf die eigene kulturelle

Identität, auf die eigenen
Wurzeln, vorausgehen. Gaston
Kaboré, dieses Jahr in Locarno
als Jurymitglied zu Gast, hat
dies einmal programmatisch zu-
sammengefasst, in dem er ein
Kino forderte, in dem «das Volk
sich bis tief in sein Inneres
wiedererkennt, seine tatsächlichen
Hoffnungen und Emotionen,
seine Fragen, seine Geistigkeit,
seine individuellen und kollektiven

Revolten, seine Ideale,
seinen Geist für die Geschichte,
seine Vorstellungen von der
Welt» findet (Zitat nach Bruno
Jaeggi, Berner Zeitung, 10.

November 1987). In «Wênd Kûuni»
(1982), seinem ersten langen
Film, der in Locarno leider nicht
gezeigt wurde, der aber hier
erwähnt werden muss, weil er in
der afrikanischen
Filmgeschichte eine Schlüsselposition
einnimmt, hat der heute 38jährige

Regisseur seine Forderung
geradezu exemplarisch
dokumentiert. Im stummen Knaben,

der aufgehoben in einer
Gemeinschaft, aber auch unter
dem Eindruck eines schockierenden

Ereignisses die Sprache
wiederfindet, ist das Erwachen
des seine eigene Stimme
wiedererlangenden Kontinentes in
einem grossartigen Sinn-Bild
angelegt. Dies geschieht in
einer durch und durch von allen
kolonialen Einflüssen abgehobenen,

ureigenen afrikanischen
Umwelt, in der sich Mensch und
Natur, Realität und Mythos, Alltag

und Spiritualität zu einer
Einheit verschmelzen, in der
sich der Mensch als ein unab-
lösbarerTeil einer universalen
Schöpfung bewegt.

Entwicklung einer
Filmsprache aus der oralen
Überlieferung

Der Prozess der Ablösung vom
Einfluss kolonialer Kulturen und
ihren Nebenerscheinungen - er
dauert durchaus auch heute

Die eigenen Geschichten
erzählen: «Jom ou l'histoire d'un
peuple» von Ababacar Samb
Makharam (Senegal).

noch an - wird indessen nicht
nur in den Geschichten der
Filme manifest. Er schlägt sich
auch in der Art, wie die
Geschichten erzählt werden,
nieder. Das narrative Kino Afrikas
ist, wie der deutsche Filmpublizist

Karsten Witte in der Lo-
carno-Dokumentation «Films de
l'Afrique noire» zutreffend
schreibt, «kein metaphorischer
Hilfsbegriff, sondern oft nur
eine in die avancierte Form
übersetzte und gerettete
Fortsetzung oraler Überlieferung».
Die Art des filmischen Erzählens
ist imgrunde nichts anderes als
eine Verlängerung der oralen
Erzählkunst in das Medium
Film. Die universale Gesamtschau

der Dinge, das Aufgeho-
ben-Sein des Menschen in
einer Welt sowohl des Realen wie

14



auch des Mythischen - was
nach afrikanischer Sicht nicht
voneinander zu trennen ist, weil
es sich gegenseitig beeinflusst

- ruft nach einer neuen
Filmsprache. Sie wird bestimmt von
der Einsicht, dass alles eins ist,
dass nichts voneinander
getrennt werden darf.

So gesehen, ist die Sprache
des afrikanischen Films eben
nicht nur ein Bruch mit den
Regeln «weisser» Filmkunst; nicht
allein Abrechnung mit einer
über Jahrhunderte erfolgten
kulturellen Kolonisation, die im
Film nur ihre Fortsetzung fand,
sondern das Bemühen, für die
eigenen Geschichten eine
eigene Form zu finden. Es hat in

dieser Form das dramaturgische
Prinzip von Schuss und Gegen-
schuss seine ausschliessliche
Gültigkeit ebenso verloren wie
das dynamisierende Stilmittel
der Fragmentierung des Bildes
mittels Gross-, Nah- und
Detailaufnahmen. Die Spannung der
Bilder im afrikanischen Film
entsteht durch die Organisation der
Bewegung im Raum oder in der
Gruppe. Deshalb sind Grossund

Detailaufnahmen nur selten
anzutreffen und haben dann
einen ganz besonderen
Verweischarakter oder Symbolwert. Das
tragende Element der
schwarzafrikanischen Bildsprache ist
logischerweise die Totale.

Dass die afrikanische Dramaturgie

des Bildes - im Wechselspiel

mit einem
Montagerhythmus, der nicht nach der
Massgabe des Augenkitzels
künstlich erzeugt wird, sondern
dem Lebensrhythmus
abgeschaut ist-zunächst einmal
gegen unsere von amerikanischen
und europäischen Filmen
geprägten Sehgewohnheiten «ver-
stösst», liegt auf der Hand. Das
hat die Filme aus Schwarzafrika
über Jahre hinweg in den Verruf
gebracht, langsam, bemühend
träge, wenn nicht gar langweilig
zu sein. Erst nach und nach -
und nicht zuletzt als eine Ge¬

genreaktion auf die Zerstückelung

des filmischen Bildes in oft
nur noch wenige Sekunden
dauernde Sequenzen und
fragmentarische Bildausschnitte,
wie sie zum Konsumanreiz im
Alltagsfernsehen praktiziert wird
- haben wir gelernt, den Reichtum

und die Kraft der Bilder im
afrikanischen Film zu erkennen.
Filme wie «Yaaba» oder «Zan
Boko» werden deshalb für viele
Europäer zu Entdeckungsreisen
in eine neue und andere, aber
keineswegs weniger kunstvolle
Welt des Kinos.

Das «Erfinden» einer neuen
und eigenständigen Filmsprache

als eine mögliche Alternative

zum europäischen und
amerikanischen Film ist eigentlich

umso erstaunlicher, als die
Exponenten des schwarzafrikanischen

Films ihre Ausbildung
just nicht im eigenen Kontinent,
sondern in Frankreich, Grossbritannien,

in der Sowjetunion
usw. absolviert haben. Es zeugt
von ihrer Verwurzelung in den
eigenen Traditionen und vom
hartnäckigen Suchen nach der
eigenen kulturellen Identität,
dass sie der prägenden
Beeinflussung durch ihre Ausbildung
- mit Ausnahmen natürlich -
nicht einfach erlegen sind. «Ich
verstehe das nicht», sagte etwa
der deutsche Produzent und
Filmschaffende Joachim von
Mengershausen, «da absolvieren

diese Regisseure eine
Filmschule in Moskau, Paris oder
Rom, und wenn sie wieder
zuhause sind, vergessen sie alles,
was sie gelernt haben - sie
machen etwas ganz anderes. Das
ist grossartig!» (Zitat nach Bruno
Jaeggi in «Films de l'Afrique
noire».)

Produktions- und
Distributionsprobleme

Vor Verallgemeinerung sei
allerdings gewarnt: So wenig wie es
einen einheitlichen schwarzafri-

kanischen Film-sondern Filme
aus Senegal, Mali, Burkina
Faso, der Elfenbeinküste usw. -
gibt, so wenig gibt es eine
einheitliche, verbindliche Filmsprache.

Nichts dokumentiert dies
deutlicher als etwa der bereits
1973 entstandene Film «Touki-
Bouki» (Die Reise der Hyäne)
des Senegalesen Djibril Diop
Mambéty. Dieser Film - Erinnerung

an eine ferne Jugendzeit in
fast archaischer, aber von der
neuen Zeit eingeholten Umgebung,

der Konfrontation mit
einer korrupten Bourgeoisie und
dem Traum vom Exil in Frankreich

in einem - hat in seiner
Gestaltungsweise einen geradezu

experimentellen Charakter
und orientiert sich, ohne die
eigene Tradition allerdings zu
verleugnen, am intellektuellen Stil
des brasilianischen «Cinema
Novo». So wie die Themen der
Filme von der Abrechnung mit
der Kolonialzeit und ihren
Spätfolgen über die Auseinandersetzung

mit der Korruption einer
neuen schwarzen Bourgeoisie
bis hin zur Beschäftigung mit
der eigenen Geschichte und
ihrer Konfrontation mit dem
Industriezeitalter variieren, so vielgestaltig

sind auch die formalen
Ausdrucksformen.

Natürlich ist die Vielfältigkeit
des schwarzafrikanischen
Filmschaffens zunächst einmal
bewundernswert. Zu leicht wird
dabei allerdings vergessen,
dass sie auch Ausdruck der
Isolation ist, in der sich fast jeder
Filmschaffende befindet. Für
einen Europäer, wurde anlässlich
des Locarneser Seminars
festgehalten, sei es in der Regel
einfacher, afrikanische Filme zu
sehen als für die Afrikaner. Ein

Regiedebutant habe erfah-
rungsgemäss kaum mehr als
zwanzig afrikanische Filme zu
sehen bekommen, erklärte Djibril

Diop Mambéty. Das Fehlen
eines geeigneten Vertriebssystems

trägt daran die Schuld.
Dies hat nicht nur zur Folge,

15



ZMH.
dass der Gedankenaustausch
unter den Filmschaffenden
erheblich erschwert wird, es wird
dadurch auch eine effiziente
Verbreitung der Filme unter der
Bevölkerung im eigenen Kontinent

verhindert.
Aber auch auf der produktioneilen

Seite gibt es gravierende
Mängel. Ausser Burkina Faso
verfügt kein schwarzafrikanisches

Land über auch nur eine
annähernd ausreichende
Filmförderung. Die Schwierigkeit,
Filmprojekte zu finanzieren, ist
generell enorm gross. Kommt
erschwerend hinzu, dass in

ganz Schwarzafrika keine
filmverarbeitenden Betriebe existieren.

Laborarbeiten und die FHer-

stellung von Kopien müssen in

Europa in Auftrag gegeben werden,

was für die devisenschwachen

Länder eine schwere
Belastung darstellt. Die afrikanischen

Regisseure waren sich in
Locarno einig, dass der Aufbau
einer minimalen Infrastruktur für
die Produktion, aber auch die
Distribution unerlässlich ist. Ein
solcher wird indessen
paradoxerweise zum Teil gerade durch
die Förderungspolitik des
westlichen Auslandes verhindert,
weil die gewährten Kredite nicht
selten zweckgebunden sind. So
richtet sie Frankreich immer
wieder in der Form von
Laborkrediten aus.

Dass bei den anhaltenden
Schwierigkeiten, deren Ende
vorläufig kaum abzusehen ist,
die Koproduktion nicht nur
innerhalb Afrikas, sondern auch
mit europäischen Ländern eine
zunehmend bedeutendere Rolle
zu spielen beginnt, liegt auf der
Hand. Für eine solche
Zusammenarbeit plädierte nicht nur
Gaston Kaboré, der in dieser
Hinsicht bereits über einschlägige

Erfahrungen verfügt und
als Generalsekretär des
Panafrikanischen Cineastenverbandes
(FEPACI) die elementaren
Interessen seiner Kolleginnen und
Kollegen wahrnimmt, sondern

auch Djibril Diop Mambéty, der
allerdings auch warnende
Worte fand: Es dürfe dabei
keine Professionalisierung im
Sinne einer Verwestlichung des
afrikanischen Films stattfinden;
denn «wir wollen einen nützlichen

Film, einer der uns dient».
«Yaaba» von Idrissa Oue-

draogo, eine Koproduktion Burkina

Fasos, Frankreichs und der
Schweiz, darf in diesem
Zusammenhang als ein in seinem
Ergebnis erfreuliches Beispiel
angesehen werden. Pierre-Alain
Meier möchte ihm mit seiner
Produktionsgesellschaft
«Thelma» ein weiteres folgen
lassen. Mambétys Projekt «Hyènes»,

eine zumindest im
Drehbuchstadium hochinteressante
afrikanische Version von Friedrich

Dürrenmatts «Der Besuch
der alten Dame», soll von der
Schweiz mitproduziert werden.

Die Koproduktion mit
schwarzafrikanischen
Filmschaffenden kann dann
fruchtbarwerden, wenn sie nicht nur
unter dem Aspekt eines wohl
noch lange Zeit herrschenden
produktioneilen Notstandes ge-
wissermassen als Hilfeleistung
für eine künstlerisch aufstrebende

Filmkultur erfolgt,
sondern im Zeichen eines zumal für
uns bitter notwendigen kulturellen

Austausches erfolgt.

Judith Waldner

Yaaba

Burkina Faso, Frankreich,
Schweiz 1989
Regie: Idrissa Ouedraogo
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 89/268)

«Eins, zwei, drei, vier, fünf,
sechs, sieben,...»; nein, viel
Melodie tönt nicht, zählt man in

Deutsch auf zehn oder weiter.
Geradezu langweilig und eintönig

klingt es sogar, hat man
noch das Zählen der beiden
Kinder in «Yaaba» im Ohr. Sie
zählen, wie das Kinder wohl
überall tun, um die Zeit zu messen,

die gewartet werden muss,
bis beim Versteckspiel gesucht,
beim «Fangis» nachgerannt
werden darf. Ihr Zählen in der
More-Sprache ist wie ein Lied,
eine Melodie voller verhaltener,
leiser Poesie - Detail in einem
Film voller verhaltener, leiser
Poesie. So leise, dass hierzulande

mediengewohnte Augen
und Ohren (und wer hat die
nicht) «Anlaufzeit» brauchen,
um den Reichtum dieses Filmes
zu sehen und zu hören.

«Yaaba» handelt in einem
kleinen Dorf in Burkina Faso,
erzählt in ruhigem Fluss verschiedene

ineinander verwobene
Geschichten aus dem dörflichen
Leben. Geschichten, die früher
begonnen haben, ohne dass im
Film ihre Anfänge erläutert würden,

Geschichten, die über den
Film hinaus dauern - fast ist's.

16


	Schwarzafrikanisches Kino

