Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 41 (1989)

Heft: 9

Artikel: Herausforderung oder Blasphemie?
Autor: Ulrich, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-931539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-931539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz Ulrich

Herausforde-
rung oder
Blasphemie?

=
=
b = |

=
=

=
2
IQ
i)
==

Immer wieder kommt es zu
heftigen Kontroversen, wenn
Filme aus ungewohnter oder pro-
vokativer Sicht religiose Themen
aufgreifen. Besonders brisant
wird es, wenn dabei Sexualitat
mit im Spiel ist. Beispiele solch
umstrittener Filme sind Bergmans
«Schweigeny, Bufiuels «Viri-
dianay, Pasolinis «Teorema,
Achternbuschs «Das Gespensty
und Godards «Je vous salue, Ma-
rien. Ausserst heftig waren die
Proteste gegen Martin Scorseses
«The Last Temptation of Christy.
Die letzte Versuchung Christi be-
steht in diesem Film darin, dass
der sterbende Christus in einer
Traumsequenz am Kreuz von Sa-
tan versucht wird, das gewahnli-
che Leben eines Ehemannes und
Familienvaters zu fuhren, anstatt
nach dem Willen des Vaters
durch den Opfertod die Mensch-
heit zu erlosen. In diesem Beitrag
wird versucht, einige Aspekte der
Rezeption des Films und der Aus-
einandersetzung mit ihm zu be-
leuchten.

Noch bevor Martin Scorseses
Film «The Last Temptation of
Christ» (vgl. ZOOM 18/88) im
August letzten Jahres Premiere
hatte, kam es in den USA zu ei-
ner an Ausmass und Intensitat
ungewohnlich heftigen Protest-
welle, ausgeldst von evangeli-
kalen, fundamentalistischen
und konservativ-katholischen
Kreisen. Es wurden Uber
zweieinhalb Millionen Protest-
briefe verschickt, Tausende von
Christen demonstrierten, Fern-
sehprediger heizten die Kam-
pagne an, die sogar antisemiti-
stische Zuge annahm, weil der
Vorsitzende der MCA, der Mut-
terfirma der Universal Pictures,
die den Film produzierte, ein
Jude ist (Plakataufschrift von
Demonstranten vor den Univer-
sal-Studios: «Jldische Filme-
macher hassen Jesus»). Gemas-
sigtere kirchliche Stellungnah-
men, wie etwa jene des Erz-
bischofs John Quinn von San
Francisco, fruchteten wenig.
Obwohl auch er dem Film eine
Entwirdigung zentraler christli-
cher Glaubensgrundlagen vor-
warf, riet er an einer Teilnahme
an den Protestaktionen ab, weil
dadurch nur die Neugierde auf
den Film verstarkt wirde. Seine
Befurchtung war durchaus be-
gruandet: In nur drei Tagen und
nur neun Kinos spielte «The Last
Temptation of Christy in den
USA und Kanada rund 400000
Dollar ein. Der unerwartete Er-
folg des Films (er war nach jah-
relangen Produktionsproblemen
und mit fur Hollywood relativ
geringen Mitteln realisiert wor-
den) muss denn auch zum gros-
sen Teil auf diese Protestaktio-
nen aus christlichen Kreisen zu-
rickgeflhrt werden.

Die schrille und teilweise hy-
sterische Hetze gegen Scorse-
ses Film schwappte auch nach
Europa Uber, wo es ebenfalls —
wiederum bevor der Film zu se-
hen war — zu organisierten Pro-
testaktionen kam, wobei meist
einfach die polemischen Vor-

wiirfe aus Amerika bernom-
men wurden. Am Festival von
Venedig konnte der Film erst
gezeigt werden, als eine Klage
wegen Gotteslasterung von ei-
nem Gericht als gegenstandslos
abgewiesen worden war. Als
der Film dann auch in die Kinos
gelangte, eskalierten die Prote-
ste bis zu Bombendrohungen
und Gewaltanschlagen. In Paris
kam es zu Schlagereien vor den
Kinos, zu Tranengasanschlagen,
zu einer Brandstiftung mit vier-
zehn Verletzten; in mehreren Ki-
nos konnte der Film nur unter
Polizeischutz gezeigt werden.
Besonnener, aber klar und deut-
lich wurde der Film auch von
evangelischen und katholischen
kirchlichen Instanzen kritisiert
und abgelehnt (z.B. von OCIC,
Bischofskonferenzen in der
BRD, Italien, Polen und der
Schweiz).

Proteste

In einer Publikation der Filmbe-
ratungsstelle Wiesbaden (FBW)
und der Freiwilligen Selbstkon-
trolle der Filmwirtschaft (FSK)
wurden erstmals Zuschriften an
die beiden Institutionen stati-
stisch ausgewertet und analy-
siert (Steffen Wolf/Else Wolf,
Martin Scorseses Film Dje letzte
Versuchung Christi. Dokumen-
tation/Analyse von Zuschriften
an FBW und FSK, Wiesbaden
1989). FBW und FSK haben ins-
gesamt 1574 Zuschriften erhal-
ten, davon 224 auf Sammel-
listen (mit insgesamt 10792
Unterschriften). 88,9 Prozent
der Unterschriften entfallen auf
Gruppeninitiativen. Aber auch
bei den 1350 «individuellen» Zu-
schriften beruhen fast 90 Pro-
zent auf vorgefertigten und zen-
tral verbreiteten Texten. Die den
Sammellisten beigefligten Pro-
testschreiben kénnen auf sechs
Quellentexte zurtickgefihrt wer-
den. 63 Prozent der Unterschrif-
ten lassen sich evangelischen,



Anonyme Briefe als Teil einer
Hetzkampagne gegen den
Kinobesitzer in Biberach/Riss
(BRD). der in seinem Kino
«The Last Temptation of
Christ» spielte.

47 Prozent katholischen Chri-
sten zuschreiben.

Noch nie habe «die soge-
nannte Basisy, stellt Steffen
Wolf fest, «in so breitgestreuter
und massiver Form versucht,
gegen einen Film zu protestie-
ren und dessen Auffihrung lan-
desweit zu verhindern, respek-
tive zu behindern.» Von einer
«systematischen Vorverurtei-
lung kénne man insofern spre-
chen, weil fast 98 Prozent aller
Protestschreiben verfertigt und
versandt (wurden), bevor in der
Bundesrepublik Gberhaupt je-
mand die Mdglichkeit hatte, den
inkriminierten Film zu sehen!»

Obwohl die massiven Prote-
ste.zahlreiche Kinobesitzer ver-
anlassten, die Terminierung des
Films riickgangig zu machen,
wurde «Die letzte Versuchung
Christi» mit 50 (spater erhoht auf
60) Kopien gestartet. Auch in
der BRD trug die Protestwelle zu
einem (allerdings kurzen) Erfolg
des Films bei: Vom 10. Novem-
ber bis Ende Dezember 1988
wurden 216240 Besucher ge-
z&hlt. Zu gewalttatigen Zwi-
schenféllen wie in Frankreich
und Griechenland kam es in der
BRD nicht, wohl aber zu massi-
ven Einschichterungsversuchen
gegen Kinobesitzer, beispiels-
weise in Biberach/Riss: Vor
dem Start des Films gingen
Dutzende von Briefen mit Bitten
und Drohungen, den Film nicht
zu spielen, ein. Wahrend der
Spielzeit wurde nicht nur jeden
Abend vor dem Kino ein Altar
mit Kreuz und Marienstatue auf-
gebaut und Gebetswache ge-
halten (was durchaus legitim
ist), sondern es kam auch zu
verwerflichen Aktionen: ein An-
schlag mit Sachbeschadigung,
viele Anrufe mit Drohungen und

5&{__%#2;1«9: /@r .‘,‘LQA&..".MLJLJ_M

/f/mcu . gdman /(u#er qéq% es nw/—
| ,4/1& ..(E'lncJ‘, ﬁé%:ac.r&// __/G;m.f O;eﬂ-‘?f?[
| ZG/'-’M .614»: Goﬂ'és fcﬁo‘pﬁr msn,_é/mme/ qnc/
Em/C - umv’c_ez_/%srwz Jeses Cﬁa:ﬁf_auﬁ e
: WQ/le fc&q«c/&cé.ﬁlc Bl cund Uhoise zea belerds era.
.. Mr c//ﬁ .r‘ﬁﬂ/ or. 5’01%! mremx/ écécr ﬁ//n«zﬂ

{Cé*{f Q[,{‘ f’Lq“ ‘.{/_

ué/ef aé« 541'{( em boker faéuzxéw ﬂm&fdcé. i/
é!frl' emam/&/g Ven(’a.é« K ps

5' a/eme, 7_e .oud’;ez.aéf

Be..(“;zle,. -.-/11

obszénen Beleidigungen, eine
Mord- und eine Bombendro-
hung sowie zwei ultimative
Branddrohungen. Der Kinobe-
sitzer erhielt jedoch auch «Dut-
zende von Anrufen und Briefen
von Mitbirgern, die sich mit mir
solidarisch erklaren. Ungezahlte
Kinobesucher, die mich auffor-
dern, «durchzuhalten) und nicht
(nachzugebeny».

Ahnliches wie in der BRD er-
eignete sich auch in der
Schweiz. Auch hier lief die (or-
ganisierte) Vorverurteilung des
Films auf Hochtouren. Die Eid-
genodssische Demokratische
Union (EDU) deponierten auf
der Bundeskanzlei in Bern

34201 Unterschriften gegen den
Scorsese-Film. Er sei «das Got-
teslasterlichste, was dem Zu-
schauer je geboten wurdey.
CVP-Standerat Jakob Schonen-
berger (SG) reichte eine Inter-
pellation ein, da der Film gunter
dem Deckmantel kiinstlerisch-
freiheitlichen Schaffens die reli-
giose Uberzeugung der Mehr-
heit des Schweizer Volks ver-
letzt und der Lacherlichkeit
preisgibt». Die beiden kirchli-
chen Filmstellen (Evangelischer
Filmdienst, Bern, und Katholi-
sches Filmburo, Zurich) und die
bischoflichen Ordinariate erhiel-
ten zahlreiche Protestbriefe. In
zwei Kantonen, Wallis (hier gab

3



Die letzte Versuchung Christi:
Idyllisches Familienleben an-
statt Opfertod am Kreuz.

es eine Bombendrohung) und
Glarus, wurde der Film verbo-
ten. Der Verleih Universal Inter-
national Pictures in Zirich und
einige Kinobesitzer wurden ein-
geklagt. Bis auf eine (im Kanton
Basel-Land), die noch héngig
ist, wurden alle Klagen abge-
wiesen.

Gestartet wurde der Film mit
zwolf Kopien, das Einspiel-
ergebnis wird vom Verleih als
«gut» bezeichnet. Dank der Pro-
testaktionen erhielt der Film viel
«Gratiswerbung». Allerdings
veranlassten sie auch eine
Reihe von Kinobesitzern, auf
eine Auffihrung des Films «frei-
willig» zu verzichten, beispiels-
weise in Luzern. Der Kinobesit-

4

¥
WL

zer in Zug, der sich, nicht zuletzt
durch den Druckversuch eines
Stadtrats herausgefordert, ent-
schloss, den Film zu zeigen, und
zehn Tage lang ein volles Kino
hatte, machte ahnliche Erfah-
rungen wie der Kinobesitzer von
Biberach: Gebetswachen vor
dem Kino (besonders aktiv war
auch hier wie an anderen Orten
und vor allem in der BRD die
Evangelische Marienschwe-
sternschaft aus Darmstadt), Be-
schimpfungen und Drohungen
(Deponierung von Mist vor dem
Kino). Der Kinobesitzer, der ne-
ben den Protesten ebenfalls viel
Aufmunterung und Unterst(t-
zung erlebte, bezeichnet die
Auseinandersetzung um den
Scorsese-Film als durchaus
«spannendy; als belastend em-
fand er vor allem die anonymen
Beschimpfungen und Drohun-
gen Uber sein Privattelefon.

Denunziationen statt Dialog

Im Zusammenhang mit Filmen
wie Achternbuschs «Das Ge-
spensty, Godards «Je vous sa-
lue, Mariey und insbesondere
«The Last Temptation of Christy
ist auch das katholische Film-
blro ins Visier besorgter, verun-
sicherter und empaorter Christen
geraten. Obwohl diese Filme im
ZOOM und in anderen Publika-
tionen durchaus kritisch bespro-
chen wurden, ohne sie gleich
als gotteslasterlich zu verdam-
men, wurden sie zum Anlass
genommen, um die Arbeit des
Filmburos, die sich bei weitem
nicht auf Filmbesprechungen
beschrankt, zu diffamieren. Wie
es einer perfiden und alles an-
dere als christlich zu nennenden
Tradition entspricht, suchten
diese Kritiker nicht das (mundli-
che oder schriftliche) Gesprach



mit dem FilmbUro und seinen

Mitarbeitern, sondern setzten
dessen wichtigsten Geldgeber,
das Fastenopfer, unter Druck,
ohne dessen Beitrage das Film-
biro (wie andere kirchliche In-
stitutionen) nicht arbeiten
kénnte. Um das Fastenopfer zu
veranlassen, die finanzielle Un-
terstitzung des Filmburos so zu
reduzieren, dass seine Weiterar-
beit gefédhrdet ist, drohten Pfarr-
herren damit, die Spenden-
gelder der Glaubigen nicht mehr
dem Fastenopfer zu Uberwei-
sen, sondern anderweitig zu
verwenden.

Ganz abgesehen davon, dass
eine solche Denunziationspolitik
jeden innerkirchlichen Dialog
zum Erliegen bringt, grenzt es
an blinde Boswilligkeit und
Rechthaberei, wegen einiger
(durchaus diskutabler) Stellung-
nahmen zu umstrittenen Filmen

eine in langjahriger Arbeit auf-
gebaute Tatigkeit pauschal zu
verurteilen. Denn diese Arbeit,
die fur die Vermittlung zwischen
Kirche und Welt in unserer sa-
kularisierten Konsum- und Me-
dienwelt von der Kirche selbst
(durch Enzykliken und Konzils-
dekrete) als unerlésslich hinge-
stellt wird und eine der grossen
pastoralen Herausforderungen
unserer Zeit darstellt, steht im
Dienste einer «kulturellen Dia-
koniey, die durch den Auftrag
bestimmt wird, das Film- und
Medienangebot aufgrund des
christlichen Welt- und Men-
schenbildes zu sichten und zu
werten. Dabei muss auch diese
kirchliche Medienarbeit den ver-
anderten Zeitumstdnden, dem
Bewusstseinswandel in Kirche
und Gesellschaft und der sich
stirmisch entwickelnden Me-
dienlandschaft Rechnung tra-

gen, will sie nicht zur Wirkungs-
und Bedeutungslosigkeit ver-
kimmern. Das verkennen einige
kirchliche Gruppen, die das Rad
zurtckdrehen und an die Stelle
einer kritischen, sachkompeten-
ten und mit Argumenten ge-
fuhrten Auseinandersetzung au-
toritare Verbote und Verurteilun-
gen, die sich meistens kontra-
produktiv auswirken, setzen
mdchten.

Um kein Missverstandnis auf-
kommen zu lassen, sei hier klar
und deutlich festgehalten: Jeder
Christ, ob Laie, Theologe oder
Bischof, hat das Recht, einen
Film wie «The Last Temptation
of Christy» abzulehnen, dagegen
zu protestieren und als Glaubi-
ger offentlich dagegen Zeugnis
abzulegen. Aber ebenso deut-
lich ist zu sagen: Nie dirfen Dif-
famierung oder Gewalt an die
Stelle des Uberzeugens treten,

5



um die Auffassungen anderer
zu verandern, und weder die
Vernunft noch eine Glaubens-
Uberzeugung verleihen einen
Monopolanspruch auf die
Wabhrheit. Dieser Grundsatz der
Nachstenliebe und Toleranz, der
in jeder menschenwurdigen Ge-
sellschaft, insbesondere in einer
pluralistischen Demokratie, un-
abdingbar ist, war und ist immer
wieder in Gefahr, vergessen und
missachtet zu werden. Die
schrecklichen, blutigen Folgen —
Ketzerverfolgungen, Inquisition,
Kreuzzlige, Glaubenskriege, He-
xenverbrennungen — gehdren zu
den diustersten und schandlich-
sten Kapiteln der Kirchenge-
schichte. Wer zum Schutz sei-
nes Glaubens einen Menschen
verketzert, bedroht oder zum
Tode verurteilt, der verteidigt
nicht den Glauben, sondern ver-
ketzert, bedroht oder totet einen
Menschen. Dass sich Christen
durch den Scorsese-Film und
Moslems durch das’Rushdie-
Buch in ihren religiosen Gefih-
len verletzt fuhlen, ist durchaus
begriindet und verstandlich.
Das rechtfertigt aber in keinem
Fall Diffamierungen und Ge-
walttatigkeiten und schon gar
nicht das von Khomeini dber
Rushdie verhangte Todesurtell.

Argumente Pro und Contra

Es ist das Recht und die Pflicht
der Kirchen, darauf zu achten,
dass das Evangelium unver-
félscht und wahrhaftig verkin-
det wird. So stellte sich die
Schweizer Bischofskonferenz
hinter eine ablehnende Stel-
lungnahme von Pierre Mamie,
Bischof von Lausanne, Genf und
Freiburg, in der es heisst: «Der
Film wollte ein anderes Gesicht
Christi aufzeigen. Dies ist nicht
gelungen. Gewisse Stellen aus
dem Film sind obszon und fur
die Augen eines Christen uner-
traglich (...) Man wollte die
Menschheit des Sohnes Gottes,

6

TV: Sendung iiber Scorsese

Das ZDF-Filmforum von Bodo
Friindt und Rolf Thissen am
17.Mai, 23.25 Uhr, befasst sich
mit Martin Scorseses Themen,
Motiven und Obsessionen

seine Zweifel, seine Angste zei-
gen. Aber man machte aus ihm
einen stindigen Menschen.
Nach dem katholischen Glau-
ben kannte Jesus keine Versu-
chung, die ihren Ursprung in
seinem Herz genommen hétte
(..)»

Diese negative Stellung-
nahme ist ebenso zu respektie-
ren wie die positive des Franzo-
sen Jacques Gaillot, Bischof von
Evreux, nach dessen Ansicht
der in aller Welt scharf verur-
teilte Film «ernsthafte Fragen
zur Auferstehung Christi und zu
seiner Menschwerdung stellt.
Ich respektiere diesen Film, der
einen Christus zeigt, der
schwach und zart ist, aber auch
gewalttatig, und der es uns er-
laubt, seine Person zu hinterfra-
geny.

Etwas stutzig wird man, wenn
Bischof Mamie in seiner Stel-
lungnahme schreibt: «Man kann
vielleicht in einem Buch, wie
dies Kazantzakis gemacht hat,
Phantasiegebilde Uber die
Menschheit Jesu niederschrei-
ben, in einem Film jedoch kon-
nen solche Spekulationen nicht
dargestellt werden, denn Bilder
lassen dem Geheimnis keinen
Platz mehr. Sie versperren den

. Zugang zum Unsichtbaren. Es

handelt sich hier um einen sehr
langen, oft langweiligen Film,
ohne jedes Mysterium, ohne
jegliche Poesie. Gewisse Sze-
nen stellen eine Gotteslasterung
dar. (...) Ich protestiere deshalb
gegen diejenigen, die Jesus
und sein Antlitz karikiert haben .»
Es trifft wohl zu, dass Scorseses
Bilder zu trivial und zu sehr
durch die lkonografie amerika-
nischer Bibelfilme gepragt sind,
um dem Spirituellen und dem

Geheimnis wirklich Raum zu ge-
ben. Dies jedoch generell von
Bildern und Filmen zu behaup-
ten, kann weder fur die Malerei
(von Giotto Uber Griinewald und
Rembrandt bis zu Rouault und
Klee) noch fur den Film (etwa
bei Carl T. Dreyer, Luis Bufiuel,
Robert Bresson, Pier Paolo Pa-
solini und Andrej Tarkowski) zu-
treffen.

Gotteslasterlich?

Heikel ist wohl auch der Vor-
wurf der Gottesldsterung, wenn
man sich daran erinnert, dass
der Hohepriester Kaiphas, der
sich durch Jesus und seine
Lehre provoziert sah, ihn der
Gotteslasterung bezichtigte und
deshalb zum Tode durch das
Kreuz verurteilte (Matth. 24,
64-66). Ist nicht ein grosser Teil
der christlichen Bilderwelt zum
blossen Devotionalienkitsch
verkommen, ist das Kreuz nicht
zum gefalligen Schmuckgegen-
stand verharmlost worden? Be-
sassen etwa frithere Bibel- und
Jesus-Filme aus Hollywood das
«Geheimnisy, in denen die
Wunder nicht eine Frage der
Glaubenskraft, sondern der
Tricktechnik waren? Martin
Scorsese und sein Drehbuchau-
tor Paul Schrader, die mit ihrem
Film nicht wie von der Kanzel
aus Verkindigung betreiben,
sondern anhand des Romans
von Nikos Kazantzakis ihre per-
sonliche Auseinandersetzung
mit Jesus als Gott und — vor al-
lem — Mensch darlegen, haben
mit Entschiedenheit den Vor-
wurf der Blasphemie zurlickge-
wiesen. Man sollte wenigstens
ihre subjektive Ehrlichkeit ernst-
nehmen (dirfen).

Zum Problemkreis «Glaube
und Gotteslasterung» hat der
Kapuziner Dr.theol. Anton Rot-
zetter sehr bedenkenswerte An-
sichten geaussert (in «Christ in
der Gegenwarty 9/89):



Die Kunst gerét oft in den Ver-
dacht der Gottesldsterung. Dass sie
freilich oft genug genau das Gegen-
teil davon ist, némlich Bekenntnis
zur letzten Wahrheit, liegt offenbar
daran, dass Kunst in unterirdischen
Adern mit der Religion verbunden
ist und mit ihr zusammen die Spra-
che der Uberraschung spricht.

Fir Neues, Uberraschendes aber
sind viele «Fromme» zu wenig sen-
sibel. Sie vergessen das alttesta-
mentliche Bilderverbot und schei-
nen nur allzu gut zu wissen, wer
Gott hier und jetzt ist und was das
Heilige fur ein Gesicht hat. Sehr
schnell werden sie auch intolerant,
sprechen von Gotteslasterung und
greifen manchmal, was noch
schlimmer ist, zu brutaler Gewalt.
Dabei vertreten diese Leute bloss
Gewohntes, Alltdgliches, durch Kon-
vention Gewordenes, nicht aber das
Geheimnis Gottes, das immer neu
auf uns zukommt und uns unter
Umstanden aus den festgefahrenen
Geleisen wirft. (...)

Die Versuchbarkeit Jesu ist ein
Thema, dem ich mich nicht entzie-
hen kann. Ist Jesus wirklich
Mensch, wenn er nicht auch ver-
suchbar ist? Die Versuchbarkeit ge-
hort so sehr zum Menschen, dass
sie auch Jesus bekannt gewesen
sein muss. Das ist nicht einfach eine
Forderung aus heutiger Sicht, son-
dern Ergebnis biblischer Jesusbe-
trachtung (Mk 1,12; Mt 4 und Paral-
lele). Und dass Jesus auch ange-
sichts des bevorstehenden Leidens
versuchbar war, zeigt eine Stelle aus
dem Matthausevangelium (16,21 ff.),
wo Petrus Jesus vom Leidensweg
abbringen will. Allerdings wird dort
eben deutlich, dass Jesus der Ver-
suchung widersteht und das Ansin-
nen des Petrus von sich weist.

Wenn nun Scorseses Film Jesu
Versuchbarkeit unter anderem auch
auf Maria Magdalena bezieht, ist
das von einem heutigen Standpunkt
aus durchaus verstandlich. Es gibt
dagegen kein theologisches Argu-
ment. Statt den vorgezeichneten
Weg des Leidens zu gehen und den
Preis flr den Einsatz flir das Reich
Gottes zu bezahlen, konnte Jesus
doch wohl versucht gewesen sein,
ein schones idyllisches Leben mit
einer lieben Frau vorzuziehen. Erst
wenn der Film behaupten wirde,
Jesus wére der Versuchung erlegen
und hatte den Weg ans Kreuz nicht

vollendet, wiirde er dem Jesus, den
wir glauben, widersprechen.

Gotteslasterer ist nicht, wer die
Versuchbarkeit Jesu darstellt, son-
dern wer sie leugnet. Er wiirde sich
damit der spezifischen Gottesoffen-
barung verschliessen, zu der wir uns
als Christen doch bekennen.

Wir leben in einer pluralistischen
Zeit, in der sich jeder, selbst wenn
er sich nicht zur Glaubensgesell-
schaft zahlt, auf die christliche Ver-
gangenheit und auf die Bibel beru-
fen kann. Dass dabeil immer wieder
neue Sprach- und Ausdrucksformen
entstehen, neue Aussagen und Bil-
der, dirfte selbstverstédndlich sein.
Nicht immer entspricht dort alles
dem Gewohnten und Hergebrach-
ten, manches mag auch an die
Grenze des guten Geschmacks ge-
hen. Aber Gotteslasterung ist dies
nicht. Und der Glaube geht andere
Wege, als alles Ungewohnte als
Gotteslasterung zu verurteilen. Wer
in einem personalen Verhaltnis zu
Jesus Christus steht, kann durch
Uberraschende Satze und Gestalten
nicht irritiert werden. Er wird viel-
mehr in grossere Tiefen des Glau-
bens vorstossen.

Martin Scorseses Film kann
nur als eine personliche Anné-
herung an Christus verstanden
werden. Manchen mag sie das
gottliche Wesen Christi verdun-
keln, anderen vermag sie offen-
bar einen neuen Weg zu Jesus
zu 6ffnen. Der Film kann trotz
aller (berechtigter) Einwande
auch als Sehnsucht nach dem
«Andereny, nach Erlésung von
Stunde und Schuld und als Su-
che nach dem Sinn des Lebens
und Leidens gelesen werden.
Das sollte in einer Zeit, in der
die Kirchen Materialismus, Ego-
ismus, Glaubenslosigkeit und
wachsende Gleichgiiltigkeit be-
klagen mussen, nicht ganz un-
terschatzt werden. Ein etwas ab-
gedroschenes Sprichwort sagt:
«Gott schreibt gerade auch auf
krummen Zeilen.» Dies mag —
neben anderen dhnlichen Zeug-
nissen — der Brief einer Leserin
in der Basler Zeitung (5.10.88)
belegen:

(...) Ich habe den Film gesehen
und halte mich nicht fur «ein
Prachtsexemplar von Sumpfblite
aus der Gosse», wie das kirzlich
(sehr christlich) in einem Leserbrief
formuliert wurde. Auch habe ich in
dem Film keinen «durch den Dreck
gezogenen und mit Kot beworfe-
neny Gott gesehen, sondern einen
Menschen, den Menschen Jesus,
der mit seiner gottlichen Berufung
um sein Menschsein kdmpft und
der seinen Weg am Ende auch geht.

Ich personlich halte diesen Film
fir den bedeutendsten Versuch ei-
ner Anndherung an die menschliche
Wirklichkeit Christi, vielleicht auch
fir den religiésesten Christus-Film,
den ich bisher gesehen habe. Er
zeigt eine Auseinandersetzung mit
sich selber, die eben uns alle etwas
anginge. Jener Jesus, der im Film
an der Eulerstrasse gezeigt wird (der
«Wahre Jesusy), dieser ewig |a-
chelnde, nach 40 Tagen Fasten in
der Wiste immer noch Aufrechte,
dieser Sonntagsschul-Christus, den
man sich an Weihnachten unter den
Tannenbaum stellen kann, emp-
finde ich als absolut inhaltsleer und
einzig dazu geeignet, als «Herry, als
Stitze missbraucht zu werden, die
eine wirkliche Auseinandersetzung
mit sich selbst nicht mehr notig
macht. Jesus selber hat seine Zeit
aufgerissen, alte Werte und Formen
zerbrochen. Es ist zu wilinschen,
dass dieser starre Christus-Gott, den
einige Leute, wie mir scheint, in ihm
sehen, dieses «goldene Kalby, wie-
der einmal lebendig wird, im Sinne
einer Erneuerung der menschlichen
Herzen.

Ich wiirde all diesen «Christen»
warmstens empfehlen, den Scor-
sese-Film anzusehen und darlber
nachzudenken. Die meisten haben
ihn nicht einmal gesehen und verur-
teilen ihn dennoch. lhre Flugblatter
verteilen sie lieber vor Rambo-Fil-
men, vor sterbenden Bdumen, bei
Eltern, die ihre Kinder schlagen, bei
ausgewiesenen Flichtlingen — Uber-
all dort, wo Christus heute mit Fiis-
sen getreten wird. W



	Herausforderung oder Blasphemie?

