
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 41 (1989)

Heft: 9

Artikel: Herausforderung oder Blasphemie?

Autor: Ulrich, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c03

T3
03

S
-o
3
C

(C O
E *33
« GZ

JE Od
t— er

Franz Ulrich

Herausforderung

oder

Blasphemie?

Immer wieder kommt es zu

heftigen Kontroversen, wenn

Filme aus ungewohnter oder pro-
vokativer Sicht religiöse Themen

aufgreifen. Besonders brisant

wird es, wenn dabei Sexualität

mit im Spiel ist. Beispiele solch

umstrittener Filme sind Bergmans

«Schweigen», Bunuels «Viri-

diana», Pasolinis «Teorema»,

Achternbuschs «Das Gespenst»

und Godards «Je vous salue,

Marie». Äusserst heftig waren die

Proteste gegen Martin Scorseses

«The Last Temptation of Christ».

Die letzte Versuchung Christi

besteht in diesem Film darin, dass

der sterbende Christus in einer

Traumsequenz am Kreuz von Satan

versucht wird, das gewöhnliche

Leben eines Ehemannes und

Familienvaters zu führen, anstatt

nach dem Willen des Vaters

durch den Opfertod die Menschheit

zu erlösen. In diesem Beitrag

wird versucht, einige Aspekte der

Rezeption des Films und der

Auseinandersetzung mit ihm zu

beleuchten.

Noch bevor Martin Scorseses
Film «The Last Temptation of
Christ» (vgl. ZOOM 18/88) im

August letzten Jahres Premiere
hatte, kam es in den USA zu
einer an Ausmass und Intensität
ungewöhnlich heftigen Protestwelle,

ausgelöst von evangeli-
kalen, fundamentalistischen
und konservativ-katholischen
Kreisen. Es wurden über
zweieinhalb Millionen Protestbriefe

verschickt, Tausende von
Christen demonstrierten,
Fernsehprediger heizten die
Kampagne an, die sogar antisemiti-
stische Züge annahm, weil der
Vorsitzende der MCA, der
Mutterfirma der Universal Pictures,
die den Film produzierte, ein
Jude ist (Plakataufschrift von
Demonstranten vor den
Universal-Studios: «Jüdische
Filmemacher hassen Jesus»), Gemässigtem

kirchliche Stellungnahmen,

wie etwa jene des Erz-
bischofs John Quinn von San
Francisco, fruchteten wenig.
Obwohl auch er dem Film eine
Entwürdigung zentraler christlicher

Glaubensgrundlagen
vorwarf, riet er an einerTeilnahme
an den Protestaktionen ab, weil
dadurch nur die Neugierde auf
den Film verstärkt würde. Seine
Befürchtung war durchaus
begründet: In nur drei Tagen und
nur neun Kinos spielte «The Last
Temptation of Christ» in den
USA und Kanada rund 400000
Dollar ein. Der unerwartete
Erfolg des Films (erwar nach
jahrelangen Produktionsproblemen
und mit für Hollywood relativ
geringen Mitteln realisiert worden)

muss denn auch zum grossen

Teil auf diese Protestaktionen

aus christlichen Kreisen
zurückgeführt werden.

Die schrille und teilweise
hysterische Hetze gegen Scorseses

Film schwappte auch nach
Europa über, wo es ebenfalls -
wiederum bevorder Film zu
sehen war - zu organisierten
Protestaktionen kam, wobei meist
einfach die polemischen Vor¬

würfe aus Amerika übernommen

wurden. Am Festival von
Venedig konnte der Film erst
gezeigt werden, als eine Klage
wegen Gotteslästerung von
einem Gericht als gegenstandslos
abgewiesen worden war. Als
der Film dann auch in die Kinos
gelangte, eskalierten die Proteste

bis zu Bombendrohungen
und Gewaltanschlägen. In Paris
kam es zu Schlägereien vor den
Kinos, zu Tränengasanschlägen,
zu einer Brandstiftung mit
vierzehn Verletzten; in mehreren
Kinos konnte der Film nur unter
Polizeischutz gezeigt werden.
Besonnener, aber klar und deutlich

wurde der Film auch von
evangelischen und katholischen
kirchlichen Instanzen kritisiert
und abgelehnt (z. B. von OCIC,
Bischofskonferenzen in der
BRD, Italien, Polen und der
Schweiz).

Proteste

In einer Publikation der
Filmberatungsstelle Wiesbaden (FBW)
und der Freiwilligen Selbstkontrolle

der Filmwirtschaft (FSK)
wurden erstmals Zuschriften an
die beiden Institutionen
statistisch ausgewertet und analysiert

(Steffen Wolf/Else Wolf,
Martin Scorseses Film Die letzte
Versuchung Christi.

Dokumentation/Analyse von Zuschriften
an FBW und FSK, Wiesbaden
1989). FBW und FSK haben
insgesamt 1574 Zuschriften erhalten,

davon 224 auf Sammellisten

(mit insgesamt 10792
Unterschriften). 88,9 Prozent
der Unterschriften entfallen auf
Gruppeninitiativen. Aber auch
bei den 1350 «individuellen»
Zuschriften beruhen fast 90
Prozent auf vorgefertigten und zentral

verbreiteten Texten. Die den
Sammellisten beigefügten
Protestschreiben können auf sechs
Quellentexte zurückgeführt werden.

53 Prozent der Unterschriften
lassen sich evangelischen,

2



Anonyme Briefe als Teil einer
Hetzkampagne gegen den
Kinobesitzer in Biberach/Riss
(BRD), der in seinem Kino
«The Last Temptation of
Christ» spielte.

_yoiz. «ctsij£v:~. mli* c/em :

/( iÇofr/a* //«/ier i<)/ cs —tll

///j/z Se/«cSM Seh «*el«Csb//
</sm SoJiH <jößes rSde>f>Jcv

' u«c/

;SW<t ~ unse«cyt _
JÂerWL- JeS« S JCÀxxsJS4S-X( <*f

cJ/e Scheine//icislx... ««dSeSz/st^ z« ie/eta/jen./
U/t'r <j//c £(tfd tsey (//olSc£ u*tenalÙder
«tchis ils Si/qui* //
Ku/lf" ci« 6'Si Ci* /öser Sa/v«(Scher SrecMsetc-k./J

ai« i/si e/*tjitirt/l/ieS U/irlczenp ^Alr Je« Sic«.//
F/herdc/nt - 7ye St«d fez.ah lA{al«-SA«ke*icizt

drecket Ac«£/<Seite, Jcsi/t.» //,,(JaÜ /jOi Je/«er

«ich/_Spe/ie^t. /( </« /l/sdtc«t*i / ciu-6/s-l alte. J

jro/sh Sei<*«c/e -f«r ßS/emch//?/& Soeut't ftfr-
hb« geSqw/en /v«JSr«SBtherac/J/Z/ss. -J*-*

l/nthe? ejçr Sj*/fes«A rS-l J« lfsiiH/(«*(/Z. ««/
SttfltScic Ûrec-fcsetu c/e/« t. g ercch/c SlwtfJ <*>«

Gtoii er/tef/e« .//
- — f» —

etHC sbe«9 K<*H* GeMtet'nStltq/A

47 Prozent katholischen Christen

zuschreiben.
Noch nie habe «die

sogenannte Basis», stellt Steffen
Wolf fest, «in so breitgestreuter
und massiver Form versucht,
gegen einen Film zu protestieren

und dessen Aufführung
landesweit zu verhindern, respektive

zu behindern.» Von einer
«systematischen Vorverurteilung

könne man insofern
sprechen, weil fast 98 Prozent aller
Protestschreiben verfertigt und
versandt (wurden), bevor in der
Bundesrepublik überhaupt
jemand die Möglichkeit hatte, den
inkriminierten Film zu sehen!»

Obwohl die massiven Proteste

zahlreiche Kinobesitzer
veranlassten, die Terminierung des
Films rückgängig zu machen,
wurde «Die letzte Versuchung
Christi» mit 50 (später erhöht auf
60) Kopien gestartet. Auch in

der BRD trug die Protestwelle zu
einem (allerdings kurzen) Erfolg
des Films bei: Vom 10. November

bis Ende Dezember 1988
wurden 216240 Besucher
gezählt. Zu gewalttätigen
Zwischenfällen wie in Frankreich
und Griechenland kam es in der
BRD nicht, wohl aber zu massiven

Einschüchterungsversuchen
gegen Kinobesitzer, beispielsweise

in Biberach/Riss: Vor
dem Start des Films gingen
Dutzende von Briefen mit Bitten
und Drohungen, den Film nicht
zu spielen, ein. Während der
Spielzeit wurde nicht nur jeden
Abend vor dem Kino ein Altar
mit Kreuz und Marienstatue
aufgebaut und Gebetswache
gehalten (was durchaus legitim
ist), sondern es kam auch zu
verwerflichen Aktionen: ein
Anschlag mit Sachbeschädigung,
viele Anrufe mit Drohungen und

obszönen Beleidigungen, eine
Mord- und eine Bombendrohung

sowie zwei ultimative
Branddrohungen. Der Kinobesitzer

erhielt jedoch auch
«Dutzende von Anrufen und Briefen
von Mitbürgern, die sich mit mir
solidarisch erklären. Ungezählte
Kinobesucher, die mich auffordern,

durchzuhalten) und nicht
(nachzugeben»).

Ähnliches wie in der BRD
ereignete sich auch in der
Schweiz. Auch hier lief die
(organisierte) Vorverurteilung des
Films auf Flochtouren. Die
Eidgenössische Demokratische
Union (EDU) deponierten auf
der Bundeskanzlei in Bern

34201 Unterschriften gegen den
Scorsese-Film. Er sei «das
Gotteslästerlichste, was dem
Zuschauer je geboten wurde».
CVP-Ständerat Jakob Schönen-
berger (SG) reichte eine
Interpellation ein, da der Film «unter
dem Deckmantel
künstlerischfreiheitlichen Schaffens die
religiöse Überzeugung der Mehrheit

des Schweizer Volks
verletzt und der Lächerlichkeit
preisgibt». Die beiden kirchlichen

Filmstellen (Evangelischer
Filmdienst, Bern, und Katholisches

Filmbüro, Zürich) und die
bischöflichen Ordinariate erhielten

zahlreiche Protestbriefe. In

zwei Kantonen, Wallis (hier gab

3



Die letzte Versuchung Christi:
Idyllisches Familienleben
anstatt Opfertod am Kreuz.

es eine Bombendrohung) und
Glarus, wurde der Film verboten.

Der Verleih Universal
International Pictures in Zürich und
einige Kinobesitzer wurden
eingeklagt. Bis auf eine (im Kanton
Basel-Land), die noch hängig
ist, wurden alle Klagen
abgewiesen.

Gestartet wurde der Film mit
zwölf Kopien, das
Einspielergebnis wird vom Verleih als

«gut» bezeichnet. Dank der
Protestaktionen erhielt der Film viel
«Gratiswerbung». Allerdings
veranlassten sie auch eine
Reihe von Kinobesitzern, auf
eine Aufführung des Films
«freiwillig» zu verzichten, beispielsweise

in Luzern. Der Kinobesit¬

zer in Zug, der sich, nicht zuletzt
durch den Druckversuch eines
Stadtrats herausgefordert, ent-
schloss, den Film zu zeigen, und
zehn Tage lang ein volles Kino
hatte, machte ähnliche
Erfahrungen wie der Kinobesitzer von
Biberach: Gebetswachen vor
dem Kino (besonders aktiv war
auch hier wie an anderen Orten
und vor allem in der BRD die
Evangelische Marienschwe-
sternschaft aus Darmstadt),
Beschimpfungen und Drohungen
(Deponierung von Mist vor dem
Kino). Der Kinobesitzer, der
neben den Protesten ebenfalls viel
Aufmunterung und Unterstützung

erlebte, bezeichnet die
Auseinandersetzung um den
Scorsese-Film als durchaus
«spannend»; als belastend
einfand er vor allem die anonymen
Beschimpfungen und Drohungen

über sein Privattelefon.

Denunziationen statt Dialog

Im Zusammenhang mit Filmen
wie Achternbuschs «Das
Gespenst», Godards «Je vous
salue, Marie» und insbesondere
«The Last Temptation of Christ»
ist auch das katholische Filmbüro

ins Visier besorgter,
verunsicherter und empörter Christen
geraten. Obwohl diese Filme im
ZOOM und in anderen Publikationen

durchaus kritisch besprochen

wurden, ohne sie gleich
als gotteslästerlich zu verdammen,

wurden sie zum Anlass
genommen, um die Arbeit des
Filmbüros, die sich bei weitem
nicht auf Filmbesprechungen
beschränkt, zu diffamieren. Wie
es einer perfiden und alles
andere als christlich zu nennenden
Tradition entspricht, suchten
diese Kritiker nicht das (mündliche

oder schriftliche) Gespräch

4



mit dem Filmbüro und seinen
Mitarbeitern, sondern setzten
dessen wichtigsten Geldgeber,
das Fastenopfer, unter Druck,
ohne dessen Beiträge das Filmbüro

(wie andere kirchliche
Institutionen) nicht arbeiten
könnte. Um das Fastenopfer zu
veranlassen, die finanzielle
Unterstützung des Filmbüros so zu
reduzieren, dass seine Weiterarbeit

gefährdet ist, drohten
Pfarrherren damit, die Spendengelder

der Gläubigen nicht mehr
dem Fastenopfer zu überweisen,

sondern anderweitig zu
verwenden.

Ganz abgesehen davon, dass
eine solche Denunziationspolitik
jeden innerkirchlichen Dialog
zum Erliegen bringt, grenzt es
an blinde Böswilligkeit und
Rechthaberei, wegen einiger
(durchaus diskutabler) Stellungnahmen

zu umstrittenen Filmen

eine in langjähriger Arbeit
aufgebaute Tätigkeit pauschal zu
verurteilen. Denn diese Arbeit,
die für die Vermittlung zwischen
Kirche und Welt in unserer
säkularisierten Konsum- und
Medienwelt von der Kirche selbst
(durch Enzykliken und
Konzilsdekrete) als unerlässlich hingestellt

wird und eine der grossen
Pastoralen Herausforderungen
unserer Zeit darstellt, steht im
Dienste einer «kulturellen Dia-
konie», die durch den Auftrag
bestimmt wird, das Film- und
Medienangebot aufgrund des
christlichen Welt- und
Menschenbildes zu sichten und zu
werten. Dabei muss auch diese
kirchliche Medienarbeit den
veränderten Zeitumständen, dem
Bewusstseinswandel in Kirche
und Gesellschaft und der sich
stürmisch entwickelnden
Medienlandschaft Rechnung tra¬

gen, will sie nicht zur Wirkungsund

Bedeutungslosigkeit
verkümmern. Das verkennen einige
kirchliche Gruppen, die das Rad
zurückdrehen und an die Stelle
einer kritischen, sachkompetenten

und mit Argumenten
geführten Auseinandersetzung
autoritäre Verbote und Verurteilungen,

die sich meistens
kontraproduktiv auswirken, setzen
möchten.

Um kein Missverständnis
aufkommen zu lassen, sei hier klar
und deutlich festgehalten: Jeder
Christ, ob Laie, Theologe oder
Bischof, hat das Recht, einen
Film wie «The Last Temptation
of Christ» abzulehnen, dagegen
zu protestieren und als Gläubiger

öffentlich dagegen Zeugnis
abzulegen. Aber ebenso deutlich

ist zu sagen: Nie dürfen
Diffamierung oder Gewalt an die
Stelle des Überzeugens treten,

5



Zêwm,
um die Auffassungen anderer
zu verändern, und weder die
Vernunft noch eine
Glaubensüberzeugung verleihen einen
Monopolanspruch auf die
Wahrheit. Dieser Grundsatz der
Nächstenliebe und Toleranz, der
in jeder menschenwürdigen
Gesellschaft, insbesondere in einer
pluralistischen Demokratie,
unabdingbar ist, war und ist immer
wieder in Gefahr, vergessen und
missachtet zu werden. Die
schrecklichen, blutigen Folgen-
Ketzerverfolgungen, Inquisition,
Kreuzzüge, Glaubenskriege,
Hexenverbrennungen - gehören zu
den düstersten und schändlichsten

Kapiteln der Kirchengeschichte.

Wer zum Schutz seines

Glaubens einen Menschen
verketzert, bedroht oder zum
Tode verurteilt, der verteidigt
nicht den Glauben, sondern
verketzert, bedroht oder tötet einen
Menschen. Dass sich Christen
durch den Scorsese-Film und
Moslems durch das'Rushdie-
Buch in ihren religiösen Gefühlen

verletzt fühlen, ist durchaus
begründet und verständlich.
Das rechtfertigt aber in keinem
Fall Diffamierungen und
Gewalttätigkeiten und schon gar
nicht das von Khomeini über
Rushdie verhängte Todesurteil.

Argumente Pro und Contra

Es ist das Recht und die Pflicht
der Kirchen, darauf zu achten,
dass das Evangelium
unverfälscht und wahrhaftig verkündet

wird. So stellte sich die
Schweizer Bischofskonferenz
hintereine ablehnende
Stellungnahme von Pierre Mamie,
Bischof von Lausanne, Genf und
Freiburg, in der es heisst: «Der
Film wollte ein anderes Gesicht
Christi aufzeigen. Dies ist nicht
gelungen. Gewisse Stellen aus
dem Film sind obszön und für
die Augen eines Christen
unerträglich Man wollte die
Menschheit des Sohnes Gottes,

TV: Sendung über Scorsese

Das ZDF-Filmforum von Bodo
Fründt und Rolf Thissen am
17. Mai, 23.25 Uhr, befasst sich
mit Martin Scorseses Themen,
Motiven und Obsessionen

seine Zweifel, seine Ängste
zeigen. Aber man machte aus ihm
einen sündigen Menschen.
Nach dem katholischen Glauben

kannte Jesus keine
Versuchung, die ihren Ursprung in

seinem Herz genommen hätte
(...)»

Diese negative Stellungnahme

ist ebenso zu respektieren
wie die positive des Franzosen

Jacques Gaillot, Bischof von
Evreux, nach dessen Ansicht
der in aller Welt scharf verurteilte

Film «ernsthafte Fragen
zur Auferstehung Christi und zu
seiner Menschwerdung stellt.
Ich respektiere diesen Film, der
einen Christus zeigt, der
schwach und zart ist, aber auch
gewalttätig, und der es uns
erlaubt, seine Person zu hinterfragen».

Etwas stutzig wird man, wenn
Bischof Mamie in seiner
Stellungnahme schreibt: «Man kann
vielleicht in einem Buch, wie
dies Kazantzakis gemacht hat,
Phantasiegebilde über die
Menschheit Jesu niederschreiben,

in einem Film jedoch können

solche Spekulationen nicht
dargestellt werden, denn Bilder
lassen dem Geheimnis keinen
Platz mehr. Sie versperren den
Zugang zum Unsichtbaren. Es

handelt sich hier um einen sehr
langen, oft langweiligen Film,
ohne jedes Mysterium, ohne
jegliche Poesie. Gewisse Szenen

stellen eine Gotteslästerung
dar. Ich protestiere deshalb
gegen diejenigen, die Jesus
und sein Antlitz karikiert haben.»
Es trifft wohl zu, dass Scorseses
Bilder zu trivial und zu sehr
durch die Ikonografie amerikanischer

Bibelfilme geprägt sind,
um dem Spirituellen und dem

Geheimnis wirklich Raum zu
geben. Dies jedoch generell von
Bildern und Filmen zu behaupten,

kann weder für die Malerei
(von Giotto über Grünewald und
Rembrandt bis zu Rouault und
Klee) noch für den Film (etwa
bei Carl T. Dreyer, Luis Bunuel,
Robert Bresson, Pier Paolo
Pasolini und Andrej Tarkowski)
zutreffen.

Gotteslästerlich?

Heikel ist wohl auch der
Vorwurf der Gotteslästerung, wenn
man sich daran erinnert, dass
der Hohepriester Kaiphas, der
sich durch Jesus und seine
Lehre provoziert sah, ihn der
Gotteslästerung bezichtigte und
deshalb zum Tode durch das
Kreuz verurteilte (Matth. 24,

64-66). Ist nicht ein grosser Teil
der christlichen Bilderweitzum
blossen Devotionalienkitsch
verkommen, ist das Kreuz nicht
zum gefälligen Schmuckgegenstand

verharmlost worden? Be-
sassen etwa frühere Bibel- und
Jesus-Filme aus Hollywood das
«Geheimnis», in denen die
Wunder nicht eine Frage der
Glaubenskraft, sondern der
Tricktechnik waren? Martin
Scorsese und sein Drehbuchautor

Paul Schräder, die mit ihrem
Film nicht wie von der Kanzel
aus Verkündigung betreiben,
sondern anhand des Romans
von Nikos Kazantzakis ihre
persönliche Auseinandersetzung
mit Jesus als Gott und - vor
allem - Mensch darlegen, haben
mit Entschiedenheit den
Vorwurf der Blasphemie zurückgewiesen.

Man sollte wenigstens
ihre subjektive Ehrlichkeit
ernstnehmen (dürfen).

Zum Problemkreis «Glaube
und Gotteslästerung» hat der
Kapuziner Dr. theol. Anton Rot-
zetter sehr bedenkenswerte
Ansichten geäussert (in «Christ in
der Gegenwart» 9/89):

6



Die Kunst gerät oft in den
Verdacht der Gotteslästerung. Dass sie
freilich oft genug genau das Gegenteil

davon ist, nämlich Bekenntnis
zur letzten Wahrheit, liegt offenbar
daran, dass Kunst in unterirdischen
Adern mit der Religion verbunden
ist und mit ihrzusammen die Sprache

der Überraschung spricht.
Für Neues, Überraschendes aber

sind viele «Fromme» zu wenig
sensibel. Sie vergessen das alttesta-
mentliche Bilderverbot und scheinen

nur allzu gut zu wissen, wer
Gott hier und jetzt ist und was das
Heilige für ein Gesicht hat. Sehr
schnell werden sie auch intolerant,
sprechen von Gotteslästerung und
greifen manchmal, was noch
schlimmer ist, zu brutaler Gewalt.
Dabei vertreten diese Leute bloss
Gewohntes, Alltägliches, durch
Konvention Gewordenes, nicht aber das
Geheimnis Gottes, das immer neu
auf uns zukommt und uns unter
Umständen aus den festgefahrenen
Geleisen wirft.

Die Versuchbarkeit Jesu ist ein
Thema, dem ich mich nicht entziehen

kann. Ist Jesus wirklich
Mensch, wenn er nicht auch
versuchbar ist? Die Versuchbarkeit
gehört so sehr zum Menschen, dass
sie auch Jesus bekannt gewesen
sein muss. Das ist nicht einfach eine
Forderung aus heutiger Sicht,
sondern Ergebnis biblischer
Jesusbetrachtung (Mk 1,12; Mt 4 und Parallele).

Und dass Jesus auch
angesichts des bevorstehenden Leidens
versuchbar war, zeigt eine Stelle aus
dem Matthäusevangelium (16,21 ff.),
wo Petrus Jesus vom Leidensweg
abbringen will. Allerdings wird dort
eben deutlich, dass Jesus der
Versuchung widersteht und das Ansinnen

des Petrus von sich weist.
Wenn nun Scorseses Film Jesu

Versuchbarkeit unter anderem auch
auf Maria Magdalena bezieht, ist
das von einem heutigen Standpunkt
aus durchaus verständlich. Es gibt
dagegen kein theologisches Argument.

Statt den vorgezeichneten
Weg des Leidens zu gehen und den
Preis für den Einsatz für das Reich
Gottes zu bezahlen, konnte Jesus
doch wohl versucht gewesen sein,
ein schönes idyllisches Leben mit
einer lieben Frau vorzuziehen. Erst

wenn der Film behaupten würde,
Jesus wäre der Versuchung erlegen
und hätte den Weg ans Kreuz nicht

vollendet, würde er dem Jesus, den
wir glauben, widersprechen.

Gotteslästerer ist nicht, wer die
Versuchbarkeit Jesu darstellt, sondern

wer sie leugnet. Er würde sich
damit der spezifischen Gottesoffenbarung

verschliessen, zu der wir uns
als Christen doch bekennen.

Wir leben in einer pluralistischen
Zeit, in der sich jeder, selbst wenn
er sich nicht zur Glaubensgesellschaft

zählt, auf die christliche
Vergangenheit und auf die Bibel berufen

kann. Dass dabei immerwieder
neue Sprach- und Ausdrucksformen
entstehen, neue Aussagen und
Bilder, dürfte selbstverständlich sein.
Nicht immer entspricht dort alles
dem Gewohnten und Hergebrachten,

manches mag auch an die
Grenze des guten Geschmacks
gehen. Aber Gotteslästerung ist dies
nicht. Und der Glaube geht andere
Wege, als alles Ungewohnte als
Gotteslästerung zu verurteilen. Wer
in einem personalen Verhältnis zu
Jesus Christus steht, kann durch
überraschende Sätze und Gestalten
nicht irritiert werden. Er wird
vielmehr in grössere Tiefen des Glaubens

vorstossen.

Martin Scorseses Film kann
nur als eine persönliche
Annäherung an Christus verstanden
werden. Manchen mag sie das
göttliche Wesen Christi verdunkeln,

anderen vermag sie offenbar

einen neuen Weg zu Jesus
zu öffnen. Der Film kann trotz
aller (berechtigter) Einwände
auch als Sehnsucht nach dem
«Anderen», nach Erlösung von
Sünde und Schuld und als
Suche nach dem Sinn des Lebens
und Leidens gelesen werden.
Das sollte in einer Zeit, in der
die Kirchen Materialismus,
Egoismus, Glaubenslosigkeit und
wachsende Gleichgültigkeit
beklagen müssen, nicht ganz
unterschätzt werden. Ein etwas
abgedroschenes Sprichwort sagt:
«Gott schreibt gerade auch auf
krummen Zeilen.» Dies mag -
neben anderen ähnlichen
Zeugnissen - der Brief einer Leserin
in der BaslerZeitung (5.10.88)
belegen;

Ich habe den Film gesehen
und halte mich nicht für «ein

Prachtsexemplar von Sumpfblüte
aus der Gosse», wie das kürzlich
(sehr christlich) in einem Leserbrief
formuliert wurde. Auch habe ich in

dem Film keinen «durch den Dreck
gezogenen und mit Kot beworfe-
nen» Gott gesehen, sondern einen
Menschen, den Menschen Jesus,
der mit seiner göttlichen Berufung
um sein Menschsein kämpft und
der seinen Weg am Ende auch geht.

Ich persönlich halte diesen Film
für den bedeutendsten Versuch
einer Annäherung an die menschliche
Wirklichkeit Christi, vielleicht auch
für den religiösesten Christus-Film,
den ich bisher gesehen habe. Er

zeigt eine Auseinandersetzung mit
sich selber, die eben uns alle etwas
anginge. Jener Jesus, der im Film
an der Eulerstrasse gezeigt wird (der
«Wahre Jesus»), dieser ewig
lächelnde, nach 40 Tagen Fasten in
der Wüste immer noch Aufrechte,
dieser Sonntagsschul-Christus, den
man sich an Weihnachten unter den
Tannenbaum stellen kann, empfinde

ich als absolut inhaltsleer und
einzig dazu geeignet, als «Herr», als
Stütze missbraucht zu werden, die
eine wirkliche Auseinandersetzung
mit sich selbst nicht mehr nötig
macht. Jesus selber hat seine Zeit
aufgerissen, alte Werte und Formen
zerbrochen. Es ist zu wünschen,
dass dieser starre Christus-Gott, den

einige Leute, wie mir scheint, in ihm
sehen, dieses «goldene Kalb», wieder

einmal lebendig wird, im Sinne
einer Erneuerung der menschlichen
Herzen.

Ich würde all diesen «Christen»
wärmstens empfehlen, den Scor-
sese-Film anzusehen und darüber
nachzudenken. Die meisten haben
ihn nicht einmal gesehen und verurteilen

ihn dennoch. Ihre Flugblätter
verteilen sie lieber vor Rambo-Fil-
men, vor sterbenden Bäumen, bei
Eltern, die ihre Kinder schlagen, bei
ausgewiesenen Flüchtlingen - überall

dort, wo Christus heute mit Füssen

getreten wird.

7


	Herausforderung oder Blasphemie?

