
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 41 (1989)

Heft: 3

Rubrik: Spielfilme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zern*—
Schauplätzen der Welt. 2. Nach
dem Scheitern des Beziehungs-
experiments findet er Trost in
der stummen Zärtlichkeit Quen-
tins, als Bildermacher beginnt er
sich für seine nähere Umwelt,
seine Stadt zu interessieren. 3.

Um ganz innen, bei sich zu sein,
zieht Pierre sich in die Irrenanstalt

zurück. Auf dieser Ebene
aber versagen die Bilder des
Films. Sie erzählen diese Etappe
objektiv, die inneren Bilder
erfahren keine Steigerung mehr.
Die Versöhnung mit der Erinnerung

(das Flugzeug kann endlich

landen, der Vorwurf der
Mutter mit dem toten Kind wird
akzeptiert) bleibt Postulat. Ja

schlimmer, Léa Pools exemplarische

Erzählung suggeriert,
dass dem, der wirklich bei sich
selbst angelangt ist, die äussere
Wirklichkeit nichts mehr anhaben

kann. Für die gestohlenen
Bilder aus Nicaragua erhält
Pierre den Pulitzer-Preis, mit
diesem Geld bezahlt er den
Klinik-Aufenthalt. Diese idealistische

Auflösung der Gegensätze
unterschätzt wohl die Zähigkeit
der vorhandenen Bilderwelten,
ihre gesellschaftlichen
Verwertungszusammenhänge. Lea
Pool erzählt die Geschichte
einer Figur, die sich am eigenen
Haarschopf aus dem Sumpf
ziehen will.

Anhand ausgewählter Werke
über audiovisuelle Kultur unserer

Tage - zu erinnern wären in

diesem Zusammenhang auch
an die vielen, in Solothurn
gezeigten Künstlerporträts, zum
Beispiel über Lohse, Raetz, den
Architekten Olgiati und über
Meret Oppenheim - haben wir
zu zeigen versucht, wie schwierig

es ist, eigene Erfahrungen
mitzuteilen, Bilder als Visionen
zu entwerfen, authentische
Geschichten zu erzählen. Hinter
der Auseinandersetzung über
die Rolle des Autors und den
Versuch, in Bildern Geschichten
zu erzählen, steht letztlich die
allgemeine Frage, ob es mög¬

lich ist, einen Sinn in der
gesellschaftlichen Wirklichkeit zu
erkennen und darin die Erfahrung
als Subjekt auszubilden. Ob als
zähe Trauerarbeit oder
ironisches Spiel, ältere und jüngere
Autoren des unabhängigen
Schweizer Films geben darauf
verhalten zuversichtliche
Antworten.

SPIELFILME

Dominik Slappnig

Georgette

BRD/Schweiz 1988.
Regie: Tania Stöcklin und
Cyrille Rey-Coquais
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 89/34)

«Georgette» entstand an der
Deutschen Film- und
Fernsehakademie Berlin als Abschlussarbeit

der Schweizerin Tania
Stöcklin und des Franzosen
Cyrille Rey-Coquais.

Schon im Prolog zu «Georgette»

wird dem Zuschauer die
Grundproblematik des Filmes
präsentiert. In einer weiten
Schneelandschaft sitzen die
beiden Kinder Emile und
Georgette. Georgette fragt ihren Bruder

mit hoher Stimme: «Emile,
erzählst Du mir die Geschichte
vom Glück?», worauf Emile
seine kleine Schwester in die
Arme nimmt und antwortet:
«Der Tod kommt nach dem
Glück». Dann beginnt er zu
erzählen, dass ihm die Nachbarin
einmal gesagt habe, der richtige
Vater von ihnen beiden sei der
verstorbene Bruder ihrer Mutter,
und ihr jetziger Papa sei der
Stiefvater. Nach kurzer Pause
fragt Georgette: «Emile, heiratest

Du mich, wenn wir gross
sind?», was Emile gern bejaht.
Doch das Schicksal im Film hat

eine andere Bestimmung für die
Geschwister - obwohl oder
gerade weil Emile und Georgette,
beide schon das Produkt eines
Inzests, sich ihrerseits in tiefer
kindlicher Liebe versprechen.

Die weitere Geschichte des
Films wäre schnell erzählt,
forderte nicht die Art und Weise,
wie die beiden Regisseure mit
dem Stoff umgegangen sind,
ein genaueres Hinsehen. In einigen

markanten Bildern wird das
Heranwachsen von Georgette
und Emile gezeigt. Die
Unschuld: die beiden Geschwister
wohlig umschlungen im weissen

Bett vor weissem Hintergrund.

Die Trennung: der
Familientisch mit dem unbeweglich
sitzenden, abstossenden
Stiefvater, unterlegt mit dem Off-
Kommentar, dass Emile von den
Eltern in eine Militärschule ins
Ausland und Georgette in eine
Klosterschule geschickt werden.
Die Klosterschule: Georgette
sitzt apathisch da mit langen
Zöpfen, Pausbacken und Pik-
keln im Gesicht.

Tania Stöcklin und Cyrille
Rey-Coquais verstehen es
vortrefflich, für eine Idee das richtige

Bild zu finden. Die Bilderflut
wird eingedämmt, Reduzieren
auf Wesentliches scheint ihr
Weg zu sein. Die nächste
Sequenz macht dies ganz deutlich:
Um der Schule zu entkommen,
heiratet Georgette einen
Apotheker. Nach kurzer und
unbefriedigter Ehe stirbt dieser an
einem Unfall. Georgette wird
unschuldig vor Gericht wegen
Gattenmordes verurteilt. Es ist nun
diese Gerichtsszene, die
meisterhaft auf das Wichtigste
reduziert ist. Die Zeugen treten
einzeln, vor schwarzem Hintergrund

mit seitlicher Beleuchtung

und in Naheinstellung
gefilmt auf. Streng wird das Prinzip
angewandt: jedem Zeugen und
seiner Aussage eine Quadrage.

Mit ebensolcher Intensität
fährt der Film fort, jedes Bild hat

genau seine Funktion, sparta-

6



Tiziana Jelmini.

nisch wird Einstellung um
Einstellung ausgewählt. So wird
die Gefängniszelle, in die Georgette

und ihre Haftpartnerin
Esmeralda eingeschlossen sind,
so gekonnt vereinfacht, dass sie
gleichsam für alle Gefängniszellen

auf dieser Welt stehen kann.
Was sich darin aber abspielt, ist
in seiner Art einzigartig und
tragisch zugleich: Georgette und
Esmeralda werden in der engen
Zelle bald einmal Freundinnen.
Kurz vor Georgettes Entlassung
wird diese aber Zeugin, wie
Esmeralda von einem geilen
Gefängniswärter brutal zusammengeschlagen

und vergewaltigt
wird. Den nahen Tod erwartend,
bittet Esmeralda ihre Freundin,
für sie Rache zu nehmen am
Männergeschlecht. Die Verfilmung

von Esmeraldas Sterben
erinnert in Bildkomposition und
Schauspielführung an frühe
Murnau-Filme.

Tania Stöcklin und Cyrille
Rey-Coquais bedienen sich sehr
selektiv der heutigen Mittel des
Films. Im Dschungel der neusten

technischen Möglichkeiten
verzichten sie bewusst (und
zum Teil sicher auch aus finan¬

ziellen Gründen) auf Effekthascherei,

um ursprüngliche
Formen wiederzufinden. Im strengen

Reportagestil des
Hollywoodkinos der vierziger Jahre
erzählen sie, wie Georgette mit
raffinierten Mitteln Mann um
Mann verführt und vergiftet. Alles

noch delikater macht die
Tatsache, dass Georgette, nachdem

der Mann das tödliche Gift
schon im Körper hat, nicht von
ihm ablässt, und ihn noch zum
Beischlaf verführt, bevor dieser
dann für immer entschläft.
Wenigstens da bewahrheitet sich
für den Mann der Ausspruch
Emiles im Epilog: DerTod
kommt nach dem Glück.

Aber auch für Georgette ist
die Zeit bald abgelaufen. In ihrer
Stadt grassieren die wildesten
Gerüchte, was die Todesursache

der vielen kürzlich verstorbenen

Männer sein könnte
(bewusst wurde übrigens im Film
auf eine räumliche und zeitliche
Situierung verzichtet). Panik
ergreift die Bevölkerung. Die
Polizei kommt Georgette auf die
Spur. Durch einen letzten glücklichen

Zufall findet sie endlich
zu Emile. Aber das langerwartete

Wiedersehen gerät zur
Qual, denn Georgette hat ihr
trauriges Handwerk soweit per¬

fektioniert, dass sie nun mit
giftigen Küssen tötet. So bleibt es
den beiden verwehrt, sich auf
dieser Welt zu vereinen: Emile
wird als Deserteur erschossen,
und Georgette stürzt sich unter
den fahrenden Zug. Erst im Jenseits

können sie sich nun küssen,

aber eine Frage bleibt zum
Schluss: Kommt der Tod wirklich

nach dem Glück? Für Georgette

und Emile hat es jedenfalls

auf Erden kein Glück gegeben,

und im Jenseits sieht es
auch nicht gerade gemütlich
aus: Schneelandschaft. Der
Kreis ist geschlossen. Die
Geschwister sind für ewig zusammen,

doch im kalten Weiss
gefriert sogar der langersehnte
Kuss - Pechvögel könnte man
die beiden nennen.
Vogelgezwitscher ist es auch, das den
Film einleitet-dumpfe Töne
nun zum Schluss. Überhaupt ist
die Tonebene von zentraler
Bedeutung: Von A bis Z
kontrapunktisch eingesetzt, wird
versucht, mit bizarren und schrillen
Klangbildern (Geige, Flöte,
Ziehharmonika und Schlagzeug), die
Aussagen auf der Bildebene zu
demontieren. Bild und Ton
zusammengesetzt vermitteln so
dem Zuschauer den Eindruck,
an einer nie ganz ernst gemeinten,

aber um so tragischeren
und längst vergangenen Sagenwelt

teilzunehmen.
Sicher, der Film hat auch

seine Schwächen. Er verliert
sofort an Intensität, wenn Ereignisse

zu naturalistisch gezeigt
werden. Dies geschieht
beispielsweise bei der Verhaftung
Emiles und seiner anschliessenden

Erschiessung. Für Bruchteile

fällt hier der Film in sich
zusammen und gerät zur Farce.
Auch der Off-Kommentar -
obwohl sparsam eingesetzt -
könnte noch eine Spur
zurückhaltender sein. Georgettes
Innenleben würde für den
Betrachter dadurch nur gewinnen.

Dies soll dem Film in keiner
Weise Abbruch tun. Georgette

7



ist ideal besetzt und wird von Ti-
ziana Jelmini ausgezeichnet
gespielt. Wie einer Gottesanbeterin

in Fangstellung muss ihr
jeder Mann ins Netz gehen. So ist
die Szene, in der Georgette den
hübschen Matrosen umbringt,
von einer faszinierenden Schönheit.

«Du bist schöner als der
Tod» haucht sie ihrem Liebhaber

zu, nachdem sie ihm bereits
ein vergiftetes Praliné serviert
hat. Zusammen sinken sie am
nahen See auf den Boden, und
Georgette führt den Matrosen,
sich um die eigene Achse
drehend, eng umschlungen in den
sanften Tod. Das Ende von
Robert Bressons «Mouchette»
kommt einem dabei unweigerlich

in den Sinn, und auch in

«Georgette» entzieht sich die
Frau zum Schluss ihrem
schrecklichen Dasein durch
Suizid.

Den beiden Regisseuren
gelang mit «Georgette» ein
beachtliches Erstlingswerk (mal
abgesehen von den schon
realisierten Kurzfilmen). Ein grosses,
ich würde fast sagen unschweizerisches

Thema wurde auf
unkonventionelle und prägnante
Weise aufgegriffen und gekonnt
umgesetzt. Durch Brechung
entstand so eine völlig neue,
künstliche Wirklichkeit. Dass Ta-
nia Stöcklin und Cyrille Rey-Co-
quais bei ihrer Arbeit nicht ganz
unbeeinflusst waren von den
neusten Werken von Leos Carax
und David Lynch, sei zum
Schluss als Behauptung
dahingestellt. Es bleibt jedenfalls zu
hoffen, dass ein gelungener
Erstling für die beiden keine
Hypothek für ihr weiteres
Filmschaffen darstellt.

Guido Münzel

La loi sauvage
(Das wilde Gesetz)

Schweiz 1988

Regie: Francis Reusser
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 89/39)

«Wann ist ein Mann ein Mann?»
Über die Frage, die sich Herbert
Grönemeyer lauthals stellte, hat
nun auch Francis Reusser einen
Film gedreht und versucht, eine
Antwort zu finden: Der Mann
wird in unserer Gesellschaft erst
dann zu einem richtigen Mann,
wenn er lernt, sich den Anforderungen

des Alltags zu stellen
und sich auch mit Macht und
Gewalt auseinanderzusetzen. Er

muss schon mal einstecken und
austeilen können, souverän und
selbstbewusst auftreten, aber
auch Emotionen zulassen. Jean,
der melancholische Softie aus
Reussers «Seuls» (1981) muss
endgültig abtreten. Mit ihm die
quälende Weinerlichkeit und
sein narzisstischer Lebensüber-
druss.

In «La loi sauvage» findet
Jean in Luc (Lucas Belvaux) vorerst

zwar ein Pendant. Ein junger

Mann, der mit sich nicht
zurechtkommt und sich mitunter
so hasst, dass er sein eigenes
Fotoporträt zerreisst. Das hat
seine Freundin Léna (Hélène
Lapiower) von ihm geschossen,
mit der er auch nicht zurechtkommt,

weil sie ihn in ihrer
reifen Lebensfähigkeit und
Unabhängigkeit weit übertrifft.

Überhaupt scheint Léna - die
ausgeprägteste Frauenfigur in
Reussers Streifen - den Prozess
der Selbstfindung schon längst
hinter sich gelassen zu haben.
Sie strotzt nur so vor Selbstvertrauen,

steht mit beiden Füssen
auf dem Boden und als Fotografin

hat sie einen Beruf, in
welchem sie sich kreativ entfalten
kann. Sie ist es, die den Freund
in seine Geschichte stösst. Der

Lucas Belvaux und Michel
Constantin: Schüler und
Initiationsmeister.

Autor zeichnet in ihrer Rolle
seine Vertreterin postmoderner
Weiblichkeit schlechthin. Die
emanzipierte, von einer
erotischen und geheimnisvollen
Aura umgebene junge Frau wird
für den Mann zur Leitfigur, ihre
Liebesfähigkeit zum ursprünglichen

Antrieb seiner Selbstbefreiung.

Das weibliche als
auslösendes und ordnendes Prinzip?

Luc, ob seinem pazifistischen
Idealismus auch Gandhi
genannt, steht seiner Freundin in
hilfloser Seltbstverachtung
gegenüber. Natürlich verliert er sie
vorübergehend, denn sein
Erwachsenwerden muss erst noch
initiiert werden, und «La loi
sauvage» beschreibt nichts anderes
als den modernen Ritus männlicher

Initiation. Seinen Meister
findet Luc in Victor (Michel Con-

8



stantin), mit dem ihn seine
Geliebte unfreiwillig zusammenführt:

«Seltsam, hierfliessen
zwei Flüsse zusammen, aber die
Farben vermischen sich nicht»,
sagt Victor unten am Fluss zur
verzweifelten Léna. Nach einer
Schlägerei mit zwei Halbstarken
landen Victor und Luc im
Gefängnis.

Warum sie wegen einer
solchen Lappalie nun Monate im
Knast absitzen sollten, wird
überhaupt nicht einsichtig. Die
Dramaturgie bringt die
Geschichte jedoch weiter, der
Initiationsritus kann beginnen,
Meister und Schüler finden sich
gemeinsam in eine winzige
Zelle gepfercht. Victor wird für
Luc zu einem Vater, der ihn in

der unbarmherzigen Hackordnung

des Strafvollzugs zu
bestehen lehrt. Der Abgebrühte
bietet dem Jüngeren Schutz,
dieser verrichtet dafür die
niedere Dienstbotenarbeit. Langsam

führt Victor seinen Lehrling,

der die störrische Naivität langsam

ablegt. Die wahre Aufgabe
wird für Luc die Auseinandersetzung

mit Macht und Gewalt.
Deren Strukturen gilt es zu
durchschauen. Léna schickt den
beiden tiefgründige, mystische
Bilder weiter Flusslandschaften,
welche mit den Einstellungen
der Erzählebene kontrastieren:
Die kalte Enge der halboffenen
Vollzugsanstalt und eine öde
Kiesgrube als Arbeitsplatz
vermitteln die Atmosphäre existentiellen

Ringens. Za-Zen im
Knastmilieu.

Spätestens jetzt wird das lautlose

Dahinplätschern des Films
offensichtlich. Die Symbolik
wirkt vordergründig, nicht zwingend

und die Handlung verliert
ihre erzählerische Dichte. Es

gelingt dem Regisseur nicht, die
mythologische Parabel zur vollen

Entfaltung zu bringen. Peinlich

wirkt, wie Francis Reusser
versucht, Ursachen von Macht
und Gewalt zu erhellen. Max
(Jean Boissery), der Gefängnisaufseher,

verkörpert dabei das
Prinzip des Bösen. Mit seinen
Gefangenen spielt er wie die
Katze mit den Mäusen,
wohlwissend, dass diese ihm nicht
entwischen können. Dass es
ihnen schlussendlich doch
gelingt, treibt ihn zur Raserei. In

einem psychologischen Schnellkurs

erklärt der Autor, was einen
Menschen dazu bringen kann,
andere Leute so sadistisch zu
schickanieren. Max lebt mit seiner

schwerbehinderten Frau

(Marie-Luce Felber) in einer
symbiotischen Hass-Liebe
zusammen. Sie könnte ohne ihn
nicht überleben, er muss seine
Frustration an seinen Gefangenen

kompensieren.
Natürlich folgt nach erfolgreichem

Übertritt ins Erwachsenendasein

die Reise. Der Held
muss sich in Einsamkeit und
Freiheit bewähren. Die gemeinsame

Flucht führt Victor und Luc

- mit Léna nun zu dritt- über
die Grenze gegen Süden, dem

Meer entgegen, wo sich die
Geliebten wiederfinden und sich
der Meister verabschiedet: «On
ne se quitte pas, on se sépare».
Vielleicht fährt er übers Meer.
Michel Constantin hat seine
Rolle als Vorbild jedenfalls
einfühlend und sympathisch erfüllt.

Worin nun die eigentliche
Bewährung für Luc bestanden hat,
macht dieser Schluss nicht
deutlich. Möglich, dass sie erst
noch bevorsteht. Die
Geschichte verliert sich in der
unendlichen Weite der See und
wird damit beliebig und
unverbindlich.

Früher, da gingen die
Schweizer zum Bahnhof, sind
aber schliesslich doch nicht
abgefahren. Heute stehen sie nach
langer Reise am Meer und wissen

nicht weiter.

Samuel Helbling

Lichtschlag

Schweiz 1988.

Regie: Daniele Buetti
und Danielle Giuliani
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 89/38)

Getroffen von einem Stein, der
aus dem Nichts geflogen
kommt, einem «Stein des An-
stosses» im besten Sinne,
begeben sich Erdmann und
Sandmüller auf Erkenntnissuche. In

ihnen erwacht plötzlich ein
Forschungstrieb, der in einer
eigentlichen Sammelwut gipfelt.
Deshalb sind sie, die zuvor am
Meer sitzend untätig dem Treiben

anderer zugeschaut und
dabei in ihrer spinnigen
Verbohrtheit über Gott und die Welt
sinniert haben, nun aufgebrochen,

die Welt neu zu ordnen.
Die Hintergründe sowie die

Geschichte der beiden bleiben
im Dunkeln. Erdmann und
Sandmüller könnten früher Be-

9



Versponnen in die chaotische
Ordnung der eigenen Welt
oder Die Welt mit den Augen
zweier skurriler Erkenntnissucher

betrachtet.

amte gewesen sein, erfährt man
einmal. Verbunden durch eine
kumpelhafte Freundschaft
ziehen sie sich von der Gesellschaft

zurück, um sich ganz
ihrer neuen Beschäftigung zu
widmen. In der Abgeschiedenheit

können sie nun ihre
Verrücktheiten und absurden Ideen
leben. Alles Vorgefundene wird
angeschleppt und sortiert:
Seien es Versteinerungen, Be-
tonsäulen, Schallplatten, Zahnräder

undsoweiter. Ganze
Müllhalden werden durchforscht. In

ihrem Forschungstrip sind die
beiden unermüdlich. Überall
vermuten sie Zusammenhänge
und Verbindungen. Alles ist voll
Bedeutung und scheint einen
höheren Sinn zu haben. In ihrer
bekloppt naiven Art unterhalten
sie sich bei der Arbeit bestens.

Wie ein «Deus ex machina»
taucht ab und zu die Figur
Lichtschlag auf und pfuscht ihnen
ins Werk. Er ist ebenfalls ein
«Verrückter». So unvermittelter
auftritt, verschwindet er auch
wieder. Er spielt mit den beiden,
ärgert sie auch und treibt mit

seinen Auftritten die Geschichte
vorwärts.

Je mehr sich Sandmüller und
Erdmann bei ihrer «Forschungstätigkeit»

gemeinsam abmühen,
desto enger und fast symbio-
tisch wird ihre Beziehung. Keiner

kann mehr ohne den andern
leben. Ein kurzer Trennungsversuch

nach einer Auseinandersetzung

erweist sich als Illusion.
Der Sisyphusarbeit einmal

überdrüssig geworden, be-
schliessen sie, ihre Sammlung
zu räumen. Alles wird aus dem
Fenster geworfen. Lichtschlag
wird dabei unbeabsichtigt unter
einem Betonklotz begraben.

Und Erdmann und Sandmüller?

Die leben ihren Alltag weiter,

führen absurde Gespräche
und hängen erhabenen Gedanken

nach. Den einen sieht man
ein Auto demontieren, während
der andere Maulwurfhügel in

die Luft sprengt...
Der dramaturgische Ablauf in

«Lichtschlag» ist geradlinig und
frei von jeglicher Belastung
durch inhaltliche Tiefgründigkeit.

Eine konkret fassbare
Botschaftwill der Film denn auch
nicht vermitteln. Am eindrücklichsten

sind die einzelnen Ta-
bleaus (z. B. die Betonsäulenruinen

in der Landschaft oder

die Gartenzwergkolonie auf
dem Fussballfeld), entlang
denen sich die Geschichte entwik-
kelt, festgehalten von einer ruhigen,

immer distanzierten
Kamera. Gegenüber den starken
Bildern fällt die Sprache ab. Die
gespielte Naivität in der Sprache

wirkt meist gekünstelt. Der
lakonische Dialog zwischen
Sandmüllerund Erdmann ist
manchmal ganz witzig und
amüsant, tönt aber oft einfach
platt. Die Slapstick-Einlagen in
der zweiten FHälfte des Films
wirken deplaziert.

Einige werden in der
Geschichte, inspiriert von Gustave
Flauberts «Bouvard et
Pécuchet», dieser spielerisch-komischen

Schilderung einer ständigen

Flucht vor Selbsterkenntnis
in Wichtigtuerei, ein interessantes

Sinnbild für den
Wissenschaftsbetrieb oder die menschlichen

Tätigkeiten schlechthin
sehen. So nach dem Motto:
Alles, was der Mensch auch
immer unternimmt, die Welt zu
ordnen, stets produziert er von
neuem Chaos. Andere
wiederum werden darin nur höheren

Blödsinn finden. Aber
«Lichtschlag» kann auch als
Film über zwei skurrile
Lebenskünstler betrachtet werden, die
einfach ihren überdrehten und
immer etwas ver-rückten Ideen
nachleben und dabei nicht
unglücklich sind.

Ob «Lichtschlag» der cleverste

Spielfilm an den diesjährigen

Solothurner Filmtagen
gewesen sei, wie ein Kritiker
meinte, bleibe dahingestellt. Mit
seiner Vordergründigkeit und
Unverbindlichkeit passt der Film
jedenfalls bestens zum
«postmodernen» Zeitgeist.

10


	Spielfilme

