
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 40 (1988)

Heft: 16

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antonio Gattoni

Ironweed

USA 1987.

Regie: Hector Babenco
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/234)

Eisern sind in der heutigen Zeit
nicht nur First Ladies, US-Präsidenten

und ihre politischen
Grundsätze, eisern in ihrem
Überlebenswillen müssen vor
allem die Leute sein, die unter
den wirtschaftsfördernden, aber
gleichzeitig mit Sozialleistungs-
abbau verknüpften Massnahmen

zu leiden haben, wenn sie
nicht kläglich im Morast ihres
Elends versinken wollen. In

Amerika hat die Zahl der
Verwahrlosten, der Penner, Trinker
bereits beängstigende
Ausmasse angenommen. Dies hat

sogar Hollywood veranlasst,
neben den Lebensverfilmungen
Prominenter, den grossangelegten

Kriegs- und Fantasyoperas
und den in Mode stehenden
fatalen Yuppiestreifen, nicht nur
dem «Dirty Dancing» zu frönen,
sondern auch die dirty people
selbst auf die Leinwand zu bannen.

Ironweed heisst im Amerikanischen

eine untilgbare
Unkrautpflanze, «ein völlig nutzloses

Ding, wertlos selbst für die
eigene Spezies» (Drehbuchautor

William Kennedy), womit in
einem weniger botanischen
Sinne auf die unterste der
gesellschaftlichen Unterschichten

angespielt wird. «Ironweed»
behandelt denn auch das Schicksal

einer Gruppe von Säufern
und Pennern, die für die
elementarsten Bedürfnisse wie
Hunger, Durst, Schutz vor Kälte
einen bitteren, aussichtslosen
Kampf ausfechten müssen. Wie
Unkraut gehören sie zum eisernen

Bestandteil eines
Gesellschaftssystems und sind sogar
in einem besonderen Ausmass
die Ausgeburt und der Spiegel
desselben.

Für die Regie von «Ironweed»
hat Hollywood keinen Geringeren

als Hector Babenco ausgewählt.

Der brasilianische Regisseur

argentinischer Herkunft be¬

sitzt reichlich Erfahrung, wenn
es um die filmische Zustands-
beschreibung Verwahrloster
geht: Sein erster Filmerfolg
«Pixote» (1980, ZOOM 13/82) ist
eine erschütternde Studie über
das von Gewalt geprägte Klima
in den Erziehungsheimen
Jugendlicher in den Vorstädten
Säo Paulos. Für seinen nächsten

Film «Beijo da a mulher
aranha» (Der Kuss der Spinnenfrau.

1985, ZOOM 24/85) konnte
Babenco bereits amerikanisches

Kapital beanspruchen.
Die clever gefilmte Geschichte
von den zwei grundverschiedenen

Gefängnisinsassen, die
über die vermittelnde Kraft einer

18



I JZ^ypiCi

phantastischen Gegenwelt eine
tiefe Beziehung zueinander
finden, avancierte in unseren
Breitengraden zu einem «noctur-
nen» Kultfilm.

Babenco scheint nun selber
dem verführerischen Kuss der
hollywoodschen Spinnenfrau
erlegen zu sein. Ganz im Gegensatz

zu «Der Kuss der Spinnenfrau»,

bei dem es Babenco
gelang, die dramaturgische Spannung

mit einem einzigen Dekor,
der Gefängniszelle, und der
subtilen Detailenthüllungsarbeit
der Kamera aufzubauen, ist
«Ironweed» prätentiös angelegt,
kommt als gestelzter Starfilm
daher.

Schon bei den ersten Szenen
fällt mir der radikale Widerspruch

zwischen Form und
Thematik negativ ins Auge. Vor
einer kaltgrauen Mauerwand liegt
neben säuberlich arrangiertem
Unrat ein Mann zusammengekrümmt

am Boden. Das Häuflein

Mensch steht auf, windet
sich - von der pathetisch
fahrenden Kamera begleitet —

schleppend der düsteren Wand
entlang vorwärts und torkelt
schliesslich besoffen, wie er
scheint, in eine verlassene
Strasse (in stilvollem Dämmerlicht

ausgeleuchtet), während
die Kamera sich mondän in
Kraneshöhe hievt. Sieht man dann

Gestrandete Aussenseiter,
dargestellt von den Megastars
Meryl Streep und Jack
Nicholson.

die Hauptfigur, den Säufer Francis

Phelan, in Grossaufnahme,
entdeckt man hinter dem
unrasierten Gesicht mit den
geschwollenen Tränensäcken und
den fettigen, von einem schäbigen

Hut verdeckten Haaren den
Megastar Jack Nicholson.
Schlotternd vor Kälte drängt er
sich an ein Pennerfeuer.

Gemeinsam mit seinem
schwerfälligen Freund Rudy
(Tom Waits), der sich mit
Bärengesten brüstet, wenigstens einmal

im Leben etwas gratis
bekommen zu haben, nämlich die
Krebskrankheit, nimmt Phelan
einen Gelegenheitsjob als
Totengräber auf dem Friedhof an,
um das Überlebens- und Saufgeld

für den nächsten Tag
zusammenzukratzen. Mit dem
verdienten Geld lungern sie durch
kalte Strassengruften und miefige

Barinnereien, wo sie ihre
überflüssige Zeit mit Alkohol
noch flüssiger machen. Bei der
Heilsarmee bekommen die beiden

neben der Predigt, die sie
heilsam wenig interessiert, eine
warme Gratissuppe. Dort trifft
Phelan seine schlurfende
Pennerliebe Helen, dargestellt von
der geschickt mit Dreck bemalten

und mit alten Klamotten
ausstaffierten Meryl Streep. Das
heruntergekommene Liebespaar

bezieht seine Lebenskraft
weitgehend aus den
Erinnerungskübeln der Vergangenheit,
von wo sie noch ein letztes
Restchen Lebenswürde abzapfen.

In den raffinierten Rückblenden

und den sehnsüchtigen
Traumszenen, die nahtlos in die
Realität hineingreifen, schimmert

erstmals Babencos grosses

Können durch. In einer grell
beleuchteten Bar trägt Helen
melancholisch ein Lied aus der

19



ZOVhi—
Zeit ihrer Radiokarriere vor. Die
Kamera bleibt lange Zeit hart
auf ihrem verlebten Gesicht,
dann schlängelt Helen sich
plötzlich singend an applaudierenden

Gästen vorbei. Wenn die
Kamera sich wieder auf ihr
Gesicht richtet merkt der
Zuschauer, dass der Erfolg nur
Phantasie war. Niemand beachtet

sie.
Ähnlich brillant arrangiert sind

die Erinnerungen Phelans,
wiederum in schummrig-gelbes
Licht getaucht. Während einer
rüttelnden Strassenbahnfahrt
sitzt Phelan unvermittelt einem
Mann mit knallweissem Anzug
gegenüber, den er mit Erschrek-
ken als den Streikbrecher identifiziert,

den er in jungen Jahren
während einer Demo mit einem
gezielten Steinwurf erschlagen
hat. Noch erdrückender plagt
ihn das tödliche Unglück mit
seinem Sohn Gerald. In
angetrunkenem Zustand liess er das
Baby von der Wickelkommode
fallen, sodass es sich das
Genick brach. Die Toten belagern
mit derZeit regelrecht seine
Phantasie. Je mehr er sich für
seine Taten schuldbewusst zu
rechtfertigen sucht, desto häufiger

erscheinen sie.
Der einsame Höhepunkt des

Films ist Phelans kurzer Besuch
bei seiner Frau und seinen
andern Kindern. Mit einem
differenzierten Sinn für bedeutsame
Details zeigt Babenco den
behutsamen. wortkargen Verste-
hensprozess, durch den Phelan
und seine Frau sich gegenseitig
in ihrer Andersartigkeit akzeptieren

lernen. Ein Baseballhandschuh

erinnert Phelan an die
zukunftsträchtigen Tage seiner
Baseballzeit. Gerade dieses für ihn
wertvolle Erinnerungsstück
macht er seinem älteren Sohn
zum Geschenk. Eine Geste, die
dem Jungen mehr bedeutet als
ein Haufen verlorener Worte
von Seiten seines Vaters, Worte,
die er im nachhinein doch nicht
verstehen würde. Der Junge

spürt, dass sein Wunsch nach
Rückkehr des Vaters eine
Unmöglichkeit darstellt. Das
Geschenk des Vaters hat ihm den
Blick in eine Welt eröffnet, für
die es kein Zurück gibt. Phelans
Weg sind die öden Strassen,
sein Heim die tristen Bars, und
sein Versteck die dreckigen
Häusernischen, bevölkert mit
Pennern, die seine Weltteilen.

Draussen setzt sich sein
Happening mit dem Tod auf
schicksalshafte Weise fort: Sein
Freund Rudy wird bei einem
nächtlichen Bürgerwehrüberfall
auf ein Bretterhüttendorf der
Penner erschlagen, und Helen
stirbt einsam in einer Absteige.
Die Dauerpräsenz des Todes
erscheint bei Babenco als
leitmotivische Metapher. Bereits das
Einführungsbild mit dem
bedrohlich-schwarzen Umriss
einer Lokomotive kündigt das
Todesmotiv an (ähnlich der
erlösenden Todesphantasie der
Spinnenfrau). Im Verlauf des
Films sind es dann die schrillen
Lokomotivpfiffe auf der
Tonspur, die jeweils den Tod einer
Figur assoziativ begleiten.

«Ironweed» ist die filmische
Adaption des gleichnamigen
Erfolgsromans von William
Kennedy. Der Ex-Journalist
Kennedy fand lange Zeit keinen Verlag,

der sein Manuskript druk-
ken wollte, bis ihm dank Saul
Bellows Unterstützung und
einem Werbetrick - er baute
«Ironweed» nachträglich in eine
Trilogie über die Heimatstadt
Albany ein - ein Riesenerfolg
und schliesslich sogar der Pulit-
zerpreis beschieden war. Der

ganze Albany-Zyklus zeichnet
am Beispiel verschiedener
Randexistenzen das Leben während

der Depressionszeit der
dreissiger Jahre nach. Durch die
getreue Wiedergabe des
Pennerslangs gelingt es
Kennedy, seine stilisierten Figuren
in ein glaubwürdiges
sozialgeschichtliches Umfeld zu stellen.
Der Film jedoch spart sich alle

sozialen und historischen
Bezüge aus, beschränkt sich ganz
auf die kunstvolle Charakterisierung

und psychologische
Auslotung seiner Figuren. Die sozialen

Probleme der Wirtschaftskrisenzeit

werden nirgends auch
nur angetönt.

Erstaunlich eigentlich, wenn
man bedenkt, dass Babenco mit
«Pixote» ein politisch heisses
Eisen auf eine radikal-direkte Art
angepackt hat. «Ironweed» ist
vielleicht gerade wegen seiner
Starschauspieler zu einem ma-
nirierten Individualdrama prominenter

Spielwut geworden. Das
Interessante an den Figuren,
ihre Erinnerungen, Träume und
Sehnsüchte geht im theatralischen

Leerraum der Geschichts-
losigkeit, der sozial-historischen
Bezugslosigkeit verloren.
Darüber kann auch die bravouröse
Schauspielerleistung, vor allem
von Jack Nicholson (mit
unglaublichen Nuancen, ohne
Grimassen auskommend), nicht
hinwegtäuschen.

Matthias Loretan

Anita - Tänze des
Lasters

BRD 1987.

Regie: Rosa von Praunheim
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/198)

Das Heilige, die Aura des Göttlichen,

kann zuweilen unangenehm

berühren, überfordern.
Die ausgelassenen Tänze der
Messdiener in ihren Röcken,
ihre wilden Keilereien in der
Sakristei, die Witze der Theologiestudenten

über die
festgeschnürten Dogmen, die Zoten
katholischer Männer über die
Jungfräulichkeit Mariens, ja die

20



als Ermahnung gemeinten
Schreckensgeschichten der
Geistlichen, zu was der in der
Hostie präsente Leib Christi
schon missbraucht worden sei,

- sie alle sind Versuche, das
Hohe auf ein menschliches
Mass zu bringen, es dem Laster,
dem Verbotenen auszusetzen
und gerade durch die Blasphemie

es zu provozieren, hervorzutreiben.

«Die sieben Todsünden». Unter

diesem Titel hat das Fernsehen

DRS Anfang der achtziger
Jahre eine themengebundene
mehrteilige Reihe an Schweizer
Filmemacher vergeben. Die sittlich

verbindlichen Erfahrungen
respektive Werte, die mit diesen
christlichen Lasterregistern ex
negativo seit dem frühen Mittelalter

geschützt werden sollten,
orteten die meisten zeitgenössischen

Autoren gerade in jenen
Zonen, die heute als Disfunktio-
nalität gebrandmarkt werden.
Die Faulheit wird zu einer
souveränen Tugend des Widerstandes

in einer nach Leistung
genormten Zeit, die Wollust zu
einer unserer Zivilisation längst
abhanden gekommenen Gnade
der Ausschweifung: Leiber,
gefangen in kalkulierten
Freizeitvergnügen, malträtiert durch
den Zwang, fit zu sein.

Überhaupt die Leiber. Sie
können sein das Gefäss einer
Seele, Ausdruck eines geistreich

gelebten Lebens, Ebenbild
Gottes. Und doch bleibt die
Beseeltheit eines Körpers an den
Stil einer Lebensgeschichte, an
eine Person gebunden. Wo sie
von ihr abgelöst, verallgemeinert

zur idealen Norm erklärt
wird, gerät sie zum Zwang. Im
Namen von höheren Werten
wird dem Körper eine minderwertige

Rolle zugemutet. Das
Ergebnis dieser Geschichte ist
das Zweierlei, der Dualismus
von Seele und Körper, Herz und
Genital, Liebe und Sexualität,
Oben und Unten. Diese feindlichen

Gegensätze machen er¬

pressbar: Was der Mensch ist
sein Leib, das hat er nur noch,
und er hat es, um daraus etwas
Anderes, Besseres zu machen:
die Ehe, die platonische Freundschaft,

das Zölibat, den an die
Maschine angepassten
Leistungsmenschen.

Die wirkungsvollsten Repliken

auf die idealistische
Körpermissachtung geschehen kaum
in Worten, schon eher in
Bildern, am wahrscheinlichsten in

Ausdruckshandlungen, in Tänzen

auch, im Vollzug dessen,
was als Lastergebrandmarkt
wird. Das wusste schon der
griechische Philosoph Diogenes.

Im wohl ersten Happening
unserer Zivilisation erhob er
Einspruch gegen das aristokratische

Seele-Seele-Spiel ebenso
wie gegen Liebesverhältnisse,
in denen der einzelne, um der
Sexualität willen, sich unters
Beziehungsjoch begibt. Auf dem
Marktplatz zu Athen befriedigt
sich der plebejische Sexualkyni-
ker vor aller Augen selbst. Er

lehrt damit die sexuelle
Selbstgenügsamkeit als ursprüngliche
Möglichkeit des einzelnen. In

seiner «Kritik der zynischen
Vernunft» betrachtet Peter Sloter-
dijk deshalb die Masturbation
als ein «intim philosophisches
wie moralisches <Problem>: Sie
bedeutet im Libidinösen, was
Selbstreflexion im Geistigen
ist... Wenn einer kommt, der
dem Menschen die Tierbasis
ausreden möchte, muss der Ky-
niker seinem Gegner beweisen,
wie kurz der Weg von der Hand
zum Glied ist. Kam nicht der
Mensch erst durch seinen
aufrechten Gang in die Lage, dass
er seine Hände genau in der
Höhe seiner Genitalien fand? Ist
nicht der Mensch - anthropologisch

gesprochen - das mastur-
bierende Tier? Kann sein Autar-
kiebewusstsein nicht, mehr als
allgemein vermutet, von der
eben erwähnten Folge des
aufrechten Ganges herrühren?»

Mit höhnischem Lächeln ver¬

körpert Diogenes seine
Provokation, das «Böse». Doch sehen
wir einmal vom Affront ab, so
entdecken wir eine Person, deren

Geist sich in seinen Leib
weit vorgewagt hat. Ein sehr
verletzbares irdisches Wesen
also. Von seinem körperlichen
Ende wissen wir nichts Verlässliches.

Auf dem Hintergrund der
abendländischen Geschichte
der Triebunterdrückung mag für
Diogenes' Ausgang folgende
Anekdote wahr sein: dass er
wie ein räudiger Hund mit Steinen

weggejagt wurde und
jaulend eingegangen ist.

II.

Stilisiert in Zeitlupe. Eine Frau,
in hochgeschlossenem
Nerzmantel und mit leicht erhobenem

Kinn, einen Mann im
Schlepp, macht die letzten
Schritte entlang der Theke einer
Nobelbar, bevor sie kurz vor deren

Ende stillsteht. Sie knüpft
ihren Nerz auf und steht da -
splitternackt, ihr Gesicht
schneeweiss gepudert, die Lippen

knallrot geschminkt. In

überschwenglicher Gestik und
einem Anflug höhnischen
Lachens renkt sie den Oberkörper
nach rechts, zurück zu ihrem
Begleiter, der mittlerweile ebenfalls

nackt dasteht. Die
Handbewegungen des Kellners, der mit
einem weissen Tuch ein Glas
ausreibt, erlahmen. Fassungslose,

gebannte Gesichter der
Gäste. Schreiende Grimassen,
gespenstisch, da akustisch ihrer
Stimme beschnitten. Und erst
mit einiger Verzögerung fallen
ihnen die Worte ein. Geschriebene

Worte. Stummfilmtitel.
Verkeilte Grobheiten. Verzückte
Entrüstungen.

Die Facette aus Rosa von
Praunheims kaleidoskopartiger
Hommage an Anita Berber,
verruchte Exzentrikerin und
berühmt berüchtigte Nackttänzerin
im Berlin der zwanziger Jahre,
will provozieren. Der Film ruft
Erinnerung wach, lässt Anitas

21



Skandal in unserer Zeit vor
unseren Augen auferstehen: Sie
liebte Männer, Frauen und sich
selbst. Sie spritzte Morphium
und schnupfte Kokain. Am
Schluss verreckte sie jämmerlich

in einem Kreuzberger
Krankenhaus.

Die babylonische Orgiastik
der zwanziger Jahre: Der Weltkrieg

war aus und für die
Deutschen verloren: Patriotismus,
Zucht und Ordnung des alten
wilhelminischen Kaiserreichs
waren überführt als verführerische,

tödliche Ideale: die
formale Demokratie machte aus
jedem Bürgereinen kleinen
König; seine Allmachtsphantasie
jedoch wurde enttäuscht durch
die Gleichschaltung der Körper
in den Massengräbern des Krieges,

an den Maschinen in den
Fabrikhallen; wem nicht der
Hunger seinen Leib krümmte,
der haute auf den Putz und
tobte sich aus in selbstvergessener

Ausgelassenheit.
Zynischer Nihilismus und surrealistischer

Protest waren wie ver-
schwistert. Kurzum: Als der
Geist der zwanziger Jahre sich
einen Körper suchte, da fand er
den üppigen Leib der Anita Berber.

Im Gegensatz zum
schlitzohrigen Realismus der Bürger
war für sie der hedonistische
Protest allerdings mehr als eine
Episode.

Das «Kunstwerk Anita» - ihr
Leib - lässt sich allerdings nicht
einfach zu neuem Leben erwek-
ken, indem ihre vita bloss
filmisch re-inszeniert, ihre Tänze
des Lasters bloss neu choreo-
graphiert werden. Eine nostalgische

Rekonstruktion verbietet
sich, weil sich damit nur jenes
nackte Missverständnis wiederholen

könnte, deren tragisches
Opfer die femme fatale selbst
geworden ist. Ihr Leib, ihr
aggressiver, ja obszöner Tanz, ihr
rauschhafter Lebensstil waren
künstlerischer Ausdruck einer
verzweifelt geilen
Selbstbehauptung. Grosse Teile des auf-

Expressionistische Körpersprache:
Ina Blum und Mikael

Honesseau.

geklärt bürgerlichen Publikums
vermochten darin jedoch nur
ausgefallene Tricks einer
pornografischen Show zu erkennen.
«Du Topsau», ein lüsterner Zuruf
aus dem Publikum, wurde zu
ihrem Markenzeichen. Die blosse
Inszenierung dieses Spektakels,
gar seine spekulative filmische
Vermarktung für die Voyeure
der achtziger Jahre, wären
unmoralisch.

Aber auch die kritische
Rekonstruktion als historisches
Sittengemälde ist Rosa von Praunheims

Sache nicht. Er will die
Erfahrung der Gestrigen nicht
einfach so arrangieren, dass
sich bei den Überlebenden der
Gegenwart der Eindruck einstellen

könnte, Geschichte werde
für sie inszeniert, damit sie daraus

lernen könnten, - und die
Spirale des Fortschrittes drehe
sich immer weiter. Eine solche
Bagatellisierung, ja Ausbeutung
von Geschichte wird den unerfüllt

gebliebenen Hoffnungen
der Toten nicht gerecht. Das
durch Anita verkörperte Glücks¬

versprechen sowie sein
tragisches Scheitern müssen deshalb

im Stil einer rettenden Kritik

respektive Ästhetik für
unsere Zeit aufgehoben werden.

III.

Doch wie die Provokation Anitas

für unsere Zeit vergegenwärtigen?

Praunheim huldigt ihr auf
Umwegen, erweckt sie mit zwei
Anita-Darstellerinnen zu neuem
Leben. In schwarzweissen
Tonfilmszenen verlängert Lotti Huber

als gealterte Anita deren
Lebensgeschichte fiktiv in die
Gegenwart. In ihrem Wahnsinn,
die berühmte Künstlerin zu sein,
provoziert sie auf dem Berliner
Ku'damm entsetzte Passanten,
denen sie ihr nacktes Hinterteil
entgegenstreckt. Der Ort, an
den die herrschende Ordnung
solche Verrücktheiten versorgt,
ist das Irrenhaus. Dort, in
klinischer Verwahrung also, überlebt
heute das Versprechen Anitas:
die Verwandlung des menschlichen

Ichs in ein körperliches
Ich. In einer Art narzisstischem
Taumel aktualisiert es sich geradezu

in der Figur der Lotti.
Aus Lottis Perspektive in der

Nervenklinik, als Delirium einer
Gemütskranken werden Anitas

22



Leben, ihre Tänze des Lasters
imaginiert. Ästhetisch abgesetzt
von den Schwarzweissbildern
der Gegenwart, sind die Erinnerungen

an die Vergangenheit in
eine synthetische Kunstwelt
eingetaucht: Ihre Stilmittel sind die
grossen Gesten des Tanzes, die
expressionistische Körpersprache,

die Bilderbuch- und
Spruchblasen-Dramaturgie des
Stummfilms, die aperspektivischen

Dekors und die grellen
Farben - mit Ausnahme der
letzteren alles stilistische
Anspielungen an den deutschen
expressionistischen Stummfilm
der zwanziger Jahre.

Der stilistische Kontrast trennt
die Zeitebenen und ist doch
zugleich Mittel, die innere
Verwandtschaft zwischen den beiden

Anita-Figuren aufscheinen
zu lassen. Lotti Fluber als
alternde Anita-Nachfolgerin in

trüber Gegenwart und teilweise
auch in der erträumten Vergangenheit

bewegt sich in einer Art
Jetzt-Zeit auf beiden Ebenen.
Sie, Praunheims 75jähriger Star
(etwa aus «Unsere Leichen
leben noch» 1981 und «Horror va-
cui» 1984), ist dabei eine
wunderbare Selbstdarstellerin, eine
starke Persönlichkeit, die gar
nicht imstande gewesen wäre
oder sich geweigert hätte,
etwas anderes als ihre Stärke, ihre
Naivität, ihre Gefühle darzustellen.

Was sie vorspielt, ist das
Spiel ihrer Wünsche.

Praunheim mit seinem be-
wusst einfältigen Voyeurismus,
seiner schillernden Irritation
zwischen Dokumentarischem
und Fiktion, versteht es
hervorragend, eine Atmosphäre zu
beschwören, in der die Gefühle
nicht nur spürbar, sondern hap-
tisch greifbar werden. Hartnäk-
kig leugnet er gerade in den
stärksten seiner Werke den guten

Geschmack, spielt todernst
mit Kitsch, sucht konsequent
die Übertreibung, die
monströse Fülle der Zeichen, das
Grelle und Schräge, das Bunte

und Laute. Jenseits der ästhetischen

Zensur, im Kitsch, sucht
er das unstatthafte Verlangen
nach Glück, die noch nicht
verschüttete Kraft des Wünschens
hervorzutreiben, zu retten (vgl.
dazu Klaus Kreimeier, Das

grosse hermaphroditische
Tableau-Theater; in: Rosa von
Praunheim, Reihe Film 30 bei
Hanser, München 1984).

Gegenüber der Inbrunst des
Traumkitsch-Dschungels von
Praunheim/Huber und Co.
stechen die sorgfältig recherchierten

Zitate aus der Tanz- und
Filmwelt der zwanziger Jahre
ab, welche die Kameraarbeit
von Elfi Mikesch kongenial ins
Bild umsetzt und die von Ina
Blum und Mikael Honesseau
mit ausdrucksstarken Auftritten
vorgeführt werden. Die spürbare

künstlerische Ambition, die
gedrechselte Filmsprache lassen

allerdings die Ekstase
zuweilen zur schönen Pose gerinnen,

den Rausch zum kühl
kalkulierten Tableau. Immerhin
kann der stilistische Bruch
zwischen schmutzigem Dilettantismus

und professioneller Glätte
auch als Verweigerung Praunheims

gelesen werden, dem
spekulierenden Publikum ein
gefahrloses pornografisches
Abenteuer zu bieten. Und
vielleicht kann die Spannung
zwischen den beiden ästhetischen
Polen in diesem Werk gar
manchem Cinephilen erst einen
Zugang zum Geheimnis von
Praunheims Filmschaffen er-
schliessen.

IV.

Unbestreitbar gibt es eine
leibfeindliche Tradition im Christentum.

Es mag bezweifelt werden,
ob diese vor den Heilszeichen
der Bibel bestehen mag, mit
denen diese das menschliche
Leibsein interpretiert: als Gottes
gute Schöpfungstat, die in
Gestalt des fleischgewordenen
Wortes eine unwiderrufliche
Auszeichnung empfängt, der

schliesslich mit dem Versprechen

der Auferstehung des
Fleisches eine nicht mehr aufkündbare

Zukunft beschieden ist.
Unbestreitbar ist es eine
Aufgabe der christlichen Ethik, den
Sinn dieser Bilder zu deuten,
damit die leibhafte Existenz
vorbehaltlos und unbefangen
angenommen und in ein personales

Selbst integriert werden
kann. Aus Ehrfurcht und Scheu
vorden numinosen Mächten
der Triebe hat freilich christliche
Moral vor allem Modelle des
Verzichts und der Kanalisierung
(Ehe als legitimer Ort
geschlechtlicher Sexualität)
entwickelt. Gerade hier allerdings
scheint ein Dialog mit Praunheims

visionärer Obsession
fruchtbar. Seine inszenierten
Skandale zielen nicht auf ein
billiges Freizeitvergnügen, auf
Bestätigung blasierter Aufgeklärtheit

gegenüber verklemmten
Vorgestrigen. Seine Obszönität
will nichts anderes als die Heiligung

(ich sage bewusst nicht
«Befreiung») der Leibhaftigkeit
des Menschen selbst.

Wie radikal Praunheim diese
ernstnimmt, zeigt sich nicht
zuletzt auch in der Annahme der
von Leid, Krankheit und Tod
markierten Begrenzungen
gegenwärtigen Leibseins. Jenseits
eines elitären Schönheitskultes
oder eines dandyhaften
Jugendtraumes besteht er auf
jenen Grenzerfahrungen, welche
die barocke Tradition etwa mit
der Chiffre der vanitas, der
Vergeblichkeit oder Vergänglichkeit,

als Ausdruck der Unerlöst-
heit diesseitigen Glückstrebens
gedeutet hat. Praunheim freilich
sieht in ihnen nicht nurZeichen
der Hinfälligkeit, sondern deckt
in befreiender und zugleich
tröstlicher Komik eine ursprüngliche

Kraft, eine unmittelbare
Vitalitätauf. DieAnitassind narziss-
tische, ihrem Wesen nach
androgyne Körper-Bilder im Meer
einer neurotischen,
lebensbedrohenden Normalität.

23



Urs Schneider

Five Corners

USA 1987.

Regie: Tony Bill

(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/219)

In Five Corners, einem Viertel
der New Yorker Bronx, ist von
dem rebellischen Geist der
sechziger Jahre noch nicht allzu
viel zu verspüren. Die Boys fahren

stolz ihre Schlitten aus, die
Mädchen betäuben sich mit Pillen

- Partytime wie in den
Fifties. Einziger Vorbote kommenden

Aufruhrs: Der Lehrer wird
mit einem Indianerpfeil
niedergestreckt.

Als der gefürchtete Kleinkriminelle

Heinz aus dem Gefängnis

ins Quartier zurückkehrt,
bahnt sich Auseinandersetzung
an. James warnt seine Geliebte
Linda, die vor einiger Zeit von
Heinz vergewaltigt wurde.
Vergeblich versuchte James, sie
damals zu schützen: er unterlag
Heinz und humpelt seither.
Darum sucht denn Linda sofort
nach Harry, dem einzigen, der
Heinz die Stirn zu bieten
vermochte und ihn ins Gefängnis
brachte.

Doch Harry hat sich gewandelt.

Seitdem er im Fernsehen
eine Rede von Dr. Martin Luther
King mitverfolgte, ist er ein
überzeugter Pazifist. Er will sich
der Schwarzen Bürgerrechtsbewegung

in den Südstaaten
annehmen, mit Gewalt, sei es
auch im Dienste der
Selbstverteidigung, will er nichts mehr zu

tun haben.
In dem Film «Five Corners»

prallen brutale Realität und
weltfremder Idealismus aufeinander.

Utopist Harry übersieht
ob seinem hehren Engagement
für soziale Gerechtigkeit im
Süden das drohende Unheil vor
der eigenen Haustür. Anstatt
sich der unabwendbaren Kon¬

frontation mit Heinz zu stellen,
versteigt er sich in schöngeistige

Gefilde und hält dem
Missetäter bloss ein lächerliches

«I love you» entgegen - die
Katastrophe ist vorprogrammiert.

«Five Corners» ist eine witzige
Allegorie über die Protest- und
Widerstandsbewegungen der
sechziger Jahre. Der naive Eifer
der Weltverbesserer wird für
einmal nicht pathetisch
verbrämt, sondern vielmehr in
ernüchterndes Licht gerückt: Vermag

der penetrante Pazifismus
im Endeffekt auch Einiges zu
verändern - ein Schwarzer kann
schliesslich das Quartier Five
Corners unbehelligt betreten -,
so hat doch die missionarische
Verblendung unnötige Opfer
gefordert.

Die Macher von «Five
Corners» ergreifen aber nie Partei
für die eine ihrer Figuren und
propagieren keine bestimmte
Handlungsweise: auch dem
Bösewichtwird eine tragische
Dimension zugestanden. Dieser
Film liefert keine moralische
Deutung der Geschichte. Auf
lockere, tragisch-komische
Weise wird hier der Aufbruch
einer Generation dargestellt,
oftmals ins Groteske überhöht. Der
Film ist voller überraschender
und amüsanter Szenen, die das
Lebensgefühl anno 64 treffend
einfangen. Das Buch (Patrick
Shanley) strotzt förmlich von
originellen Ideen. Seine Schwäche
ist bloss, dass die Story sich
öfters auf Nebenschauplätzen zu
verlieren droht, dass gewisse
Handlungsstränge kaum miteinander

verknüpft werden.
Die Regie des Amerikaners

Tony Bill erinnert stark an den
trockenen und lakonischen Stil
des neuen britischen Kinos. Das
kommt nicht von ungefähr, hat
doch George Harrison diesen
Film produziert. Seine Handmade

Films brachten u.a.
«Monty Pythons Life of Brian»,
«Time Bandits», «The Long

Good Friday» und «Mona Lisa»
hervor. Auch schauspielerisch
vermag «Five Corners» voll zu

überzeugen. Allen voran glänzt
der intensive John Turturro in

der Rolle des rastlosen
Heinz.

Barbara Hegnauer

Shy People

USA 1987.
Regie: Andrej Kontschalowski
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/226)

Mit spektakulären Bildern wird
in die dünne Rahmengeschichte
eingefahren. Im New York
der rechtwinkligen Strassen-
schluchten und Glasfassaden
packt Jill Clayburgh in der auf
sie zugeschnittenen Rolle der
etwas schussligen, arrivierten
Mittvierzigerin Diana Sullivan
gutgelaunt ihre Koffer. Die
erfolgreiche Glanzpapier-Journalistin

macht sich auf die Fährte
einer süffigen Story. Ein isoliert
von der Zivilisation im tiefen
Süden lebender Zweig ihrer Familie

soll exotischen Roots-Stoff
liefern.

Doch Dianas Vorbereitungen
werden abrupt unterbrochen. Im
Zimmer der halbwüchsigen
Tochter findet sie einen
verdächtigen Behälter. Gleich darauf

muss sie feststellen, dass zu
den Drogen auch schon der Sex
gehört. Grace, attraktiv wie's der
Name will, vergnügt sich nach
dem College mit einem bei weitem

nicht gleichaltrigen Beau,
den auch ihre Mutter schon im
Bett hatte. Um vielleicht an die
doch etwas zu weit Abgedriftete
heranzukommen - die freie
Erziehung resultierte, wie kann es
anders sein, in oberflächlichem
Nebeneinanderherleben -,

24



ZWht-.
nimmt Diana ihre vorwiegend
gelangweilte Tochter auf den
Trip in die Wildnis mit. Und, das
Happy-End wird's zeigen, die
beiden finden wieder zueinander.

1979 erhielt Andrej Kontscha-
lowski für seinen noch in Russland

gedrehten Film «Siberiade»
den Spezialpreis der Jury in

Cannes. Fünf Jahre später, er
arbeitet jetzt im Westen, hat er
mit «Maria's Lover» einen
beachtlichen kommerziellen
Erfolg. 1986 folgte «Runaway
Train» und ein Jahr später schon
«Shy People». Auch dieser Film,
der eine konfuse Sehnsucht
nach traditionellen Werten und
Autorität verströmt, wurde mit
viel Aufwand (Kosten: acht
Millionen Dollars) in Amerika
produziert.

Kontschalowski wählt ein
Bibelzitat als Leitmotiv: «Weil du
lau bist und weder warm noch
kalt, will ich dich ausspeien aus
meinem Munde.» Der Lauheit
werden die zugereisten Städte-

Barbara Hershey

rinnen von Ruth bezichtigt, der
in den Traditionen verwurzelten
Gegenspielerin Dianas. Barbara
Hershey, in Cannes für ihre
schauspielerische Leistung in
diesem Film mit dem ersten
Preis ausgezeichnet, bereitete
sich mit einem mehrmonatigen
Aufenthalt im Drehort-Gebiet
auf die Arbeit vor. Dennoch
bleibt bei ihrem Versuch, den
festen Schritt einer mit der Natur

verbundenen, hart arbeitenden

Frau nachzuahmen, der
Zuschauerblick an den klobigen
Schnürschuhen kleben. Es
gelingt Kontschalowski auch nicht,
das Heruntergekommene des
Hauses, in dem Ruth mit ihrer
Familie lebt, einzufangen.
Pittoreske Requisiten ergeben ein
gekünsteltes, schnuckeliges
Interieur.

Aber das Sumpfgebiet in
Louisiana, in dem sich die
scheuen Wilden (Shy people)
bewegen, ist eindrückliches
Gegenstück einer Grossstadtlandschaft.

Chris Menges, der
Oscar-preisgekrönte Starkameramann,

gibt den mächtigen
Bäumen, dem Wirrwarr gespenstiger

Strünke im trüben Wasser
und den wildwuchernden Lianen

die bedrohliche Schönheit
einer Urwelt. Daneben zeigt er
in beklemmenden Bildabfolgen,
wie dieses Gebiet vom zivilisierten

Amerika eingeholt werden
wird. Nicht mehr Fische,
sondern Autowracks werden aus
dem Wasser gezogen. Keine
Bäume wachsen mehr, Öltürme
breiten sich aus. Und der Schatten

wird von dröhnenden
Autobahnbrücken auf totes Wasser
geworfen.

Auch das Familiengefüge der
in biblischer Einfachheit lebenden

Sullivans ist trotz der
verzweifelten Gegenwehr Ruths am
Abbröckeln. Ihr in den Nebeln
der Sümpfe verschwundener
Ehemann Joe, unsichtbare, aber
allgegenwärtige Autorität, verliert

zusehends an Einfluss. Ein
Sohn hat sich schon in den

städtischen Sündenpfuhl abgesetzt.

Ein Wilderer-Joe hätte
ihn umgebracht, Ruth zertrümmert

in Selbstjustiz seine rechte
Hand - dringt in die lebensnotwendigen

Jagdgründe ein. Und
jetzt die garstige Grace. Mit
Walkman, Kokain und
Werbefilmerotik bewaffnet, bezirzt sie,
recht witzig und prickelnd wird's
gezeigt, den sanftmütigen
Tommy, der von seiner Mutter
wegen mangelndem Vaterrespekt

hinter Gittern gehalten
wird. Ruths Schwiegertochter
Candy entdeckt den Schminkkasten

und stellt fest, dass sie ein
Leben ohne Television nicht
mehr lange aushält. Ihr
Ehemann Mike, bis zum
Überraschungsbesuch der New-Yorker
Verwandten ein folgsamer,
rechtschaffener Sohn, wird
schon nach einem Schnupf
Kokain zum Sexbesessenen und
treibt Grace auf der Flucht vor
seiner Vergewaltigung in den
Sumpf, in dem es vor Alligatoren

wimmelt. Man staunt: Die
erwartete Schilderung einer
antizivilisatorischen Lebensweise
verkommt zum mässig
spannenden Action-Thriller. Doch
Ruth, mit der Bibel in der einen
und dem Colt in der anderen
Hand, ist auch noch da. Sie
schafft wieder Ordnung unter
der jungen Generation. Zu gu-
terletzt bringt Kontschalowski
noch das Motiv des verlorenen
Sohnes, der reumütig zur milder
gewordenen Mutter zurückkehrt.

Auf dieses ziemlich
überstürzte Versöhnungs-Schluss-
bild am Familientisch im Süden
folgt, leider ganz ohne
Augenzwinkern, die Entsprechung im
Flugzeug, das die beiden New-
Yorkerinnen nach Hause bringt.
Diana versucht sich als energische

Mutter, die gewillt ist, ihre
Tochter, auch unter Opfern, wieder

auf den rechten Weg der
Tugend zurückzuführen. Nicht
mehr Lauheit ist unter den
Städterinnen, aber Strohfeuerhitze.

25


	Film im Kino

