
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 40 (1988)

Heft: 16

Artikel: Vom Stahlgewitter zur Dschungelkampfmaschine

Autor: Seesslen, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Seessien

Vom Stahlgewitter
zur
Dschungelkampfmaschine

Veränderungen des Krieges
und des Kriegsfilms

1

Noch nie waren die hochentwik-
kelten Industrienationen des
Westens wie des Ostens vom
Krieg so fern und ihm gleichzeitig

so nah. Einer Kultur des
Friedens, in der nach allgemeinem
Konsens Kriegsspielzeug
geächtet, militärische Propaganda
nur in der Form jenes sonderbaren,

in der Bundesrepublik
Deutschland entwickelten
Paradoxes, nach dem die Bundeswehr

die «grösste Friedensbewegung»

sei, gestattet ist, und
militaristische Ideale nur in sehr
verschrobenen Verkleidungen in
den «guten» Medien (wie dem
Fernsehen) und unverhohlen
nur in den «bösen» Medien (wie
dem Heimvideo) zu Tage treten,
steht eine andere, allgegenwärtige

Kultur der «Sicherheit»
entgegen, in der das ökonomische
Wohl und Wehe mit der
Rüstungsindustrie verbunden ist,
und jeder Bürger die Prädominanz

militärischer Technologie
an Tiefflügen, die ihn ängstigen,
aus allen Relationen fallenden
Steuerbelastungen für immer
neue Vernichtungswaffen und
Einschränkungen der Bürgerrechte

zu spüren hat.
Wir reden nicht mehr vom

Krieg als einer Fortsetzung der
Politik mit anderen Mitteln, nicht

vom Krieg als Vater aller Dinge,
nicht von jenem Selbstzeu-
gungs-Ritus des Mannes im
Krieg, von dem die faschistische
Literatur geprägt ist, und schon
gar nicht von einer Lust am
Krieg, aber andrerseits sind wir
überzeugt davon, dass unsere
Gesellschaften zum Kriege
bereiter, gerüsteter und von ihm
gefährdeter sind als je eine
Gesellschaft zuvor.

Kriege zwischen
hochindustrialisierten Staaten scheinen
geächtet nicht allein, weil sie
aufgrund ihres technologischen
Niveaus stets an den Rand des
Weltuntergangs führen müssen
-zumindest, was den materiellen

Gegenstand eines Krieges,
Güter, Territorien und
Menschen, anbelangt-, sondern
auch, weil sie nicht mehr als
kultureller Wert, als ein
möglicherweise schrecklicher, aber
letztendlich lohnender Schritt in

Richtung auf eine so oder so
bessere Zukunft, als ein Preis für
den Fortschritt angesehen werden

können.
Es ist also, was die Beziehung

zwischen Militär und Gesellschaft

einerseits, zwischen
Rüstungsindustrie und Kriegsbereitschaft

andrerseits anbelangt,
in den hochindustrialisierten
Gesellschaften eine Diskrepanz,
eine Ungleichzeitigkeit entstanden:

Die Rüstungsindustrie
produziert auf Hochtouren, während

«der» Krieg immer
unvorstellbarerwird. Der hochgerüstete

«Luxus» des Friedens
zwischen den Industrienationen
wird bezahlt durch ein Über-
mass an gelegentlich
undurchschaubaren, gelegentlich ganz
offensichtlich von aussen
manipulierten Kriegen im Rest der
Welt.

Die Rüstungsindustrie, eine
«Schlüsselindustrie» der
Industriestaaten, produziert offenbar
auf zwei Ebenen: einem High-
Tech-Level, das gewissermas-
sen einem virtuellen Krieg dient
(und das, nebenbei gesagt,

noch in jedem wirklichen
Einsatz entweder vorsagt oder auf
der eigenen Seite so viel Zerstörung

wie beim Gegner ausgelöst

hat) und einem Verbrauchs-
Level, dessen Produkte sich die
weniger oder fast gar nicht
industrialisierten Länder gerade
noch leisten können, und das
echtes Blutvergiessen, echtes
Leiden (auch und gerade unter
der Zivilbevölkerung) «garantiert».

Unsere Ablehnung des Krieges,

die einen vielleicht ein wenig

trügerischen gesellschaftlichen

Konsens erzeugt hat und
eher zu moralischer als politischer

Übereinstimmung geführt
hat, macht es uns nicht immer
leicht, einen Krieg in seiner
historischen und materiellen
Wirklichkeit zu verstehende ferner

(und näher) wir dem Krieg
werden, desto mehr verwandelt
er sich uns in eine gleichsam
metaphysische Grösse, eine Art
Sündenfall, in dem nicht etwa
Geschichte und Widerspruch,
sondern eine grässliche, nicht
zu überwindende Anlage des
Menschen «schuld» sei (die, um
die Praktikabilität dieses
Modells zu zeigen, freilich beim
jeweils «anderen» stets zuerst in

Erscheinung tritt). In der Tat ist
aber der Begriff «Krieg» nichts
anderes als ein Versuch, einer
Unzahl .von bewaffneten und
organisierten Auseinandersetzungen

eine innere Verwandtschaft
zu attestieren. Aber zur gleichen
Zeit ist auch jeder Krieg ein un-
wiederholbares, ja ein
unvergleichliches historisches Ereignis,

das sich in einer dialektischen

Beziehung zu anderen
Kriegen befindet: Kein Krieg ist
wie der andere, und jeder Krieg
ist zugleich Ursache und
Wirkung in einem Prozess radikaler
technologischer, zivilisatorischer,

kultureller und ökonomischer

Umgestaltung. So ist
jeder Krieg dazu verurteilt, auf ei-
nem höheren Niveau stattzufinden

als seine historischen
Vorgänger.

2



So wenig es den Krieg als
unverändert wiederkehrendes
Phänomen der Menschheitsgeschichte

gibt so wenig ist ein

Krieg für sich ein kompaktes,
eindeutig zu definierendes
Geschehen. Ein Krieg besteht aus
zahllosen gegenläufigen, einander

verstärkenden, aber auch
einander widersprechenden
Impulsen, die in einem ebenso
komplexen wie dynamischen
Prozess so etwas wie die
Gestalt eines Krieges schaffen.

Nach der traditionellen
Definition ist der Krieg ein bewaffneter,

organisierter und seine
eigene Technologie forcierender

Kampf zwischen Staaten
oder anderen sozialen
Gemeinschaften. Er hat zum Ziel einen
Frieden, der den siegreichen
Staaten territoriale, ökonomische

und kulturelle Vorteile
erbringt. Der Krieg hat aber immer
auch innerstaatliche Auswirkungen

und Ursachen; so mag er
zum Beispiel die Antwort einer
Staatsführung auf unlösbare
gesellschaftliche Widersprüche
sein, die mit den zurVerfügung
stehenden Mitteln der Lenkung
nicht unter Kontrolle zu bringen
sind. Im Extremfall ist der Krieg
ein Mittel, einen Bürgerkrieg zu
verhindern oder den Aufstand
eines entrechteten und entwerteten

Teils der Bevölkerung zu

ZOOM 9/83 beschäftigte sich
bereits ausführlich mit der
filmischen Darstellung des Krieges:
M.Loretan: Kriegsbilder
zwischen Entsetzen, Faszination
und Gewöhnung. Überlegungen
zum Thema «(atomarer) Krieg in
Film und Fernsehen»,
Siegfried Zielinski: Elektronische
Bildschirmschlachten. Kritisch
betrachtete Computer- und
Videospiele.
ZOOM 7 und 12/86 gingen auf
die damals vehement geführte
öffentliche Diskussion über Bru-
talos ein und arbeiteten in
diesem Zusammenhang verschiedene

Aspekte von Gewalt und
Medien auf.

verhindern oder nach aussen
abzulenken. Und jeder Krieg
bislang war immer auch noch
ein Krieg der «alten Männer»
des Staates gegen ihre
«Jugend» (nur kriegführende
Gesellschaften haben keine
Probleme mit ihrer Jugend). Noch
ein verlorener Krieg hat zur
irreversiblen Folge die jeweils
Stärkstmögliche Organisation
der Gesellschaft (einen höheren
Krieg an gesellschaftlich vermittelter

Kommunikation - warum
auch in jeder Geschichte eines
Krieges eine Medien-Geschichte

verborgen ist); nach
dem Krieg gibt es hier wie dort
weniger von der Qualität
Mensch und mehr von der Qualität

Gesellschaft.
Und schliesslich bedeutet der

Krieg eine Explosion der
technologischen Möglichkeiten der
kriegführenden Gesellschaften.
Der Technologieschub, den
jeder Krieg mit sich bringt, ist
durch ihn bereits sozial strukturiert

- er verhindert, dass seine
Produkte «in die falschen Hände
kommen». So kann der Krieg
gewissermassen als Instrument
einer sozialen und technischen,
schliesslich sogar auch einer
ökonomischen Modernisierung
wirken; Krieg und Rüstung erst
schaffen die Macht der
Konzerne. Ökonomisch und technologisch

rückständige
Gesellschaften Hessen sich in
bestimmten Stadien ihrer Entwicklung

nur noch durch den Krieg
modernisieren, wenn sie nicht
von den avancierteren
Gesellschaften vereinnahmt oder
ausgebeutet werden wollten. So
viel also im Krieg an menschlicher

und technischer Produktivkraft

vernichtet wird, so viel wird
an sozialem, technologischem,
organisatorischem, medizinischem

Wissen gewonnen.

Eine letzte Ursache und
Wirkung des Krieges zugleich ist
die Bündelung und Organisation

destruktiver, aggressiver

und neurotischer Impulse. Wie
der Krieg nachhaltig die
Wirtschaft umorganisiert, so führt er
auch zu einer psychosozialen
Neuformung - zum Beispiel
verändert er nachhaltig die familiären

und sexuellen Beziehungen.
Insofern ist der Krieg Ausdruck
und Folge einer repressiven
Gesellschaft, die gewissermassen
die aufgestaute, bösartige Energie

ihrer Mitglieder gezielt ent-
lässt. Im Krieg wird ein Teil der
Identität des Menschen aufgelöst,

um an seine Stelle
«maschinelles», aber auch triebhaftes

Funktionieren zu setzen.
Damit wird die Wahrnehmung

des Menschen im Krieg,
sowohl in seiner Eigenschaft als
Individuum als auch in der als
Teil einer kollektiven «Maschinerie»,

auf zweifache Weise
verändert, auf eine technologische
und auf eine sinnliche; im Krieg
verwandelt sich der Mensch in

eine Triebmaschine, die auf
eine mal rauschhafte, mal durch
und durch «leere» Art den Gegner,

die «Beute», die eigene und
feindliche Maschine, den eigenen

und feindlichen Körper neu
entdeckt.

Der mythische Held ist derjenige,

der mit der neuen Technologie

umzugehen weiss, ja, mit
ihr in gewisser Weise
verschmilzt. Auf diese Weise
entkommt er der Maschinisierung
des Menschen im Kriege,
indem er sie paradoxerweise aufs
perfekteste präsentiert. Anders
ausgedrückt: Der soldatische
Held ist eine mythische
Synthese aus Sinnlichkeit und
Maschine. Der Krieg ist ja nicht
allein, vielleicht nicht einmal in
erster Linie, eine Auseinandersetzung

zwischen verschiedenen
Interessengruppen, sondern vor
allem eine Auseinandersetzung
zwischen Mensch und Technologie.

Wie es zum rauschhaften
Erfahren des Krieges gehört,
diese Technologie schnell und
gefährlich beherrschen zu
lernen, so gehört es zum Mythos

3



des Krieges, dass der Soldat
«seine» Technologie in jedem
Moment beherrscht. Darum
muss sich der Rote Baron in die
Lüfte erheben, und darum muss
der Soldat sein Gewehr
auseinandernehmen und wieder
zusammensetzen können.

Wenn man all dies (und einiges

mehr) zusammennimmt,
ergibt sich der Schluss, dass für
die Industriegesellschaften der
Krieg nicht nur unmöglich,
sondern auch unnütz geworden ist:
Technologieschübe sind in
einer Ökonomie der Überproduktion

und des angeheizten
Konsumismus eher problematisch.
Überdies stehen einer durch
und durch medialisierten
Gesellschaft genügend Instrumente

der Manipulation zur
Verfügung. Die Internationalisie-
rung der Märkte und die
Entwicklung weltumspannender
Konzerne oder Joint Ventures
lässt den High-Tech-Krieg nicht
mehr als Eroberung, sondern
nur noch als Zerstörung von
Märkten zu. Das heisst, für die
hochindustrialisierten Staaten
ist der Krieg, in welcher Form
auch immer, überall dort gefährlich

und sinnlos, wo es Märkte
gibt, und überall dort «nützlich»
und sinnvoll, wo es vor allem
um die Ausbeutung von
Rohstoffen geht. Die ständig überhitzte

Produktion der Rüstungsindustrie

findet sich im Einklang
mit einer Politik der Destabilisie-
rung in den Rohstofflieferanten
der Dritten Welt, wenn es um
die Exponierung des Krieges
aus den Industrie- in die
Gesellschaften der Dritten Welt geht.
Unsere Kultur sehnt vielleicht
den Frieden zwischen Irak und
Iran herbei: unsere Medien denken

aber gar nicht daran, uns zu
verschweigen, welche ökonomischen

Folgen ein solcher Frie-
densschluss nicht nur für die
Konzerne, sondern auch für den
Verbraucher hat: Die spürbare
Verteuerung von Treibstoff und
Energie.

Möglicherweise würden sich
die Völker der Dritten Welt
gegen die These, der Krieg sei
ihnen gewissermassen via Export
von den Industrienationen
aufgezwungen, der Austausch von
Waffen gegen Rohstoffe sei in

gehörigem Masse manipuliert
und das Leid ihrer Bevölkerung
sei ein «Preis» für den Luxus
(wenn auch dieser nicht gerecht
verteilt ist) in den Industrienationen,

verwahren (und vielleicht
ist auch der Terrorismus eine
verzweifelt-grausame Antwort
auf diese Politik), aber in derTat
sind diese Kriege «entfremdet»
ja nicht nur durch die allfällige
Manipulation, sondern auch
dadurch, dass sie mit einer fremden

Technologie geführt werden,

die, anders als in den
«klassischen Kriegen» der
hochentwickelten Staaten, in einem
zu erreichenden Frieden nicht
zu verwenden wären. Daher
sind diese Kriege dazu verurteilt,

gleichsam ewig zu werden;
wirkliche Kriegsziele sind durch
sie so gut wie nicht zu erreichen.
Wenn irgend Frieden einkehrt,

Jeder Krieg ist dazu verurteilt,
auf einem höheren Niveau
stattzufinden als seine Vorgänger

- bis zur Selbstzerstörung
der Menschheit? - Kämpfende
Bogenschützen. Mittelsteinzeitliche

Felsmalerei in Morella
la Vella (Spanien); erste
wasser-Atombombenexplosion

beim Atoll Bikini.

bricht dieser exportierte Krieg
an anderer Stelle wieder aus.

2
Mit der Exportation des Krieges
erzielten die Industrienationen
einen eminenten Luxus: sie
schufen aber auch Lücken: Der
«mögliche» Krieg, den die
Rüstungsindustrie uns vor Augen
hält- und der nicht gebannt ist,
nur weil er so unnütz wie
gefährlich ist (schon weil
Abschreckung nur funktioniert,
wenn man den Gegner «totrüsten»

kann, weil dieser ständige
virtuelle, Freund und Feind glei-
chermassen terrorisierende und
die Bevölkerung miteinbeziehende

Krieg in Gefahr bleiben
muss, «wirklich» zu werden, und

4



weil ein Versagen des
Krisenmanagements in der zyklischen
Entwicklung von Kapital und
Konsum jederzeit die Verhältnisse

revoltieren kann) -, hinter-
lässt einen Mangel, da er so
ausschliesslich maschinell, so
wenig körperlich geführt werden

müsste. Unser Leben ist
daher nicht nur von imponierenden

Demonstrationen der High-
Tech-Rüstung, von Nachrichten
über die «schaurigen» exportierten

Kriege, sondern auch von
Ersatzkriegen mancher Art
geprägt; das Verschwinden des
Krieges militarisiert auf anachronistische

Weise eine Reihe von
«zivilen», sportlichen, kulturellen
und wahrnehmungspsychologischen

Vorgängen. Es wäre von

einer klammheimlichen «Sehnsucht»

nach einer Form des
Krieges zu sprechen, die
zwischen dem unmöglichen High-
Tech- und dem barbarischen
Dritte-Welt-Krieg liegt.

Der Vietnam-Krieg bietet sich
als solche förmlich an, weil er
tatsächlich historisch wie kulturell,

mythisch wie ästhetisch ein
solches Bindeglied darstellt.
Dabei steht in den zahlreichen
Medien-Produkten, von der
Hochglanz-Reihe «Nam» bis zu
den «Rambo»-Filmen, nicht das
so leicht zu durchschauende
«nachträgliche Gewinnen» im
Vordergrund, als vielmehr die
Rekonstruktion einer bestimmten

Form des Kriegführens, in
der Körper und Technologie

noch ein, wenn auch tragisches
und zum Scheitern verurteiltes,
aber einheitliches System bildeten.

Die bewaffneten und
muskelgepanzerten Körper der
«Rambo»-Filme rekonstruieren
ein historisch endgültig verlorenes

Verhältnis von Körper und
Waffe, das in seiner masochisti-
schen Hypertrophie leicht als
hysterisch (und unfreiwillig
komisch) zu qualifizieren wäre,
entstünde da nicht ein eigenartiger

Glamour, der nichts mit der
historischen und politischen
Wirklichkeit, aber viel mit
verborgenen Sehnsüchten zu tun
hat. Schon «Rambo III», der in
Afghanistan spielt, funktioniert
in dieser Weise nicht mehr (und
scheitert an den Kinokassen).

5



Die Vietnamfilme, selbst die
von Francis F. Coppola und
Stanley Kubrick, korrigieren
nachträglich das technologische
Missverständnis des Vietnamkrieges,

indem sie ihre Flelden
die Technologie ihrer Armee,
die sich als zweifelhafter Schutz
und wenig brauchbares Instrument

erwies, verlassen und zu
Kämpfern werden lassen, wie
sie der begrenzte Krieg kennt,
auf sich selbst gestellt, konspirativ,

körperlich fähig, sich allen
Widrigkeiten anzupassen, nicht
nur im Umgang mit der Waffe
geschult, sondern selbst eine
lebendige Waffe, die aus dem
Hubschrauber in die Steinzeit
und zurück gelangt.

Die Einzelkämpfer-Filme
begrenzen den Krieg bis zur
Absurdität; sie machen ihn gewis-
sermassen zur Privatsache, sie
enttechnologisieren ihn, und sie
restaurieren in jeder Sekunde
die mythische, symbolische und
fetischistische Qualität des Krieges.

Im Grunde erklären diese
Filme nichts anderes, mal
affirmativ und mal kritisch, als dass
die Tugenden und Möglichkeiten

des soldatischen Lebens
keinen Platz in der technologischen

Ordnung des Militärs
haben, sondern ausschliesslich in
der Selbstinszenierung des
einzelnen. Ebenso gut könnte man
sagen, dass es für sie keine
Soldaten mehr gibt, sondern nur
noch Männer, die Soldaten
spielen. Die einzige Reminiszenz

an das alte Militär, von
dem der traditionelle Kriegsfilm
berichtet, ist in «Rambo»-Filmen
die Figur des Offiziers, zu dem
der Field eine Art Vater/Sohn-
Beziehung hat, und der stets so
wirken muss, als habe ihn sein
eigener militärisch-technologischer

Apparat zutiefst
enttäuscht. «Rambo» und einige
seinerZeitgenossen tragen der
absurden Situation Rechnung,
dass Kriege nun erst jenseits
des militärischen Apparates und
der militärischen Kultur geführt

werden können. (Ein weiteres
Indiz: die Durchdringung der
Ästhetik von Thriller und Kriegsfilm.)

Auch die grossen, mehr oder
weniger kritischen Vietnamfilme
müssen von dieser Diskrepanz
ausgehen. Ihre Helden und An-
tihelden beantworten das
Scheitern ihrer Kriegstechnologie

mit der kriegerischen Tech-
nologisierung des eigenen
Körpers. Der Soldat im Vietnamkrieg

und schliesslich noch
mehr im Vietnamkriegsfilm sieht
ungemein gefährlich aus; er ist,
im Gegensatz zu seinem Gegner,

mit kriegerischen Zeichen
übersät, und er vollführt mehr
kriegerische Gesten als es der
militärischen Notwendigkeit
entspricht. Der Körper des
Soldaten strebt danach, eine
kriegerische Autonomie zu erhalten,
und diese semantische Phantasie

basiert womöglich auf einer
sehr realen Erfahrung, nämlich
der, dass der militärische Apparat

den einzelnen Soldaten im
Stich lässt. Eine Schlüsselszene
fast aller Vietnamfilme ist der
Hubschrauber, der davon fliegt
und einen Gl zurücklässt. Auf
solcher Erfahrung des Verlassens

und des Verlassenwerdens
baut sich die Traumatologie des
neuen Kriegsfilms auf, der
davon ausgeht, der Held habe
etwas von seiner Seele am
Kriegsschauplatz zurückgelassen,

und er müsse an den
Ursprung dieses Verlustes zurückkehren.

Die Helden des neuen Kriegsfilms

sind Ausgestossene,
Zivilisationsflüchtlinge, sie müssen
ihren eigenen Krieg erfinden,
um als kriegerische und dann
animalische Wesen zu überleben.

Dieses Ende des Kriegsfilms

entspricht zum einen der
mittlerweile noch gesteigerten
Unfähigkeit einer industriellen
Grossmacht, irgendeinen, auch
nur einen begrenzten Krieg zu
führen (nicht einmal die hysterisch

heroisierende Berichter¬

stattung des Thatcherismus
konnte ganz verbergen, welch
eine absurde, neurotisierende
Erfahrung der Falkland-«Krieg»
war). Sie sind gezwungen, im
Interesse der Friedenssicherung
einerseits und im Interesse der
Destabilisierung in den Roh-
stoff-liefernden Ländern andrerseits

die einfachsten Vorstellungen

militärischer Moral, militärischen

Mythos' zu verleugnen.
Der militärische Mann, der in

der militärischen Hierarchie, in
der militärischen Technologie,
in der militärischen Ästhetik und
Wahrnehmung, und in der
militärischen Moral seine Identität
fand, muss angesichts der
Veränderung seines Apparates
entweder resignieren, oder, wie
Rambo und seine Nachahmer,
Amok laufen. Der neue Kriegsfilm

ist, in seinen «rechten» wie
in seinen «linken» Beispielen,
ein Monument der Verzweiflung
und des Verlustes; er berichtet
von einer Gesellschaft, die
Soldaten produziert, die sie nicht
brauchen kann, mehr noch, die
ihr selbst gefährlich werden.

3
So reflektiert der Vietnamkriegsfilm

eine kulturgeschichtliche
Situation, die mit Vietnam selber

indirekt, mit der Beziehung
zwischen dem militärischen und
dem gesellschaftlich-zivilen
Sektor zum heutigen Tage viel
direkter zu tun hat, und er ist
zugleich ein Endprodukt der
Degeneration eines Genres.

Den Kriegsfilm als Genre
entwickelte die amerikanische
Kinomaschine in den vierziger
und fünfziger Jahren. Gewiss
hatte es zuvor eine Reihe von
Filmen in anderen Kinematogra-
fien gegeben, die in der einen
oder anderen Form den Krieg
behandelten, propagandistischheroisch

im faschistischen
italienischen Film, eher melodramatisch

im französischen Film
beispielsweise. Das deutsche
Propaganda-Kino dagegen

6



setzte mehr auf eine Mischung
pathetischer Kriegsberichterstattung

und betont zivilen, ja
harmlosen Kinostoffen
(wodurch ein Höchstmass an
«Normalität» dieses Zustandes
erreicht wurde).

Der amerikanische Kriegsfilm
während und nach dem Kriege
dagegen unternahm es, die
verschiedenen Impulse - Heroismus,

Technologie, Männergesellschaft,

Ideologie, Beziehung
zur Heimatfront, Liebe, soziale
Typologie, Initiation, Begegnung

mit dem Tod, Gewalt und
Grausamkeit, das Problem von
Ordnung und Anarchie, die
Vater/Sohn-Beziehungen, die
Furcht und die Faszination etc. -
miteinander zu verbinden, wobei

das Ineinander von Humor,
Drama, Erotik und Sentiment
vom Western stammt, der ja zu

gutem Teil auch ein Kriegsfilm

ist. Die besondere Fähigkeit des
amerikanischen Kriegsfilms zu
dieser Zeit war es, nicht nur ein
isoliertes Geschehen an der
Front oder die Umsetzung einer
bestimmten ideologischen und
mythischen Doktrin in kriegerische

Aktion abzubilden,
sondern die Gesamtheit der militärischen,

technologischen und
sozialen Beziehungen. Die meisten

dieser Filme unternahmen
daher zunächst weniger jene
gefürchtete Verherrlichung des
Krieges als vielmehr den
Versuch einer mythischen Zivilisierung.

Die Aufgabe dieser und
noch vieler anderer Filme war
es, das Phänomen des Krieges
mit der menschlichen Existenz
zu versöhnen.

Mit der zunehmenden Entfernung

vom historischen Geschehen

und zugleich mit den
Erfahrungen von Entfremdung, Ein-

«Gefährlich» - für wen? Stanley

Kubricks Antikriegsfilm
«Paths of Glory» (1957) war in
der Schweiz bis 1970, in Frankreich

bis 1975 verboten.

samkeit, mit Hiroshima und
Nagasaki, mit der Unfähigkeit der
amerikanischen Gesellschaft,
die im Krieg vertretenen Ideale
in sich selbst zu respektieren,
mit den Nachkriegsproblemen
in der Beziehung der
Geschlechter, begann eine mähliche,

aber irreversible Wandlung
des Genres. Die Verbindung
von Melodram und Kriegsfilm
erwies sich dabei zunächst als
probates Mittel, auftretende
Widersprüche zu lösen; die
Defekte und unerlösten Reste des
Kriegsgeschehens waren durch
die privaten Beziehungen zu
erklären und zu heilen, und die

7



-urht

Rolf-Ruediger Hamacher (F-Ko)

Steuervorteile für
«Kalte Krieger»

Die FBWsieht in «Rambo» einen
«wertvollen» Beitrag zur FiImgesch

ich te

Jürgen Wohlrabe, Chef des
Jugendfilm-Verleihs in Berlin (West)
und aktiver Politiker (CDU), ist
nicht nur ein cleverer Geschäftsmann,

er schätzt auch den (Zeit-
Un-)Geist unserer Gesellschaft
realistisch ein. Die Einstellung der
Ellbogen-Gesellschaft mit ihrer
weitgehenden Tolerierung nicht
nur der Mediengewalt müsste sich
doch auch in den
«bevölkerungsrepräsentativen» Gremien staatlicher

Organe wiederfinden, mag er
sich gedacht haben, als er
«Rambo III» zur Prädikatisierung
an die Filmbewertungsstelle
Wiesbaden (FBW) schickte. (Die
Prädikatisierung eines Films durch die
FBW mit «wertvoll» und «besonders

wertvoll» hat Befreiung von
der Vergnügungssteuer und
andere kulturpolitische Förderungen
zur Folge.) Und trotz aller Glas-
nost-Politik gibt es auch hierzulande

noch genügend Zweifler an
einer Ost-West-Entspannung, die
beim Stichwort «Afghanistan»
mahnend den Finger gen Osten
heben. Der «Kalte Krieg» sitzt eben
tief. Vermutlich auch in der
Herren-Riege (mit Alibi-Damen) der
FBW, deren Bewertungskriterien
nicht erst seit der Prädikatisierung
von «James Bond» der Geruch des
Beliebigen anhaftet, von
politischem Fingerspitzengefühl ganz
zu schweigen.
Immerhin bemerkte man im
Gegensatz zu Rambo, dass die Russen

sich aus Afghanistan zurückziehen

und wertete nicht noch die
heuchlerische Widmung des Films
«Für das tapfere Volk von Afghanistan»

als Ausdruck eines für die
Freiheit unterdrückter Völker
eintretenden Leinwandwerkes. Das
mit fünf Personen besetzte
Gremium konzentrierte sich ganz auf
«die farbenfreudige, sich
steigernde und irgendwann auch
überstürzende Vielfalt der
Ereignisse», hatte seinen Spass an der
Pyrotechnik und der Arbeit der
vielen Stuntmen. Und wenn dann

John Rambo zur Sache schritt, um
den «Roten» wieder mal zu zeigen,
dass der Imperialismus nur einen
seines Kalibers braucht, um eine
ganze Ost-Armee in Schach zu
halten, da schlössen sie Augen
und Ohren und träumten von seligen

Märchenzeiten, wo ja «Gut»
und «Böse» auch klar getrennt
waren, und der Held letztlich auch
alle Gefahren überstand.
Ist dieses Gremium tatsächlich so
unsensibel, um nicht zu sehen,
dass hier Feindbilder-zumindest
bei einem unkritischen Publikum,
zu dem man die «Rambo»-Fans ja
unbestritten zählen muss - verfestigt

werden? Denn die im
Gutachten der FBW beschworenen
Märchenunholde sind gegen den
sadistischen Sowjet-Obersten
Zaysen mit seinem mittelalterlichen

Folterkeller die reinsten
Waisenknaben. Und wenn Frauen
und Kinder niedergemäht,
Menschen von Handgranaten und von
mit Sprengkörpern versehenen
Pfeilen zerfetzt werden, dann kann
man doch nicht von «eher
zurückhaltend inszenierten» Gewaltszenen

sprechen, zumal der zweite
Teil aus einer einzigen Tötungsorgie

besteht. Rambo ist ein auf den
neuesten technischen Stand
gebrachtes wandelndes Waffenlager
und kann auf Anhieb auch jede
Tötungsmaschine bedienen. Nur
um einen Freund, einen zwielichtigen

US-Militär, herauszuhauen,
provoziert er den Tod hunderter
Rebellen.
Eine merkwürdige Moral, die
Unschuldige opfert, um persönliche
Ziele zu erreichen. Da der Film
dies nicht problematisiert, braucht
es natürlich die FBW auch nicht.
Sie unterstellt dem Film «mythische

Vorstellungen und Elemente
der Sage» als positives Kriterium.
Rambo ist aber nun mal keine
Sagenfigur à la Siegfried oder ein
Comic-Held wie Indiana Jones.
Rambo ist die chauvinistische
Identifikationsfigur einer reaktionären

Politik, deren Inhalte sich
wohl kaum durch einige «überhöhte,

unwirkliche» Gewaltdarstellungen

entlarven. Vielleicht sollte
man Rambo mal nach Wiesbaden
schicken, nur so zum «Aufräumen».

Ob das die FBW dann auch
noch «märchenhaft» findet?

Defekte und unerlösten Reste
der familiären und Liebesbeziehungen

waren durch das
Kriegsgeschehen zu erklären
und zu heilen. Das Heilen fiel
nach und nach fort, zumindest
wurde der persönliche Preis
immer höher; dass der Soldat in
der Fremde eine Liebesbeziehung

fand (was nach den Re-

glementen der Armee zu
legitimieren zunächst verboten war),
wurde nun ebenso als Problem
erkannt wie die Tatsache, dass
die soziale und erotische
Emanzipation der Frau daheim nicht
einfach durch eine fröhlich
lärmende Restauration ungeschehen

zu machen war. Und der
militärische Apparat sah sich
mehr und mehr satirischen
Angriffen ausgesetzt, die zwar
keineswegs den Krieg als solchen
in Frage stellten, aber durchaus
in der Lage waren, militärische
Hierarchien und Riten als mehr
oder minder groteske Veranstaltungen

zu denunzieren. In der
Kriegskomödie hat auch der
«unsoldatische Mann» seinen
Ursprung, der dann in dramatischeren

Filmen des Genres an
«seiner» Kultur scheiterte.
Schliesslich begann man,
korrupte, verrückte oder zur Rückkehr

zur Zivilisation unfähige
Offiziere zu porträtieren, und das
Augenmerk wendete sich von
den Siegen auf die Opfer. Der
Krieg war als gesellschaftliches
Problem hervorgetreten.

Scheinbar paradoxerweise
entwickelte sich im Gegensatz
dazu erst jetzt eine Anzahl von
wirklich militaristischen Filmen,
die möglicherweise eine Art
Trotzreaktion gegen die
Probleme der Rezivilisierung
bedeuteten. Nach und nach
erschien das Militär, ja der Krieg
als ganzes, als Fluchtwelt, als
eine Alternative zur problematischen

Alltagswirklichkeit, nach
der man sich zurücksehnte, und
der gegenüber sich Zivilisten als
unwissende, anmassende
Aussenseiter benahmen. Das hatte

8



Z0L.

«Wertvoll» - für
wen? Die perfekte
menschliche
Kampfmaschine:
Sylvester Stallone
(«Rambo III»):
Restaurierung der
mythischen,
symbolischen und
fetischistischen Qualität

des Krieges.

auch eine Umwertung derTech-
nologie zur Folge. In den
Kriegsmelodramen wareher
das Traumatisierende, das
Tragische herausgestellt worden,
das Opfer, das die Männer für
eine vielleicht trotz allem
lohnende Sache gebracht hatten.
In den neuen «harten» Kriegsfilmen

dagegen nahmen die
Kampfmaschinen eine Stellung
von durch und durch emotionaler

Besetzung ein. Die Filme selber

wurden technologischer; ihr
Stolz bestand darin, soviel
Kriegsmaschinerie darzustellen
wie nur möglich, während sich
der klassische Kriegsfilm mit
dem Montieren von Dokumen-
tarmaterial begnügt hatte.
Immer wieder wurde neben die
persönliche Erfahrung die
Perspektive des Feldherrenhügels

geschnitten, trat neben das
Erleben das Schauspiel: die
Tragödie und der technologische
Rausch fielen auseinander.

Dieser Kriegsfilm als Männerfilm

bildete schliesslich eine
kritische Nebenlinie aus; zynische
und bittere Filme, die von einer
Welt der Gewalt berichteten,
aus der es gleichwohl kein
Entrinnen gab. Diese Filme, wie
etwa «Attack!» von Robert Ald-
rich (1957), bildeten die Voraussetzung

für eine spätere Art des
Kriegsfilms, der vor allem von
der Überlebenskunst des einzelnen

in der Kriegsmaschine
berichtete. Der kritische, fragende,
den «Sinn» einzelner militärischer

Operationen oder des
gesamten Zusammenhangs in

Zweifel stellende Soldat war
eine Zeitlang in Mode. Allen

diesen Entwicklungen war eine
Tendenz gemeinsam: Der Krieg
war nicht länger die Fortsetzung
des Normalen, sondern er
produzierte Aussenseiter, Einsame,
Verlorene (und wieder näherten
sich die Soldaten des Kriegsfilms

ihrem Urahn, dem Westerner).

In den siebziger Jahren
beginnt das Genre in derTat
schmutzig zu werden. Gewalt ist
wichtiger als Fleroismus. Die
Filme im Gefolge von Aldrichs
«The Dirty Dozen» (Das drek-
kige Dutzend, 1967) schildern
den Einsatz von Sonderkommandos,

deren Mitglieder aus
Verbrechern und Verrückten
bestehen. Andere Filme nehmen
den Krieg als Flintergrund für
Geschichten um eine persönliche

Bereicherung, den grossen

9



ZfffflH,
Anfang und Ende: Hochstimmung

im Sinnenrausch
militärisch-technologischer
Wahrnehmung (Bild oben: «Top
Gun» von Tony Scott, 1986)
führt in den Zustand der Barba
rei («All Quiet on the Western
Front» von Lewis Milestone,
1930).

Coup. Es gelingt den Filmen
des Genres nicht mehr, irgend
etwas normales zu entdecken;
sie sehen den Krieg als
Auseinandersetzung mit Ausnahmesituationen,

die Menschen
formen, die krank und unsozial
sind. Von diesen Filmen führt
ein direkter Weg zu Sam Pe-

ckinpahs «Cross of Iron» (Steiner

- Das eiserne Kreuz, 1976,
ZOOM 8/77), der den Krieg nur
noch als teils lustvoll, teils
tragisch erlebten Zusammenbruch
der Zivilisation sieht. Dies ist ge-
wissermassen der «letzte»
Kriegsfilm (so wie Peckinpah ja
auch «letzte» Western gedreht
hat). Was ihm folgte, waren eine
Reihe von, wenn man so will,
«epischen» Kriegsfilmen wie
etwa Richard Attenboroughs «A

Bridge too Far» (Die Brücke von
Arnheim, 1977, ZOOM 21/77)
oder auch Wolfgang Petersens
«Das Boot» (1981, ZOOM 1/87),
die noch einmal den Versuch
einertragischen Rekonstruktion
der Geschichte unternahmen.
Es gelang ihnen bis zu einem
gewissen Grade, weil das
Geschehen, von dem sie berichteten,

nun in derTat so sehr
Geschichte geworden ist, dass
sogar die verwendete Technologie
etwas Museales hat. Die
Filmtechnik ist der Waffentechnik
nun so weit überlegen, dass das
Bild sich als gewichtigerfühlen
darf als das Abgebildete, das
letzte, absurdeste Stadium von
«Authentizität».

Aber seine eigentliche
Fortsetzung erfuhr der Kriegsfilm in

jenen schmutzigen Söldner-,
Einzelkämpfer- und Vietnamfilmen,

in denen sich die Entwick¬

lung vollendet hat: Seit 1940
erzählt die Geschichte des Genres
vom langsamen Zerfall der
Schlachtordnung, des Heeres,
der Kultur des Krieges, von der
Entfremdung des Menschen
durch den Krieg, vom mählichen

Ableiten der militärischen
Technologie und Zivilisation in
den Zustand der Barbarei. Der
Mann, der mit der Superkriegs-
maschine ausgezogen war,
geordnet unter seinesgleichen,
geführt von vernünftigen und
verständnisvollen alten Männern,

endet alleingelassen, ums
Überleben kämpfend in einer
Steinzeit, in der eine ferne
Zivilisation unter vielen anderen Re¬

sten ein paar tödliche Feuerwaffen

hinterlassen hat.
So fangen die Jungen, in

«Top Gun»\ion Tony Scott
(1986) oder in «iron Eagle» (Der
stählerne Adler, 1986), neu an;
nicht der Krieg, die
Rüstungsmaschinerie selbst ist es, die sie
erobern. Rock-Musik, Videoplays

und der Sinnenrausch
militärisch-technologischer
Wahrnehmung versetzt sie in
Hochstimmung. Einen Krieg zu führen

gibt es nicht mehr, aber
kaputtzumachen, zum Teufel zu
jagen ist noch viel.

10


	Vom Stahlgewitter zur Dschungelkampfmaschine

