
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 40 (1988)

Heft: 15

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Ulrich

Quatre aventures

pi de Reinette
et Mirabelle

13 (Vier Abenteuer von

O Reinette und Mirabelle)

Frankreich 1986.

Regie: Eric Rohmer
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/189)

I.

Mit «Quatre aventures de
Reinette et Mirabelle», entstanden
zwischen den beiden bisher
letzten Teilen der Reihe «Comédies

et proverbes» («Le rayon
vert», 1985, ZOOM 23/86, und
«L'ami de mon amie», 1986,
ZOOM 4/88), ist Eric Rohmer zu
seinen «moralischen» Erzählungen

(Six contes moraux,
1963-1973) zurückgekehrt. In

vier geradezu didaktisch und
exemplarisch angelegten Episoden,

von denen jede einen in
sich abgerundeten Kurzfilm
bildet und gleichzeitig auf
vielschichtige Weise mit den drei
andern verbunden ist, zeigt
Rohmer, wie zwei charakterlich
gegensätzliche Mädchen, das
eine aus der ländlichen Provinz,
das andere aus der Grossstadt
Paris, sich kennenlernen, wie
sie Alltagssituationen erleben,
wie sie sich dabei verhalten,
diskutieren und ihre Folgerungen

ziehen. Ging es Rohmer im
Zyklus «Comédies et proverbes»
um eine Darstellung des
«verworrenen Reichs» der
Beziehungsprobleme, so führen die
Erlebnisse von Reinette und
Mirabelle direkt zu Auseinandersetzungen

über moralische
Probleme und Prinzipien.

Inspiriert zu diesen Geschichten

um zwei Mädchen, von
denen das eine Prinzipien hat, das
andere nicht, von denen das
eine für die Freiheit, das andere
für die Moral ist, haben Rohmer
die Erzählungen der jungen
Schauspielerin Joëlle Miquel -
kleine, fast märchenhafte
Alltagsbegebenheiten und -beob-
achtungen. Gedreht hat Rohmer
mit einer (teilweise versteckten)
16mm-Kamera auf dem Land,
vor einem Pariser Boulevard-
café, in einem Supermarkt, in
einem Bahnhof und in einer
Kunstgalerie. Obwohl allen
Episoden eine strenge Konzeption
zugrundeliegt, besitzt auch dieser

Film Rohmers unverwechselbare

«FHandschrift»: frische
Spontaneität und spielerische
Leichtigkeit. Die Abenteuer von
Reinette und Mirabelle sind
«Geschichten, so klein, dass sie
nur auf Zehenspitzen über den
Rand der Leinwand schauen
können. Bei Eric Rohmer ist daraus

unbegreiflicherweise wieder

ein Film geworden: ein
Meisterwerk, auf Zehenspitzen
gedreht» (Andreas Kilb in «Die
Zeit», 13. November 1987).

II.

In der ersten Episode, «L'heure
bleue», macht Mirabelle (Jessica

Forde), Ethnologiestudentin
aus Paris, die im Plaus ihrer
Eltern auf dem Lande in den
Ferien weilt, einen Ausflug mit
dem Fahrrad. Auf der Rückfahrt
fängt sie einen Platten ein, und
schon stellt sich das erste, ganz
und gar prosaische und praktische

Problem: «Wie flickt man
einen Velopneu?» Zum Glück für
Mirabelle kommt gerade
Reinette (Joëlle Miquel) des Weges.

Diese weiss Rat, flickt den
Pneu und lädt Mirabelle ein, zu
ihrzu kommen und bei ihrzu
übernachten. Reinette wohnt
allein in einer Scheune, wo sie
sich einen Raum eingerichtet
hat und ihrem Plobby frönt: Sie
ist leidenschaftliche Malerin.

Die beiden jungen Frauen kommen

sich im Gespräch näher
und finden Gefallen aneinander.
Reinette lädt Mirabelle sogar
ein, mit ihrzusammen «l'heure
bleue» zu erleben. Die «blaue
Stunde» ist jener kurze Moment
vor Sonnenaufgang, da die
Geräusche der Nacht verstummen,
und die Stimmen des Tages
noch schweigen - ein Augenblick

absoluter Stille. Der erste
Versuch scheitert am plötzlichen

Lärm eines Traktors, was
Reinette fast verzweifeln lässt.
Sie fängt sich jedoch wieder
auf, führt Mirabelle zu den
bäuerlichen Nachbarn, lässt sie
in den Ställen und Gärten und
auf den Feldern ihre Entdeckungen

machen. Für Mirabelle ist
es ein Besuch in einer fremden
Welt. Und am nächsten Morgen
klappt es auch mit der «blauen
Stunde»: Mirabelle ist überwältigt.

Dieser magische Moment
des Glücks und der Gnade (in
«Le rayon vert» ereignet er sich
erst am Schluss als eine Art
Apotheose) besiegelt die
Freundschaft zwischen der
romantischen Reinette, die hohe
Ansprüche an sich und die
Mitmenschen stellt, und der
rationaleren Mirabelle, die ihrer
Umwelt mit neugierigen, aber
skeptischen Augen und gelassener
Distanz begegnet - eben mit
einer Art ethnologischem Interesse,

das auch jenes von Eric
Rohmer gegenüber seinen
Figuren zu sein scheint.

III.
In der zweiten Episode, «Le garçon

de Café», beginnt Reinette
die Stadt zu entdecken und wird
in der Folge mit unbekannten
Situationen konfrontiert, die sich
alle ums Geld drehen. Sie ist
der Einladung Mirabeiles, nach
Paris zu kommen und bei ihrzu
wohnen, gefolgt, weil sie Kunst
studieren möchte. Nun sitzt sie
in einem Strassencafé, wo sie
sich mit Mirabelle verabredet
hat. Sie gerät mit dem Kellner in

18



Konflikt, der behauptet, er
könne kein Wechselgeld
herausgeben, weil er auch kein
Kleingeld habe. Als Mirabelle
eintrifft und auch kein Kleingeld
hat, um Reinettes Café zu
bezahlen, der Kellner aber weiter
über die Zumutungen der Kunden

wettert, schlägt sie vor,
ohne zu bezahlen zu verschwinden,

sich also genau so zu
verhalten, wie es der Kellner von
Kunden, die angeblich kein
Kleingeld haben, erwartet, da
das Ganze nur ein Trick sei, um
ihn hereinzulegen. Reinette will
zuerst von der Zechprellerei
nichts wissen, lässt sich aber
überreden, und bei einer günstigen

Gelegenheit verdrücken
sich die beiden. Da Reinette
aber nicht für eine Zechprellerin
gehalten werden will, kehrt sie

anderntags ins Café zurück, wo
sie jedoch einen neuen Kellner
vorfindet. Der ist bass erstaunt,
dass ihm jemand einen Café
bezahlen will, der gestern bei

einem andern Kellner bestellt,
aber nicht bezahlt worden war.

IV.
In der nächsten Episode, «Le

mendiant, la cleptomane, l'arna-
queuse», wird das unterschiedliche

Verhalten zwischen der
Prinzipien- und standfesten
Reinette und der lockeren, spontanen

und schwankenden Mirabelle

verdeutlicht in Situationen,
die eine rasche moralische
Entscheidung fordern. Reinette gibt
allen Bettlern auf der Strasse
ohne Unterschied eine kleine
Gabe. Sie verlangt, dass man
freigebig und hilfreich sein
muss gegenüber Notleidenden
ohne Ansehen der Person.
Mirabelle dagegen gibt nach Lust
und Laune und nur jenen, die
sie sympathisch findet. Aber sie
lässt sich von Reinettes Rigorosität

beeindrucken und handelt
bei nächster Gelegenheit nach
deren Prinzip: Sie hilft einer
Kleptomanin in einem Super¬

Jessica Ford (Mirabelle und
Joëlle Miquel (Reinette).

markt aus der Klemme, indem
sie deren gestohlene Sachen
unbemerkt an sich nimmt. Da
sie die Beute, köstliche Dinge
wie Champagner etc., der
Ladendiebin nicht zurückgeben
kann, lädt sie Reinette zuhause
zu einem leckeren Mahl ein. Als
diese von der zweifelhaften
Herkunft der Köstlichkeiten
vernimmt, ist sie entsetzt und
beleidigt- so will sie das
Hilfreichsein denn doch nicht
verstanden wissen. Sie steigert
sich in ihrer Selbstgerechtigkeit
in schwere Vorwürfe gegen
Mirabelle hinein, die ihrerseits die
Sturheit Reinettes verspottet.

Kurz darauf wird Mirabelle
selbst mit der Ambivalenz des
Hilfreichseins konfrontiert: Auf
einem Bahnhof gibt sie einer
Frau, der die Handtasche
geraubt wurde, Geld für eine
Fahrkarte. Weil Reinette den Zug

19



zmn.
verpasst und keine Münzen zum
Telefonieren hat, kehrt sie in die
Bahnhofshalle zurück, wo sie
entdecken muss, wie besagte
Frau andere Passanten unter
dem gleichen Vorwand
ausnimmt. Empört stellt sie diese
zur Rede und hält ihr eine moralische

Gardinenpredigt, lässt
sich aber von den Tränen der
Betrügerin wieder erweichen.
Als Reinette dann jemand um
Kleingeld zum Telefonieren
bittet, befindet sie sich selbst kurz
in der Situation der Bettlerin -
eine hübsche Umkehrung des
Spiels um Münzen und Moral.

V.

Auch in der letzten Episode, «La

vente du tableau», geht es um
Prinzipien und Geld. Weil
Reinette mit ihrem ständigen
Gerede über ihre Prinzipien Mirabelle

auf den Wecker fällt, und
diese ihr deswegen Vorwürfe
macht, legt Reinette das
Gelübde ab, einen ganzen Tag zu
schweigen. Ausgerechnet an
diesem Tag hat jedoch ein
Freund ein Treffen mit einem
Galeristen arrangiert. Weil
Reinette unbedingt Geld für die
Miete braucht, das Treffen aber
nicht verschoben werden kann
und Reinette ihr Versprechen
nicht brechen will, gehen beide
zur Galerie. Der geschwätzige
Galerist will die stumme
Reinette übers Ohr hauen, bis
Mirabelle das Verkaufsgespräch
übernimmt und den Galeristen
ihrerseits beschwatzt und
übertölpelt. Für Reinette ist es auf
einmal nicht mehr so eindeutig
klar, was richtig, wahr und
gerecht oder betrügerisch und
unrecht ist. Im Spiel um Geld und
Worte kommt es auch auf die
Überzeugungskraft an, letztlich
also auf die Kunst der Darstellung

und die Darstellung der
Kunst-was Eric Rohmers Film
ebenso listig wie überzeugend
beweist.

Matthias Loretan

Die

Aufklärungsrolle -
Als die Liebe laufen
lernte

BRD 1988.
Realisation:
Michael Strauven.
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/199)

Aufklärung. Als Aufklärung lässt
sich jene geistige, geschichts-
wirksam gewordene Bewegung
verstehen, in der der Mensch
sich selbst als Subjekt der
Geschichte begreift, die
Verantwortung für sein Handeln
übernimmt und nach den Prinzipien
von Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit die gesellschaftliche
Wirklichkeit mittels demokratischen

Verfahren auszugestalten
versucht. Dem Wissen kommt
dabei ein programmatischer
Stellenwert zu. Es ist Voraussetzung,

damit die einzelnen über
die Bedingungen ihrer selbst-
sowie ihrer unverschuldeten
Unmündigkeit aufgeklärt werden

und entsprechend auf die
Wirklichkeit verändernd einwirken

können.
Der anhaltende Optimismus

des wirtschaftlichen (Wieder-)
Aufbaus und der damit
zusammenhängende rüde Fortschrittsglaube

machten die sechziger
Jahre empfänglich für das
Pathos der Aufklärung. Alle sollten
über alles aufgeklärt werden.
Das scheinbar letzte Tabu
musste fallen: die sexuelle
Scham und die durch sie installierte

repressive, lustfeindliche
Moral. Der Wert der Sexualität
sollte rehabilitiert und der
Verantwortung von Mann und Frau
innerhalb und ausserhalb der
Ehe anheimgestellt werden. Der
Fortschritt der Technik - die
ominöse Anti-Baby-Pille -
machte seinerseits das ge¬

schlechtliche Abenteuer
kalkulierbarer.

Soweit die Konturen des
geschichtlichen Kontextes, dessen
zwiespältiger Ausdruck das
Genre des deutschen
Aufklärungsfilms der sechziger und
frühen siebziger Jahre darstellt.
Mit bis zu 100 Titeln (wie
«Helga», «Das Wunder der
Liebe», «Die goldene Pille»,
«Deine Frau - das unbekannte
Wesen») stellte der
Aufklärungsboom im Kino gerade wegen

seiner audio-visuellen Me-
dialität eine besonders provokante

Spielart eines im übrigen
viel umfassenderen Medien-Ereignisses

dar, an dem vor allem
die Illustrierten und die
sogenannten Sachbücher massgebend

beteiligt waren. Für einen
der ersten damaligen
Aufklärungsfilme, «Helga», konnte die
für dessen Produktion
mitverantwortliche Gesundheitsministerin

Käthe Strobel 1968 die
«Goldene Leinwand» entgegennehmen:

denn bereits im Jahr
nach seiner Fertigstellung hatten

über drei Millionen
bundesdeutsche Kinobesucherden
Film gesehen.

Als Institutionen der Repression

gebrandmarkt und arg in

die Defensive gedrängt wurden
damals die Kirchen. Ebenfalls
1968 erliess Papst Paul VI. die
Enzyklika «Humanae Vitae», in

der er jede Form der unnatürlichen

Geburtenkontrolle als
Sünde verbot und mit der vollen
Zeichenhaftigkeit der
geschlechtlichen Liebe in der Ehe
als unvereinbar darstellte.
Liberalere Moraltheologen entfalteten

neben dem primären,
naturrechtlich begründeten
Ehezweck, der Zeugung von
Nachkommenschaft, zunehmend
auch den personalen und damit
auch erotischen Sinn der Ehe. In
Ausnahmefällen erwogen sie
auch die ethische Berechtigung
geschlechtlicher Sexualität vor
und ausserhalb der Ehe. Ähnlich
vorsichtig reagierte die konfes-

20



sionelle Filmkritik etwa im
katholischen «Filmberater»: Sie
anerkannte die Berechtigung
sexueller Aufklärung, bemängelte

aber, dass die
seelischgeistigen Aspekte der Sexualität
zu wenig berücksichtigt seien,
und wich im übrigen auf eine
durchaus berechtigte ästhetische

Kritik der holprig inszenierten,

geistlosen Machwerke aus.
Gescheiterte Aufklärung: In

Michael Strauvens
Kompilationsfilm, in dem Szenen aus 31

bundesdeutschen Aufklärungsfilmen,

die zwischen 1966 und
1980 entstanden sind,
zusammenmontiert wurden, wird so
etwas wie die Dialektik der
Aufklärung sichtbar. Aus ihrer
historischen Distanz lässt Strauvens

Retrospektive im damali¬

gen Pathos der Befreiung auch
Befangenheit und Zwang spürbar

werden, die Metaphorik von
Aufhellung und sonnenklarer
Realistik wird auf ihre dunklen
Schatten untersucht.

Hinter dem Mut der Volksaufklärer

ist deren Angst vor der
Sexualität nicht zu übersehen.
Die Sitten der Aufbaujahre waren

«keusch», die Häuslebauer
mit anderem beschäftigt, und
erst die Pille und ein bestimmtes

Mass an Wohlstand waren
Voraussetzung, dass sich auch
das öffentliche Interesse wieder
vermehrt der sexuellen Lust
zuwandte und den Körper wieder
eines zweiten Blickes würdigte.
Die Entwicklung dieser Konventionen

spiegelt sich zumindest
auch in der Geschichte des

Lachen über die Spiesser von
gestern? Aus Oswalt Kolles
«Das Wunder der Liebe» (2).

Genres. Da sich Strauven beim
Zusammenschnitt der Zitate
weitgehend an ein chronologisches

Prinzip hält, so wird etwa
in der freizügigen Darstellung
der Nacktheit ein «Fortschritt»
erkennbar.

In typischer Aufklärungsmanie
stellen die damaligen Filme

die Probleme (mit) der Sexualität

und die verklemmte Spies-
sermoral der Reaktion als ein
Phänomen der Unwissenheit
hin. Populärwissenschaftliche
Erklärungen und eine sterile
Weiss-Kittel-Atmosphäre müssen

herhalten, um der Propagierung

der Sinnlichkeit eine
höhere Weihe zu verleihen.
Umwerfend komisch wirkt heute
etwa jene Sequenz, in der ein
Arzt mit einem Stab in der Hand
an einer realistisch gehaltenen
Zeichnung den erogenen Zonen
der Frau nachfährt und diese
völlig unberührt erklärt. Aus
strategischen Gründen - wie der
Aufklärungsapostel Oswalt
Kolle es kürzlich in einer
Gesprächsrunde am Fernsehen
DRS freimütig zugab - wählte
man als «Schauplatz» für den
lustvollen und angstfreien
Umgang mit der Sexualität wenigstens

in den Anfängen die Ehe.
Formen ausserehelicher Sexualität

waren noch zu stark tabui-
siert und wurden deshalb
zumindest von den frühen Werken
abgelehnt. Auch Transvestiten-
tum und Homosexualität
bezeichneten sie als Anomalien,
die in einer comic-haft erzählten,

exemplarischen Krankheitsgeschichte

auf eine verhärmte
Mutter und eine ungenierte,
vollbusige Tante des
entsprechenden Patienten zurückgeführt

werden.
Was auf dem breiten Mittelweg

der Normalität als Befreiung

der Sexualität vorexerziert
wurde, kam im Grunde deren

21



Iw>
schamloser Banalisierung
gleich. Verräterisch ist dabei der
ethische, ästhetische Stil dieser
Filme, ihre unselige Verknüpfung

von Wissen und Sinnlichkeit,

Geist und Körper. Die
ästhetische Grundfigur der sexuellen

Aufklärung ist die Demonstration.

Vorgezeigt werden die
Körper, ihre Nacktheit. Doch die
Entblössung der Leiber wird
ästhetisch sofort zurückgenommen.

Eine rauschhaft, ekstatische

Dramaturgie als Entsprechung

zu den Körperzeichen
wird peinlichst vermieden. Die
Leiber als Ausdruck einer
Lebensgeschichte werden nur
soweit demonstriert, als sie zur
Exposition einerTechnik oderzur
Auflösung eines leicht
durchschaubaren, klinisch konstruierten

Problemchens gebraucht
werden. Die Ästhetik dieser
Lehrfilme ist entsprechend
unsinnlich und körperverachtend,
ohne Erotik, weil bar jeden
Geheimnisses, jeder Abgründigkeit.

Die Ideologie der befreiten
Sexualität verkommt zur Technik,

zur therapeutischen
Hilfestellung, zum Feierabendvergnügen,

das sich gefahrlos
jede(r) gönnen mag. Die Funktion

der unbedarften Darsteller
reduziert sich aufs Vorturnen,
sie sind auswechselbar mit
Holzpuppen, Risszeichnungen
und anderen Zeichen.

Und schliesslich mehren sich
die Zweifel gar an der Redlichkeit

der Aufklärung. Die Präsentation

des cleanen Sexes, ist sie
nicht Vorwand, um verklemmte
Neugier auf nackte Haut zu
befriedigen, um mit hehren
Absichten geistlose Pornografie zu
verpacken? Die spekulative
Vermarktung des Sex, versammelt
sie nicht das Kinopublikum zu
einer Klasse von fortschrittlichen

Musterschülern, die
angeblich fleissig lernend die
reaktionärste «Revolution»
konsumieren? Die Kalkulation des
frivolen Geschäfts jedenfalls ging
auf: Mit den verbotenen Früch¬

ten wurden die Biederleute von
den heimischen Bildschirmen
wieder ins Kino gelockt.

Zynismus der Aufklärung:
Angesichts einer gewissen
Unübersichtlichkeit komplexer
Gesellschaften sowie deren durch
politischen sowie individuellen
Willen schwer zu beeinflussenden

Sachzwänge hat heute
Aufklärung an Faszination verloren.
Neokonservative Wendepolitik
geht von dieser Kontrasterfahrung

aus, betont die Notwendigkeit

der Modernisierung der
Wirtschaft, während sie im
kulturellen Bereich die Moderne
als gescheitert zurücknehmen
will. Kunst, Recht und Moral sollen

aufwerte vorder Aufklärung

verpflichtet werden. Die
neuen fundamentalistischen
Verankerungen schaffen neue
Sicherheiten im Naheliegenden,
während die wirtschaftliche und
die kulturelle Moderne immer
stärker auseinanderdriften.

Was die sexuelle Aufklärung
damals propagierte, ist heute in
breiten Bevölkerungskreisen
(noch) selbstverständlich. Das
optimistische Pathos hat sich
allerdings verflüchtigt, nüchtern
wird im Privaten praktiziert, um
was damals öffentlich gekämpft
wurde. Doch mittlerweile
profilieren sich in den Medien schon
wieder Verfechter einer «neuen
Moral», die von den Aufklärern
noch als die alte beschimpft
worden wäre. Die persönliche,
durchaus sinnvolle Erfahrung
einer ausschliesslich auf die
eheliche Beziehung hin ausgerichteten

geschlechtlichen Sexualität

verallgemeinern sie zur
moralisch verbindlichen Norm.
Diese untermauern sie nicht
selten mit biologistischen
Argumenten, zur Stützung ihrer
Theorie scheuen sie auch nicht
davor zurück, die Angst vor der
Aids-Seuche zu schüren.

Strauvens postmoderne
Collage verzichtet darauf, in diesen
Diskurs einzugreifen und Stellung

zu beziehen. Die Samm¬

lung seiner Zitate zeichnet sich
aus durch einen bodenlosen
Zynismus, durch unverbindliche
Koketterie. Die eingestreuten
Ausschnitte aus den zeitgenössischen

Kinowochenschauen
sind zu kurz, ihre Auswahl ist zu

zufällig, als dass sich daraus ein
kritischer Zusammenhang
ergäbe. Die spektakulärsten Szenen

wurden auf dem Schneidetisch

aus den Aufklärungsfilmen
herausgeschnipselt, ihres
Kontextes beraubt. Die Quellen der
Zitate sind für den Betrachter
nicht genau erkennbar, die
Wirkungsgeschichte der Werke
bleibt unerwähnt. Zu viele
Montageeffekte zielen auf billige
Komik, auf hämischen Humor: Es

darf nicht nur gelacht werden,
es muss gelacht werden.

Doch die wir uns so köstlich
ergötzen, über wen lachen wir:
über die Spiesser von gestern,
über die verklemmten Aufklärer?

Unterhalten wir uns nicht
viel eher auf Kosten unserer
eigenen Geschichte, unserer
Ratlosigkeit über zu kurz gegriffene
oder eben gescheiterte Aufklärung?

Wird nicht wieder einmal
sexuelle Aufklärung zelebriert,
wo es im Grunde genommen
nur um eine obszöne Spekulation,

ums Geschäft geht? In

diesem Sinne arbeitet Strauven mit
einer Logik, diejenerdervon
ihm analisierten Filme
entspricht.

KURZ NOTIERT

Neue Elstner-Show

gs. Ab 10. Dezember dieses
Jahres hat Frank Elstner die
«Nase vorn», so der Titel der
neuen Show des 46jährigen
gebürtigen Österreichers. Über
etwaige Inhalte wollte
ZDF-Programmdirektor Oswald Ring
noch nichts verlautbaren lassen.

22



ZOVht—
Andreas Furier

Powaqqatsi

USA 1987.

Regie: Godfrey Reggio
(Vorspannangaben
s. 88/212)

Als 1983 «Koyaanisqatsi», Godfrey

Reggios berückend ästhetischer

Alptraum vom modernen
Stadtleben westlichen
Zuschnitts, in die Kinos kam,
meinte ein welscher Kritiker
leicht ironisch, Reggios Blick
auf die amerikanischen Metropolen

gleiche demjenigen
Gottvaters persönlich. Auf den
höchsten Wolkenkratzern hatte
Reggio seine Kameras postiert,
Tage mit Zeitraffertechnik in
Sekunden verstreichen lassen und
so menschliches Blendwerk mit
dem Ewiggleichen, ungleich
Grösseren konfrontiert.

Die Bemerkung des welschen
Kritikers spielte freilich nicht nur
auf den Film, sondern auch auf
den Werdegang seines Autors
an, der in den sechziger Jahren
Mitglied eines katholischen
Ordens in New Mexico war, wo er
sich als Lehrer sozial
engagierte. Orden und Schuldienst
quittierte Reggio zwar im
Zeichen des achtundsechziger
Aufbruchs, doch meint man die
religiöse Inspirationsquelle auch
in seinerweiteren Arbeit als
Sozialarbeiter und Medienschaffender

noch ausmachen zu können.

ReinerZufall scheint es
zumindest nicht zu sein, dass
«Koyaansiqatsi», dieses in
siebenjähriger Arbeit geschaffene
zivilisationskritische Panoptikum,

ohne ein einziges Wort
auskommt und wie ein sakrales
Erlebnis auf das Publikum wirkt.

Reggio hatte für seine Kritik
am Raubbau, den die Industrie-

Vorbild der westlichen
Konsumgesellschaft in
Entwicklungsländern: Junge in
Nairobi/Kenya.

gesellschaft mit ihrer «ausser
Rand und Band geratenen
Lebensweise» (so die Übersetzung
des Titels aus der Hopisprache)
an der Natur und letztlich an
sich selbst treibt, sämtliche
Register des nicht-narrativen Kinos

gezogen. Mit assoziativer Montage,

Zeitraffer- und Zeitlupentechnik,

Mehrfachbelichtungen
und Überblendungen hatten
Avantgarderegisseure wie Henri
Chomette, Joris Ivens oder
Michael Snow freilich schon früher
experimentiert. Reggio
allerdings zielte mit diesen höchst
suggestiven Techniken auf das
Massenpublikum, versetzte es,
unterstützt durch die hypnotisch
serielle Musik von Philip Glass,
in meditative Stimmung und
appellierte an sein vorrationales
wachsendes Unbehagen an der
hochtechnisierten' städtischen
Konsumgesellschaft. Die inneren

Widersprüche dieses
antianalytischen Verfahrens sollten
erst in «Powaqqatsi» deutlicher
werden, waren imgrunde aber
hier schon angelegt. Nicht allzu
schwer wiegt die Tatsache, dass
Reggios Kritik der Technokratie
selbst auf einem hochraffinierten

und aufwendigen technischen

Apparat beruhte. Proble¬

matischer war hingegen die
Tendenz zur Ästhetisierung dessen,

was der Kritik unterzogen
werden sollte. Was ist schliesslich

aussergewöhnlicher und
attraktiver als die Sprengung
gigantischer Häuserblöcke oder
die Zündung von Atombomben
im Zeitlupentempo? Als Alternative

zu solcher Stilisierung bietet
sich bekanntlich eine eigentliche

«Ästhetik der Hässlichkeit»
an, welche den Schrecken der
Realität ästhetisch zu überbieten

sucht. Hinter dem Gegensatz

von Schönheit und
Hässlichkeit steht freilich die Frage,
ob sich Wesen und Zusammenhang

der dargestellten Sachverhalte

überhaupt mit dem wortlosen

Prinzip des symphonischen
Films erschliessen lassen. Reggios

neuster Film legt eine
negative Beantwortung dieser
Frage nahe.

Inhaltlich ist «Powaqqatsi» die
Fortsetzung, formal das Pendant
und in gewisser Hinsicht auch
das Gegenstück zu «Koyaanisqatsi».

Motive der Ton-Bildcollage

stellen die Arbeits- und
Lebensformen der Dritten Welt
von Lateinamerika über Afrika
bis nach Südostasien dar. Die
strukturierende Deutung des er-

23



XMtH.
neut eindrücklichen Bildmaterials

ist wieder primär der Musik
und der Montage überantwortet,

doch steuert Reggio das
Verständnis des Zuschauers
auch hier zusätzlich durch eine
symbolträchtige Anfangssequenz

(in «Koyaanisqatsi» am
Schluss) und die Übersetzung
des Titels am Ende (in
«Koyaanisqatsi» am Anfang) des Films.
Im Gegensatz zum ersten Teil
der Trilogie wird der Zuschauer
damit nicht von vornherein für
eine bestimmte Sehweise
eingenommen, was freilich auch
heisst, dass ihm mehr
Interpretationsarbeit als in «Koyaanisqatsi»

abverlangt wird. Der
erwähnte Auftakt zeigt ein Fleer
von Arbeitern auf einer
Baustelle irgendwo in Südamerika
oder Südostasien. Minutenlang
sind nur schuftende, klitschnasse

Leiber, die Sandsäcke
schleppen, Beine, Arme und
zerquälte Gesichter zu sehen,
angetrieben, so scheint es,
allein von Glass' gnadenlos
stampfender Musik, in der
Trillerpfeifen von Aufsehern anklingen.

Bewusst verweigern uns
Graham Berry und Leonidas
Zourdoumis hinter den Kameras
die Zusammenhang stiftende
Totale, so dass die Arbeit mehr
und mehrzur Metapher für die
Sisiphusarbeit in einem dantes-
ken Inferno wird. Als einer
schliesslich zusammenbricht
und weggetragen wird, verweist
die Ikonografie des Bildes nicht
auf einen namenlosen Arbeiter,
sondern auf den toten Christus.
Sein Märtyrertum aber hat so
wenig höheren Sinn wie das
Leiden zahlloser anderer,
welches leitmotivische Grossaufnahmen

immer wieder eindringlich

darstellen.
Die implizite Frage nach der

Ursache der Leiden ist das
eigentliche Thema des Films.
Präzise Antworten bleibt Reggio
jedoch schuldig, weil der
symphonische Film der komplexen
Problematik der Dritten Welt

nicht gerecht werden kann. Die

stummen Bilder können nur einmal

mehr die karge Schönheit
und den Niedergang traditions-
geprägter Welten mit ihren
Arbeits- und Religionsriten
dokumentieren und düster das
Wuchern unmenschlicher
Millionenstädte voller zusammengepferchter,

apathischer
Menschen auf der unseligen Suche
nach westlichem Wohlstand
ausmalen. Wenn «Powaqqatsi»
zuletzt als «parasitäres Leben»
übersetzt wird, hat der Film
nicht deutlich gemacht, worauf
die Parasiten-Metapher bezogen

werden soll. Kaum ins
Blickfeld ist das Leben einer
sozialen Klasse auf Kosten der
andern gekommen, und nur am
Rande ist mit rasenden
Montagesequenzen der materialistische

«üble Zauber» (eine zweite
Bedeutung des Titels) angedeutet

worden, den die westlichen
Konsumgesellschaften als
Vorbilder auf die Entwicklungs- und
Schwellenländer ausüben, womit

ihr Verhältnis zur Dritten
Welt wohl kaum adäquat erfasst
ist.

Deutlich wird imgrunde nur
die Expansion der modern
städtischen Lebensweise auf Kosten
einer traditionell agrarischen,
deren würdig gemessener
Rhythmus mittels der dominanten

Zeitlupentechnik sakral
zelebriert wird, während man sich
am rein rhythmisch diktierten
Schnitt von peruanischen Tänzern

auf indische Reispflücker
oder afrikanische Korndrescher
offenbar nicht stören soll.
Zusammengezwungen nach
oberflächlichen Prinzipien der
Formen- und Bewegungsgleichheit,

werden damit alle gezeigten

Kulturen für kompatibel
erklärt, ohne dass wir ihrer Problematik

irgendwie näher gekommen

wären. Der symphonische
Film erschöpft sich im pathetischen

Verweis auf die Aussen-
welt einer Innenwelt, die ihm
verschlossen bleibt.

Elsbeth Prisi

Bogen über die

Generationen

hinweg

Zum Hörspiel
«Guten Morgen, du Schöne»
von Maxie Wander

«Mich interessiert, wie Frauen
ihre Geschichte erleben, wie sie
sich ihre Geschichte vorstellen.
Man lernt dabei das Einmalige
und Unwiederholbare jedes
Menschenlebens zu achten und
die eigenen Tiefs in Beziehung
zu anderen zu bringen. Künftig
wird man genauer hinhören und
wenigerzu Klischeemeinungen
und Vorurteilen neigen.
Vielleicht ist dieses Buch nur
zustande gekommen, weil ich
zuhören wollte.» So schreibt Maxie

Wander in ihrer Vorbemerkung

zu den gesammelten
Protokollen von Frauen in der DDR,
die erstmals 1978 im Westen
unter dem Titel «Guten Morgen,
du Schöne» - ergänzt durch ein
Vorwort von Christa Wolf - bei
Luchterhand erschienen sind
(SL 289).

Maxie Wander ist 1933 in

einem Wiener Arbeiterviertel
geboren und aufgewachsen. 1958

zog sie mit ihrem Mann, dem
Schriftsteller Fred Wander, in
die DDR, wo sie bis zu ihrem
Tod 1977 mit ihrer Familie lebte.
Sie war Sekretärin, Fotografin,
Journalistin, schrieb Filmszenarien,

Kurzgeschichten und
Kinderbücher. 1980 gab ihr Mann,
Fred Wander, eine Auswahl
ihrer Tagebücher und Briefe

24


	Film im Kino

