
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 40 (1988)

Heft: 13

Artikel: Gleichnisse

Autor: Linz, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sehen Produktionen, seinen
schöpferischen Akten einnimmt,
einer Haltung, die dem bereits
erwähnten Aufsatz den Titel
gegeben hat: Handle nach dem
Prinzip, dass jeder Film dein
letzter ist (sein könnte). Dieser
Grundsatz bewahrte den Regisseur

einerseits vor Übermut,
Arroganz, anderseits zwang er ihn,
sich ernsthaft mit dem
auseinanderzusetzen, was er gerade in

Arbeit hatte. Eine solche Seriosität

bewahrt den Zuschauer
seinerseits davor, sich auf die
eine oder andere Weise
verschaukelt zu fühlen.

Jean-Luc Godard hat in einer
enthusiastischen Kritik zu «Somma

ren med Monika» Die Zeit
mit Monika, 1952) geschrieben,
dass Bergman der Regisseur
des Augenblicks sei. Seine
Kamera suche vor allem eines:
den gegenwärtigen Moment in

seiner ganzen Flüchtigkeit zu
erfassen und tief in ihn einzudringen,

um ihm gleichsam die
Qualität von Ewigkeit zu verleihen.

Das ist nicht nur schön
formuliert, Godard liefert auch eine
Erklärung für das Phänomen,
dass sich solche Momente tief
in den Zuschauer eingraben und
auch noch dann präsent sind,
wenn Story, Handlungsgerüst
bereits in Vergessenheit geraten
sind.

Was Godard und seine
Kritikerkollegen, die später gemeinsam

die französische «Nouvelle
Vague» formierten, ebenfalls an
Bergman faszinierte, ist seine
Affinität zu dem, was sie als
«Autorenkino» bezeichneten.
Seine Filme tragen alle eine
unverwechselbare Handschrift.
Godard bringt dies selbst
augenzwinkernd in seinen Film
«Masculin-féminin» (1965) ein,
wenn seine Protagonisten sich
in einem Kino einen Film à la

Bergman ansehen. Ansonsten
unterscheiden sich die beiden
allerdings ziemlich grundsätzlich

voneinander: der eine mit
seiner genial-chaotischen Im¬

provisations- und Zitiertechnik,
der andere mit seiner
wohlkalkulierten, bis ins Detail geplanten

Arbeitsweise. Aber Godard
würde wahrscheinlich auch
nicht nach dem Grundsatz
arbeiten, dass jeder Film sein letzter

sei - für ihn ist jeder Film
(fast) schon der nächste...

Martin Linz

Gleichnisse

Philosophische und
theologische Spuren im Werk
Ingmar Bergmans

Ein Film scheint aus der Reihe
der über 40 Kino- und Fernsehfilme

Ingmar Bergmans zu
fallen. Es ist seine Adaption von
Mozarts «Zauberflöte» für das
Fernsehen. DerZeitpunkt dieser
Produktion scheint dem ersten
Eindruck recht zu geben. 1974,
zwischen «Viskningar och rop»
(Schreie und Flüstern, 1972),
«Scener ur ett aektenskap»
(Szenen einer Ehe, 1973) und
«Ansikte mot ansikte» Von
Angesicht zu Angesicht 1976), auf
dem Gipfel seines Ruhms als
Filmemacher also, hatte auch
dieser nimmermüde Regisseur
wohl eine Atempause nötig.
Was lag näher, als aus dem
Schau- und Singspiel-Repertoire,

das diesem Regisseur auch
zur Verfügung stand, ein Prachtstück

zu verfilmen. Weit gefehlt.
Mit seinem Film zum 50. Jubiläum

von Sveriges Radio erfüllte
sich Bergman einen Wunsch
aus Kindheitstagen. Was er als
Zwölfjähriger mangels Geld für
die Platten - die Kulissen standen

schon - nicht hatte aufführen

können, das wurde nun
standesgemäss ein richtiger
Film; nicht mehr nur-wie
damals geplant-ein Puppenspiel;

das wurde nun ein ganzer Film,
nicht mehr nur ein Puppenspiel-
Ausschnitt in einem Film, so in

«Vargtimmen» (Die Stunde des
Wolfs, 1966/68).

Bergmans Film «Trollflöten»
(Die Zauberflöte, 1975) ist, so
zeigt die Bedeutung des Sujets
für sein Leben und Werk, keine
Gelegenheits- und
Verlegenheitsarbeit, sondern ein Berg-
man-Gegenstand. Dass und wie
er einen grossen Stoff als
Jubiläumsfeier gestaltet, der nicht
von ihm selbst stammt, dem
vermag man freilich im
Vergleich mit den ureigenen Berg-
man-Vorlagen in besonderer
Weise Aufschluss abzugewinnen

über das, was Bergman lieb
und teuer ist.

Ein metaphysischer Grübler

Seit «Fängelse» (Gefängnis,
1948/49), seinem ersten Film
nach eigenem Drehbuch in dem
ein Regisseur-Alter ego der
Anregung einer Vater-Figur nachgeht,

einen Film über die Hölle
auf Erden zu machen, gilt Bergman

als metaphysischer Grübler.

Der Regisseur im Film stellt
fest, ein Film über die Hölle
lasse sich schwerlich realisieren.

Dagegen hat der Zuschauer
vom Gesehenen durchaus einen
Begriff von «Hölle» bekommen.
Ein Kunstgriff, mit dem Bergman

frühzeitig klarstellt, dass
man von ihm keine Antworten
erwarten darf auf Fragen nach
dem Sinn des Lebens und des
Todes, der Existenz oder Nicht-
existenz Gottes, dem Wert des
Anderen und der Kommunikation.

Schlussfolgerungen hat
jeder selbst zu ziehen. Trotz dieses

filmischen Winks also und
trotz entsprechender Äusserungen,

insbesondere im Interview-
Band «Bergman über
Bergman», geriet Bergman nolens
volens in den Rang eines Ver-

8



künders weltanschaulicher
Botschaften, hat man ihn als Berater

in Glaubens- und Lebensfragen

konsultiert. Begman selbst
hat dieser Indienstnahme
Vorschub geleistet, indem er in
einem vielzitierten Beitrag in den
«Cahiers du Cinéma»
(Nr. 7/1956) erklärte, «dass die
Kunst ihrer lebendigen Bestimmung

beraubt wird, wenn sie
vom Glauben an Gott getrennt
wird».

Weitere Gründe kommen
dazu: Auf Seiten des Publikums
herrschte in den fünfziger Jahren

eine besondere Empfänglichkeit

für existentielle
Entwürfe. «Sinnleere» - Hans
Sedlmayrs Stichwort - ist
bezeichnender Ausdruck für das
geistig-moralische Vakuum
nach dem Zusammenbruch der

Werte durch die Kriegserfahrung

und den Mangel an
ethischen Perspektiven insbesondere

im Wirtschaftswunderland
BRD.

Die Grundüberzeugung, dass
der Mensch seine ewige
Bestimmung im Offenbarungsglauben

findet, so Romano
Guardini in seiner als
«Orientierungshilfe» gedachten Schrift
«Das Ende der Neuzeit» (1950),
teilten nicht wenige. Das Wissen

um Bergmans Herkunft aus
einem protestantischen Pfarrhaus,

das die Kritik unablässig
hervorkehrte, musste da wie
Wasser auf die Mühlen wirken.
Festzuhalten ist davon, dass das
autobiografische Stigma Bergman

nach eigenem Bekunden
wie die Gezeiten des Meeres,
also jederzeit, nur unterschied-

Problemfilm mit philosophischer
Qualität: Bengt Ekerot

als Tod in «Det sjunde
inseglet» (Das siebente Siegel).

lieh intensiv, zu schaffen macht.
Wir können also einen ständigen

moralischen Antrieb des
Regisseurs annehmen.

Die moralistische Ausrichtung

der deutschsprachigen
Filmkritik, die im Gefolge einer
verkürzten Rezeption von Siegfried

Kracauers Buch «Von Cali-
gari bis Hitler» (1958) bis Anfang
der siebziger Jahre über der
«Botschaft» eines Films seine
Ästhetik vernachlässigte,
musste diese Optik zwangsläufig

überbetonen.
In einem Extrembeispiel der

wortfixierten Sicht gerät Bergmans

«Nattvardsgästerna»

9



Metaphorische Spiegelungen
der Kommunikationsschwierigkeiten

zwischen den
Menschen: «Sâsom i en spegel»
(Wie in einem Spiegel) mit
(v.l.) Gunnar Björnstrand, Harriet

Andersson, Lars Passgard
und Max von Sydow.

[Licht im Winter, 1962) zu einem
reinen Wort-Kunstwerk: «Nun
auf einmal steht man vor dem
nackten Gedanken. Wo bleibt
denn da der Film?» Indem hier
die Film-Form Wort geworden
sei, sei nun Schluss mit der
«katholischen Ikonografie» der
Filme davor, die Bergmans
«protestantischem Bekenntnis»
gegenläufig sei, meinte Wilfried
Berghahn.

Sinngebende Signaturen ihrer
Zeit

Wie eng im Fall Bergman
«Aussage» und Ästhetik verknüpft
sind, illustriert der Flinweis Eric
Rohmers im Blick auf «Det
sjunde inseglet» (Das siebente
Siegel, 1957), wonach
Bergmans Leistung weniger in der
«Originalität (seiner) Philosophie»

beruhe als in der
«genauen Art, die Leinwand zu
präparieren, um sie darauf in all
ihren Nuancen zu übertragen».
Rohmer war nicht der einzige,
der Bergmans sogenannten
«Ideen»- oder «Problem»-Filmen

philosophische Qualität
zusprach. Im deutschen Sprachraum

kommen Flans Stempel
und Martin Ripkens im Überblick

über Bergmans Schaffen
bis zu «Licht im Winter» in
Anbetracht der fortschreitenden
Weiterentwicklung unter Ein-
schluss des Autobiografischen
sowie des dozierenden und
moralisierenden Impulses zur
gleichen Wertung: ein «philosophisches

Bekenntnis».
Was man reichlich hochgegriffen

Bergmans «Philosophie»
nennt, mag zutreffender als dessen

Sinn für virulente Geistesmoden

jener Zeit, allen voran
Existentialismus und
Psychoanalyse, bezeichnet werden. In

welchem Ausmass es Bergman
gelang, seine Zeit in Bilder zu
fassen, belegt beispielsweise
Frieda Gräfes Einschätzung: «Er
machte Filme, die Sartre hätte
machen mögen».

Von ausschlaggebender
Bedeutung für die Wirkung der
Bergman-Filme nicht nur jener
Epoche quer durch die
Bevölkerungsschichten und über Länder
und Kontinente hinweg sind die
Bilder, mit denen Bergman diesen

Sinn zur Anschauung
brachte. Eingehend und einfach
zugleich, wurden sie begriffen
als Sinnbilder, als sinngebende
Signaturen ihrer Zeit. «Die
Sehnsucht der Helden, ihre
verzweifelten Anstrengungen und
ihr Scheitern stehen als Gleich¬

nis», befand Enno Patalas, nachdem

er «Gyckiarnas afton»
(Abend der Gaukler, 1953) gesehen

hatte; «(...) eine Allegorie
auf die Begegnung des
Menschen mit dem Tod», so der
Eindruck Theodor Kotullas von
«Das siebente Siegel». Auch in

vergleichsweise glaubensfernen
Sujets und Szenen Bergmans
tauchen unvermittelt theologische

Anspielungen auf. So
stilisiert beispielsweise Vergérus
den Ausgang von Voglers
Magie-Vorstellung in «Ansikte»
(Das Gesicht, 1958) zur Probe
auf die Existenz Gottes.

Kommunion - Kommunikation

Einen Höhepunkt der theologischen

(Selbst-)Reflexion
Bergmans vermeinte mancher Kritiker

in den Filmen «Sâsom i en
spegel» Wie in einem Spiegel,
1961), «Nattvardsgästerna»
(Lichtim Winter, 1962) und
«Tystnaden» (Das Schweigen,
1963), Bergmans sogenannter
erster Trilogie, wahrnehmen zu
können. Aus der zeitlichen
Distanz und den nachfolgenden
Filmen aus betrachtet, erweist
sich der Einsatz der Rede von
Gott und jener der Liturgie als
metaphorische Spiegelung der
Zustände, auf die es Bergman
immer ankam und vor allem
ankommt: die Kommunikation
zwischen den Menschen.

10



«Wir sehen jetzt durch einen
Spiegel in einem dunklen Wort;
dann aber von Angesicht zu
Angesicht. Jetzt erkenn ich's
stückweise; dann aber werde ich
erkennen, gleichwie ich erkannt
bin.» Dem Paulus-Wort (1 Kor,
13), so erkennen wir heute, ist
nicht nur der Titel «Wie in einem
Spiegel» abgewonnen, sondern
auch «Von Angesicht zu
Angesicht», der seinerseits «Szenen
einer Ehe» im zugespitzten
Moment der Krisen-Erfahrung
fortführt.

Die Möglichkeit und die
möglichen Erscheinungsweisen von
«Liebe», die in der Schlusssequenz

von «Wie in einem Spiegel»

der (Dichter-)Vater seinem
Sohn in der Krise als Antwort
auf den verlangten Gottesbeweis

gibt, erweist sich als
zwischenmenschliche Auslegung
der theologischen Versprechung

im Titel.
Man kann wie Wilfried Berghahn

in «Licht im Winter»
«negative Theologie» am Werk
sehen. Man «muss» jedoch
keineswegs wie dieser Interpret
«Bergmans <Abendmahlsgäste>,
wenn man ihn recht verstehen
will, als eine filmische Exegese
dieses Satzes (Berghahn zitiert
Kierkegaards «Die Krankheit
zum Tode»; M. L.) lesen». In der
Überbetonung des Dialogs
übersieht man nämlich die positive

quasi-musikalische Formierung

der beiden Hauptperso¬

nen, des «ungläubigen» Pfarrers
Thomas - nomen est omen -
und seiner Möchtegern-Freundin

Martä, um das Leitmotiv
«Kommunion», das als sinnbildhafte

Eingangssequenz dem
Film seinen angemessenen Origin

a Itite I «Nattvardsgästerna»
(Abendmahlsgäste) gibt. Dann
übersieht man die Intensität des
filmischen Ausdrucks, wie er vor
allem in der Sequenz positive
Gestalt gewinnt, in der Martä in
Grossaufnahme - dem zentralen
Stilprinzip des späteren «Von
Angesicht zu Angesicht» - die
Worte sprechend erscheint, die
Thomas als ihren Brief liest.
Dann übersieht man den Sieg
des Lichts im Kampf mit dem
Dunkel, der für Sven Nykvist,
dem Hauptkameramann Bergmans

seit «Wie in einem Spiegel»,

«religiöse Züge» trägt. Und
man überhört die Musik Bachs,
die den Interaktionen der
Protagonisten in den Filmen derTri-
logie strukturierend Halt gibt.
Das Schlussbild von «Das
Schweigen» hält als einzig kom-
munikables Wort in einer Welt
der Anti-Kommunikation «Bach»
auf einem Zettel fest, den der
Junge mit sich fortträgt. Ein
Filmbild, das Musik und Wort-
Schrift zugleich beschwört und
dem Motiv «Kind» in die Hand
gibt, das als «Prinzip Hoffnung»
auch die düstersten Bergman-
Filme erfüllt - und sei es als
Warten auf ein Kind wie in «Die

Stunde des Wolfs» oder als
(unerfüllter) Wunsch nach einem
Kind wie in «Skammen»
(Schande, 1968).

Am Ende von «Die Stunde
des Wolfs» erscheint Alma,
Fortführung der vampiristisch
von einem nicht mehr kreativen
Menschen bedrohten Alma aus
«Persona» (1966), wie ein
menschlicher Abglanz jener
märchenhaften Pamina im «Zau-
berflöten»-Puppenspiel, insofern

sie als werdende Mutter
ihre personale Ganzheit und
Gesundheit in der Auseinandersetzung

mit den destruktiven
Mächten der Finsternis strahlend

bewahrt hat. Noch deutlicher

wird «Mütterlichkeit» als
Inbegriff der menschlichen Werte,
die den Grundbestand der
christlich-abendländischen
Zivilisation ausmachen, in Gestalt
der Eva in «Schande» evoziert,
in dem Bergman-Film also, der
nicht zufällig als humane
Antwort auf Godards «Weekend»,
jenen zynischen Abgesang auf
alle Werte, begriffen wurde.

In dieser symbolträchtigen
Linie der Bergman-Filme wird
«DieZauberflöte» als die positive

Erfüllung jener Motive sichtbar,

wie sie in dieser ungebrochenen

Klarheit ein Bergman-
Drehbuch nie erlaubt hätte.
Dank Schikaneders Vorlage
kann Bergman den Zweikampf
von Licht und Finsternis
personifizieren, macht daraus Ehe-

11



xmrn
Als Experte für «Lebenshilfe»
in Anspruch genommen: «Szenen

einer Ehe» mit Liv Ulimann
und Erland Josephson.

drama und Geschlechterkampf
und spielt im grossen und ganzen

das grosse Drama der
Dialektik der Aufklärung durch, den
ständigen Kampf des
Menschen mit seiner Natur. Dass er
sein Werk als Feier der Harmonie

und des Friedens versteht,
zeigt er schon während der
Ouvertüre, wenn er in Grossaufnahme

Gesichter aller Hautfarben

und jeden Alters in den
Blick rückt. Bergmans «Zauberflöte»

erscheint wie eine
wunderbare Allegorie auf sein eigenes

Werk im Gewand des
Märchens.

Bergmans Selbstverständnis
als Künstler

In der Feierstunde der Frankfurter

«Goethepreis»-Verleihung
1976, in der Grenzsituation seines

«Exils», in diesem existentiell

schwerwiegenden Augenblick,

gelingt es Bergman, mit
poetischen Mitteln sein
Kunstverständnis darzulegen: «Nein,
Wörter und Gedanken blieben
liegen. Sie sind nichts zum
Vorzeigen. Ich lebe in einem Strom
von Gefühlen, Stimmungen,
Träumen und Bildern, die ganze
Reisetasche ist voll davon.» «Ich
bin kein Analytiker, ich bin
intuitiv.»

Wie schwer Bergman ein
solches Bekenntnis fällt, das er in
seiner «Dank-Rede» nolens vo-
lens in Worte fassen muss, zeigt
die Art und Weise, wie er es
vorbringt: Erträgt es nicht selbst
vor, sondern legt es - «In
diesem Zusammenhang hatte ich
vor kurzem einen Traum...» -
dem Dichterfürsten Goethe als
Ratschlag für den Debütanten
Bergman auf der deutschen
Bühne in den Mund: «Als ich
(Bergman; M. L.) mein Anliegen

stammelnd vorgetragen hatte,
lächelte er sein sarkastisches
Lächeln und sagte: (Meine
lieben Landsleute sind sehr konkret

und sehr philosophisch. So
rate ich Ihnen, um jeden

Preis konkret zu sein. Erzählen
Sie Ihren neuen Freunden, was
Sie in Ihrem Gepäck mitbringen.
Sie wollen sicher wissen, was
für eine Person auf ihren Märkten

und Vergnügungsplätzen
ihren Teppich ausrollen und ihre
Künste zeigen will.>» Ein
komplexer Kunstgriff, mit dem Bergman

sich in seiner Wort-Erklä-
rungs-Not soweit salviert, dass
ersieh erklären kann. Dreifach
verpackt und abgesichert,
spricht sich Bergman frei aus
dem Zufluchtsort der Imagination:

In der Gestalt des Traum-
Deuters weist er sich aus als
Meister der Phantasie, der
einerseits das Reich der Imagination

verteidigt gegen den Zugriff
der Begriffs-Logik, die in letzter
Konsequenz - Bergman spricht
es in seiner Rede aus und hat es
am eigenen Leib erfahren -
Staats-Macht heisst. Indem er
sich autorisiert mit der Macht-
Fülle des Über-Vaters Goethe,

der als Dichterfürst/Intendant
und Wissenschaftler sowie
Politiker im Dienst des Herzogs von
Weimar in Personalunion die
Gegensätze zusammengezwungen

und ausgelebt hat, traut er
sich andererseits zu, dem
Bedürfnis nach Analyse
entgegenzukommen: allerdings nur ein
stückweit. Psychologisch nämlich

bedeutet sein Sprechen mit
Goethe eine «Identifikation mit
dem Aggressor», also letztlich
eine Abwehr-Reaktion, wie uns
Anna Freud, die Tochter des
Meisters der Traumdeutung, in
ihrer Schrift «Das Ich und die
Abwehrmechanismen» lehrt.
Immerhin treibt sein poetischer
Selbstschutz Bergman zu einem
ironischen Selbstzitat, mit dem
er sich als Filmschöpfer bekennt
und sich dem Realitätsanspruch
in Gestalt des Publikums stellt,
das versessen ist auf Erklärungen,

das «sicher wissen» will.
Augenzwinkernd rückt er ein
Selbstporträt als Künstler heraus

und ruft seinen Zuhörern
damit ins Gedächtnis, dass er
seit «Gefängnis» (1948) nicht
müde geworden ist, seine
Profession und damit seine Exi-

12



ZMk.
Stenz zu hinterfragen - siehe
«Till glädje» (An die Freude,
1949), «Gycklarnac afton» (1953),
«Vargtimmen» (1968), «Skam-
men» (1968), «Riten» (Der Ritus,
1969), «En Passion» (1969), «Das
Schlangenei» (1977), «Höstsonaten»

(Herbstsonate, 1978).
Die von Bergman evozierte

Szene zeigt den Magier Vogler
aus «Das Gesicht» (1958), jenen
Ausbund der Dialektik der
Aufklärung, der mit seinem «magischen

Heilstheater» hin- und
hergerissen ist zwischen De-
maskierung und Possenspiel,
Rationalität und Irrationalität,
Mesmerismus und Magie. Mit
traumwandlerischer Sicherheit
beschwört Bergman den Film
und die Gestalt, in denen am
prägnantesten Schlüssel-Motive
(s)einer Existenz für die Kunst
zum Ausdruck kommen: das
Doppelspiel des schönen
Scheins zwischen Illusion und
Desillusion, Ausdruck und
Rede, Betörung und Erkenntnisgewinn,

Verzauberung und
Heilung; der Widerstreit Künstler-
Bürgerzwischen Abenteuer und
eingebildeter Sicherheit, Demütigung

und Selbstzufriedenheit
als Selbstbetrug, Einsatz für ein
Ideal und Gehorsamspflicht,
Ethos und Ehre, Wahrheit und
Gesetz, Selbstverwirklichung
und Selbstvernichtung. Es ist
kein Zufall, dass Bergman
ausgerechnet auf den Vogler aus
«Das Gesicht» zurückgreift. Die
Eingebung ist vielmehr diktiert
von der Psycho-Logik der
Lebensumstände, die sein Dasein
damals bestimmten.

Sein Traum ist bedingt durch
das Trauma, das er erlitten hat
und dem er es buchstäblich
zuzuschreiben hat, dass er vor
dem Fest-Publikum in der
Frankfurter Alten Oper steht. In

seiner Preisrede macht sich
Bergman zum Anwalt der «ewigen

Fragen»; «Es ist vielleicht
eine Banalität zu behaupten,
dass es eine der wichtigsten
Aufgaben der Kunst ist, diesen

so oft unterdrückten, verstummten
Gefühlen Ausdruck zu

geben: Das heisst sich nicht nur
mit den zeitgebundenen,
sondern auch mit den ewigen Fragen

zu beschäftigen. Meine
Furcht umfasst also die Verarmung

der Gefühle, das Schweigen

der Menschen, ihre heimlichen

verborgenen Schmerzen.
Ich glaube (ich möchte jedenfalls

glauben), dass der Film
hier seine grösste Aufgabe hat:
ich möchte, dass er ein Spiegel
der Gesellschaft sein soll, in

dem die Menschen sich selbst
und einander erkennen. Ich
möchte, dass er selbst die
heimlichsten menschlichen Ge-

Bergmans Selbstverständnis
«Ich möchte einer der Künstler
sein, die an der Kathedrale
bauen... Ob ich gläubig bin oder
ungläubig, Christ oder Heide, ich
möchte mit allen helfen, die
Kathedrale zu bauen, weil ich
Künstler bin und Handwerker,
und weil ich gelernt habe,
Gesichter in Stein zu schlagen,
Glieder und Körper » (Filmkritik
1/62, S.25)

Seit dem Jahr 1962 sei Gott kein
Thema mehr für ihn, erklärte Ing-
mar Bergman in München im
Gespräch mit einer bundesdeutschen

Tageszeitung. Nach dem
Grund gefragt, sagte er: «Das
Problem hat damals aufgehört,
brisant zu sein. Es ist nicht mehr
schöpferisch für mich». Auf die
Frage seines Gesprächspartners,
welche Auswirkungen das auf
seine Filme habe und welche
Rolle die Liebe und die
Beziehungen der Menschen zueinander

dann noch in ihnen spielten,
meinte der schwedische Regisseur

wörtlich: «Ein Beispiel: In
dem Film <Aus dem Leben der
Marionetten) (1980) machte ich
ein Experiment. Ich nahm von all
den handelnden Personen die
Liebe weg. Dann schaute ich mit
Konsequenz an, was mit diesen
Menschen passierte - es war die
Hölle. Vielleicht sagt das über
meine Beziehung zur Religion
und zur Liebe mehr aus als alles
andere.» (epd Kirche und Film
3/81)

fühle deutlich macht, Gefühle,
die starke Kräfte in unserer
Gesellschaft so leicht verleugnen.»

Damit kennzeichnet er eine
Haltung, die philosophisch
genannt werden darf: ein Leben
lang in ständiger Selbstreflexion
in seinem Beruf dem lebendigen

Gedächtnis der Gesellschaft
dienen; Erinnerungen wach
halten, Selbsterkenntnis und
Verständnis des Gegenüber
fördern; unterdrückten und
verdrängten Gefühlen Ausdruck
verleihen. Ein vorbildliches
Stück philosophischer Praxis,
die - in der Sprache der
Sozialwissenschaften und der
Sozialphilosophie unserer Zeit - dazu
beiträgt, eine «vernünftige Identität»

heutzutage auszubilden
und gegen alle Zwänge zu
behaupten. Bezeichnenderweise
wurde Bergman insbesondere
im Anschluss an seine Filme
«Szenen einer Ehe» (1972) und
«Von Angesicht zu Angesicht»
(1975) als Experte für «Lebenshilfe»

in Anspruch genommen.
Er beschwört «Wunschbilder
des erfüllten Augenblicks» und
seine Helden gleichen Ernst
Blochs «Leitfiguren der
Grenzüberschreitung» (Faust, Don
Juan, Odysseus), die das «Prinzip

Hoffnung» im Ringen um
«Identität» wachhalten.

13


	Gleichnisse

