
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 40 (1988)

Heft: 9

Artikel: Sternstunden der Filmkunst : Avantgarde II

Autor: Zerhusen, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zmt-
der Tierwelt die Aufmerksamkeit
der kindlichen Zuschauer
fesseln wollen, beeindrucken vor
allem die phantasievollen
Märchenverfilmungen tschechoslowakischer

Regisseure wie «König

Drosselbart» (Miloslav
Luther, 1984), die Verfilmung des
bekannten Märchens in

stimmungsvollen Bildern, und «Frau
Holle» (Juraj Jakubisko, 1984),
eine phantasievolle Nachempfindung

des gleichnamigen
Grimm-Märchens mit einer
umwerfenden Giulietta Masina in

der Hauptrolle. Ein Film
allerdings, der seinen ursprünglichen

Charme auf dem Wege
von der Leinwand zum Fernsehschirm

einbüsst.
Ein gutes Beispiel für mich,

wie ein Kinderfilm sein sollte, ist
der Öko-Zeichentrickfilm «Samson

und Sally» (Jannik Hastrup,
1984), auch ein Preisträger des
Deutschen Jugend-Videopreises

1986. Da wird dem kindlichen

Betrachter auf unterhaltende

Weise ein ökologisches
Problem nähergebracht: die
Gefährdung der Umwelt durch den
Menschen, die Ausrottung der
Wale und die Bedrohung der
Meere als Lebensraum für Tiere
und Pflanzen. Ohne die Tierwelt
zu verniedlichen oder zu stark zu
vermenschlichen, wird eine
ernste Botschaft verständlich
vermittelt. Die Zeichnungen
sind eingängig und witzig, die
Sprache kindgerecht, die
Problematik altersgemäss umgesetzt.

Die gelungene formale
Umsetzung regt an, sich mit
dem Thema inhaltlich zu
beschäftigen.

bei Gleichaltrigen auf der
Leinwand wiederfinden, dass sie mit
ihren Sehnsüchten nicht alleine
bleiben. Dass ihnen das Rüstzeug

gegeben wird, ihren Alltag
auf ihre spezifische Weise zu

bewältigen oder dass sie ganz
einfach Information erhalten,
kognitives Wissen vermittelt
bekommen.

Das kann durch eine
Identifikationsfigur geschehen, aber
auch durch Situationen im Film,
die Kinder in ihr eigenes Leben,
zu ihrer Umwelt in Bezug setzen
können. Neben einer kindgerechten

Dramaturgie, einer
technischen Qualität, die man
auch beim Erwachsenenfilm
verlangt, sollte aber auch immer
eine Mischung von Emotionali-
tät und Alltäglichkeit stehen, die
dieser Altersgruppe den
Einstieg in unterschiedliche
Thematiken erleichtert. Wenig
nutzbringend scheint die Methode,
altbewährte Comicfiguren
Kindern als Helden vorzugaukeln
oder kleine Erwachsene als Su-
permänner agieren zu lassen
(dass auch in den «guten»
Kinderfilmen Mädchen zumeist in
ihrer tradierten Rolle bleiben, ist
ärgerlich und wäre als gesondertes

Thema zu behandeln).
Ob die Ente quakt oder das
Schwein quiekt, dient weder der
Entstehung einer kreativen Neugier

noch der Weiterentwicklung

der Persönlichkeit.

Margret Köhler ist Filmjournalistin und
Mitglied im Auswahlausschuss zum
Deutschen Jugend-Video-Preis, in dessen

Jury sie bis jetzt auch zweimal
mitwirkte.

Anregend und fordernd

Wichtig halte ich vor allem, dass
den Kindern in einer Welt des
Betons und der reduzierten
Entfaltungsmöglichkeit die Chance
zur Entwicklung von Phantasie
gegeben wird, dass sich ihre
Wünsche und Träume vielleicht

Markus Zerhusen

Sternstunden
der Filmkunst -
Avantgarde II

Feinde jeder etablierten
Ordnung, und sei diese nur sprachlicher

Natur, unermüdliche
Ankläger und kompromisslose
Stilisten waren sie beide: Luis
Bunuel und Carl Theodor Dreyer.
Pessimisten auch, Realisten
vielleicht, die den Kampf des
Guten gegen das Böse schon
als verloren glaubten. Das Böse
aber verkörperten bei ihnen
meist jene Institutionen und
Rollenträger, welche gemeinhin
mit dem Guten identifiziert werden.

Allgemeinerauch konnte
sich das Böse manifestieren
durch eine sprachliche
Ordnung, durch jene Welt der Sprache,

in derein jeder für sich
eingeschlossen wie in einem
Gefängnis lebt: Wo nur zugelassen
ist, was klar, eindeutig,
nachprüfbar erscheint, wo immer
gleiche Sätze dazu herhalten
müssen, Recht zu sprechen,
sprachliche Ordnung zu halten
(im Bereich des Films Sprache
als Bildersprache verstanden).
Diese sprachliche Ordnung zu

sprengen, war für Bunuel wie
für Dreyer eine Herausforderung,

die es anzunehmen galt.
Sie zu zerschlagen versuchte
Dreyer durch Grossaufnahmen,
welche die Bildbegrenzung zum
Bersten prall ausfüllen, und
Bunuel durch das Zusammenfügen
von Bildobjekten (Mauleselkadaver

auf Klavier), die in der
konventionellen, herrschenden Bildsprache

nicht zusammen gehören.

6



«La passion de Jeanne d'Arc»

Von «La passion de Jeanne
d'Arc» (Die Passion der Jeanne
d'Arc oder Johanna von Orléans
oder Der Leidensweg der
Jeanne d'Arc, 1928), mit seiner
Abfolge von Grossaufnahmen
der reinste, der kinematogra-
phischste aller Dreyer-Filme,
sagte der Autor selbst, es sei
ein Film über die Sprache, über
die Sprache als Foltermittel,
über Sprachterror: Er lasse die
Sprache in Grossaufnahmen
auftreten.

Je mehr Raum und Zeit das
durch Mikrophysiognomik
erschlossene innere Drama im
Film beansprucht, um so weniger

bleibt für die Darstellung
der äusseren Handlung übrig.
Wie aber dennoch - trotz der
Aussparung der äusseren
Flandlung, die in herkömmlichen

Filmen die Spannung
erzeugt - die Dramatik des
Geschehens dem Betrachter zu
vermitteln, ja durch die Leerstellen

(bezogen auf die Flandlung)
die tragische Wirkung noch zu
steigern ist, zeigt die Regie-
Kunst Dreyers in «La passion de
Jeanne d'Arc».

Der Film schildert Verhör,
Verurteilung und Feuertod der
Jeanne d'Arc in Grossaufnahmen,

ohne je in die Totale, in
den freien Raum auszuweichen,
was notwendig wäre für die
Darstellung der äusseren Handlung.

Die Gefühle und Reaktionen

der Beteiligten unter ihrer
äusseren Hülle sichtbar zu
machen, war Dreyers Anliegen.
Und dennoch ist die Spannung,
in die der Zuschauer versetzt
wird, nicht kleiner, sondern
grösser als in irgendeinem
«Handlungsfilm». Die Spannung
wird aber unwillkürlich im
Betrachter selbst erzeugt.

Schauplatz des Geschehens
ist das menschliche Gesicht:
Köpfe, Köpfe, Köpfe - stets vor
weissem, unstrukturiertem
Hintergrund. Die Kamera nimmt in

der ausgedehnten Inquisitions-
Szene, die Bankreihen entlang
fahrend, die Gesichter der Männer

auf, die in ihrer Ordnung,
nach ihren Gesetzen und in ihrer
Sprache eine Frau zu beurteilen
und zu verurteilen haben, die
nach einer eigenen Ordnung
lebt. Eine Verständigung ist
zwischen ihnen nicht möglich.
Auch in andern Filmen Dreyers
sitzen Väter, Pastoren, Richter,
die herrschende Ordnung
symbolisierend, «im Namen des
Vaters» über Frauen zu Gericht.

Filmgeschichte in 250 Filmen

Im filmhistorischen Zyklus des
Zürcher Filmpodiums waren für
Mai 1988 ursprünglich folgende
Filme vorgesehen: «Die Frauen
von Ryasan» von Olga Preobra-
schenskaja und «Oktober» von
Sergej M. Eisenstein sowie drei
Filme von Luis Bunuel («Un
chien andalou», «Las Flurdes»,
«L'âge d'or») und von Carl Theodor

Dreyer «La passion de
Jeanne d'Arc».
Die beiden ersten Filme sind
seinerzeit kurzfristig mit den im
März programmierten Filmen
«The Wedding March» von Erich
von Stroheim und «Sunrise» von
Friedrich W. Murnau
ausgetauscht worden. Leider konnten
wir auf die Programmänderung
nicht mehr reagieren, so dass
«The Wedding March» und
«Sunrise», die erst jetzt zur
Aufführung kommen, bereits im
ZOOM 5/88 besprochen sind.
Wir stellen daher im nachfolgenden

Artikel lediglich die Filme
von Dreyerund Bunuel vor.

Die Filme im Mai (jeweils Sonntag,

17.20 Uhr, und als Wiederholung

Montag, 20.30 Uhr, im
Studio 4:

8/9. Mai
«Sunrise» von Friedrich W. Murnau

(USA 1927)

15/16. Mai
Avantgarde II: «Un chien andalou»,

«Las Hurdes», «L'âge d'or»
von Luis Bunuel (Frankreich
1928-1930)

29/30. Mai
«La passion de Jeanne d'Arc»
von Carl Theodor Dreyer (Frankreich

1928)

«Nichts in der Welt ist dem
menschlichen Gesicht
vergleichbar. Es ist ein Land, das
zu erforschen man niemals
müde wird» (Dreyer). Seine
Darsteller wählte Dreyer nach dem
Kriterium aus, ob ihre
Physiognomie auch dem Charakter der
zu spielenden Rolle entsprach.
Dabei entschied er sich oft für
Laiendarsteller: Für die Hauptrolle

der Jeanne d'Arc verpflichtete

er Maria Falconetti, zuvor
bekannt als Modell für kosmetische

Präparate, als Richter holte
ersieh Schauspieler wie Michel
Simon, Literaten wie Antonin
Artaud und einen Café-Besitzer,
weil ihre Gesichterden Rollen
«ähneln». Hier könnte eine
gewisse Parallele zu Eisensteins
«Typage» gezogen werden,
ansonsten wird Dreyers Filmstil als
nicht einzuordnen dargestellt.
Das mag stimmen. Er wird auch
zu keiner ersten, zweiten oder
dritten Avantgarde gerechnet.
Um aber gewisse stilistische
Merkmale von «La Passion de
Jeanne d'Arc» hervorheben zu
können, stelle ich den Film
dennoch unter diesen Begriff.

Der Einsatz der Darsteller, deren

Gesichter Dreyer nicht nur
nach ihrer Typologie auswählte,
sondern auch wie ein Maler
Farbe und Leinwand als strukturiertes

Material zu erkunden
versuchte, könnte als expressionistisches

Stilelement bezeichnet
werden: «Ein Land, das zu
erforschen man niemals müde wird».
Hierbei wird das Gesicht aufgelöst

in seine Bestandteile, in
Profil, Warze, Schweisstropfen
usw. Auch der Raum der Handlung,

der nie in seinerTotale
sichtbar wird, weist in diese
Richtung sowie gewisse
expressionistische Kamerawinkel und
die bewusst strukturierte
Bildkomposition, die in sich zu
einem abstrakten Gefüge wird.
«Die Bilder erhalten, wenn wir
sie ihrer inhaltlichen Trägerschaft

entkleiden, visuelle
Qualitäten, die in der Anordnung

7



Ein Meisterwerk
der Avantgarde:
«Un chien andalou»
von Luis Bunuel und
Salvador Dali.

von Flächen, Linien und plastischen

Kuben sich selbst genügen»

(Viktor Sidler). Ein kubi-
stisch-expressionistischer Film?
Hier wäre er angelegt.

Andererseits bemühte sich
Dreyer um eine referentielle
Realität, ja sogar um eine
naturalistische Darstellungsweise.
Den Ablauf der Handlung und
die Zwischentitel entnahm er
den Prozessakten; die Bauten
liess er nach dem Vorbild alter
Miniaturen nicht im Atelier,
sondern im Freien errichten - das
harte Tageslicht trägt viel zur
Wirkung des Films bei; die
Schauspieler wurden nicht
geschminkt. Es sind diese naturalistischen

(referentiellen) Stilelemente,

die den Film prägen,
ebenso die langen Kamerafahrten

über Gesichter und Objekte,
dnd nicht die Montage, die oft
als expressionistisch bezeichnet
wird.

Um die Verwirrung noch zu

steigern, könnte man in den
erwähnten Leerstellen Dreyers
Erzähltechnik, in der intensiven
Erforschung der Gesichter (dem
plastischen Material des Films)
und in der Strukturierung der

Bilder sogar impressionistische
Stilelemente entdecken. Eines
Impressionismus' allerdings,
der nichts zu tun hat mit dem
Film-Impressionismus der
ersten Avantgarde (ZOOM 11/87),
sondern derTradition eines Paul
Cézanne verpflichtet ist: Das
Werk des Künstlers entspricht
durch seine Material Wirkung
und seine Leerstellen, die vom
Betrachter auszufüllen sind,
nicht mehr dem durch subjektive

Projektion konstituierten
«Werk» des Rezipienten. Dieser
Impressionismus weist, vorsichtig

und sachte noch, in Richtung
eines referentiellen Films, der
seine extremen Formen in den
60er und 70er Jahren im
Experimentalfilm erleben konnte (Vgl.
das Schema funktionaler Stile in
ZOOM 1/88, Seite 12).

Die drei ersten Filme Bunuels

Stärker als Dreyer in «La passion

de Jeanne d'Arc» ist Luis
Bunuels gesamtes surrealistisches

Filmschaffen dem funk-
tional-rezeptionellen Stil
verpflichtet. Anders gesehen wä¬

ren viele seiner Selbst-Erklärungen
als Nonsens oder Spielereien

zu ignorieren. Was zum
Beispiel heisst es, wenn Bunuel
sagt: «Man täuscht sich in
80 Prozent der Fälle, wo über
mich und meinen Fall verhandelt

wird, wenn dabei das Bild
eines einseitigen, tendenziösen,
boshaften und antiklerikalen
Autors die Oberhand gewinnt.
Das ist lächerlich. Ich bin anti-
rienl»? Filme von ihm wurden
verboten oder vehement
angegriffen, und er hätte es weder
verstanden noch hätte er's
geschätzt, wäre dem nicht so
gewesen: Provozieren, das wollte
er! Immer wieder betonte er,
den Menschen die Augen
öffnen zu wollen, also eine Mission

zu erfüllen. Gleichzeitig
aber wehrte er sich dagegen,
von irgendeiner weltanschaulichen

Gruppe als Freund vereinnahmt

oder als Feind verketzert
zu werden. Seine ersten drei
Filme erklären zum Teil diese
Widersprüche.

Der siebzehn-minütige Kurzfilm

«Un chien andalou» (Ein an-
dalusischer Hund, 1928; vgl.
ZOOM 17/83, S.9), den Bunuel

8



JZZflfätL-
zusammen mit Salvador Dali
realisierte, gehört zu den
Meisterwerken der Avantgarde und
zu den meist-zitierten Filmen
der Filmgeschichte. Er beginnt
mit einer provozierenden
Schockszene, in der einer Frau
mit einem Rasiermesser in

Grossaufnahme ein Auge
aufgeschnitten wird, das ausrinnt.
Andere Bilder werden immer
wieder zitiert: Die Insekten, die
aus einem Loch in der Hand
kriechen. Der Radfahrer, der
sich, mühsam an einem Seil
zwei Klaviere mit zwei toten
Maultieren und zwei Priester
nach sich ziehend, einem Mädchen

nähert. Es macht kaum
Sinn, den Film nacherzählen zu
wollen. Er ist radikal anti-narra-
tiv, anti-logisch und anti-kausal
und widerspricht dem damaligen

bürgerlichen Kunstverständnis

total. Entsprechend
kontrovers wurde er aufgenommen.

Die damals gerade aufkommenden

Surrealisten aber waren

begeistert, jene Avantgarde,
die nicht bei einer Negation der
Wirklichkeit als Nonsens im
Sinne der Dadaisten oder als
reine Form (cinéma pur) stehen
blieb, sondern sich bemühte,
die Realität durch das
Zusammenbringen bisher unverträglicher

Dinge neu zu interpretieren:

Bilder, die vielleicht im
Traum, im Unterbewussten oder
aus der ursprünglichen Natur
des Menschen auftauchen, aber
in der realen Lebeweltvom
regelnden Intellekt und dertradi-
tionelien Logik verdrängt werden.

Vorstellungswelt und Sprache

der Menschen sollten radikal

revolutioniert und Tabus
gebrochen werden.

Weniger Einfluss hatte Salvador

Dali auf Bunuels zweites
und vielleicht wichtigstes Werk.
Wurde im «Chien andalou»
noch strikt darauf geachtet,
dass keine Bilder in den Film
einflössen, die aus der Erinnerung,

dem Kulturmilieu oder der

bewussten Assoziation der
Autoren stammten, so gab man
diese Rigorosität in «L'âge d'or»
(Das goldene Zeitalter, 1930:
vgl. ZOOM 21/82, S. 10. und
17/83, S. 10) zum Teil auf. Nun
wares möglich geworden, auf
provozierende Art Themen
anzusprechen wie Sexualität,
Familie, Kirche, Armee und
Nation, Zusammenhänge beim
Zuschauer zu evozieren, die sich
im «Chien andalou» nur vage
abzeichnen. Die grössere
gesellschaftliche und religiöse
Brisanz des Films führte in der
bürgerlichen Presse zu vehementen
Attacken. Vertreter der faschistischen

Jugendliga besudelten
die Leinwand mit Tinte und
zerstörten das Kinomobiliar. Der
Film wurde daraufhin verboten.

Die Gründe für die Brisanz
von «L'âge d'or» aufzuzeigen,
fällt schwer. Sie sind nicht so
sehr in der Geschichte des
Liebespaars zu suchen, das der
bourgeoisen Gesellschaft den
Krieg erklärt, weil diese ihre
Liebe verhindert, als vielmehr in
den «unerhörten», provozierenden

Bildern: Erzbischöfe, die
nur noch Skelette sind, vor
denen die Menschen die Hüte
abnehmen: das Liebespaar, das
sich ekstatisch auf dem Boden
wälzt während den Feierlichkeiten

zur Gründung der «ewigen
Stadt»; zum Schluss derselbe
Darsteller, der den Liebhaber
spielte, in der Rolle von Jesus,
mit lüsternem Gesichtsausdruck

- eine Szene, die bewusst auf
Marquis de Sades «Die 120

Tage von Sodom» anspielt.
Hat sich Bunuel in «L'âge

d'or» bezüglich Narrativität und
Interpretierbarkeit schon ein
Stück weit vom reinen Surrealismus

entfernt, so versucht er in
seinem dritten, dokumentarisch
angelegten Film «Las Hurdes»
(Las Hurdes - Land ohne Brot,
1932; vgl. ZOOM 17/83, S.10)
die Surrealität in der Realität
nachzuweisen. Der Surrealismus

besteht hier nur noch in

der Methode der Montage und
natürlich in den Leerstellen der
Aussage, die aber der Rezipient
jetzt mühelos ausfüllen kann.

Mit beissender Ironie weist er
auf das durch Krankheit, Armut
und Erniedrigung geprägte
Leben der in Nordspanien lebenden

Hurdanos hin. Die
vorgefundene Wirklichkeit ist so
«surreal», dass sie nur von der
Kamera registriert werden muss.
Wespenschwärme fallen über
Maultierkadaver her, Menschen
sind durch Inzucht und Krankheiten

gezeichnet, sterbende
Kinder, Kretins, Zwerge. Diese
erschreckenden, gespenstischen

Bilder kontrastiert Bunuel
mit den Reichtümern der Kirche,
ein Gegensatz, der durch den
neutralen Kommentar und die
Musik noch unterstrichen wird.
Auch dieser Film wurde in Spanien

verboten, wo Bunuel mithin

bis 1961 keinen mehr drehen

konnte.
Ein «Anti-rien», um nochmals

auf das anfängliche Zitat
zurückzukommen, war Bunuel insofern,

als er nichts anderes tat,
als die surrealistische Methode
anzuwenden: Er brachte Bilder
und Vorstellungen zusammen,
die sich widersprechen.
Solange er diese Methode auf
harmlose oder fiktive Motive
anwendete, gab es kaum
Probleme. Ärger gab's erst, als
Bunuel sich der Kirche und Gesellschaft

zuwandte: Hier wurde die
Methode zur Blasphemie.
Bunuel führte einen neuen Sprachstil

in die Kinematographie ein,
ohne sich aber auf metasprachliche

Fragen zu konzentrieren.

9


	Sternstunden der Filmkunst : Avantgarde II

