
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 40 (1988)

Heft: 8

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Z<W(C.

Roland Vogler

The Unbearable

Lightness of Being
(Die unerträgliche
Leichtigkeit des Seins)

USA 1988.

Regie: Philip Kaufman
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/124)

Das Romantische und das
Lebendige

Mit dem Begriff «romantisch»
wurde ursprünglich etwas
Erdichtetes, Romanhaftes
bezeichnet. Erst später übertrug
sich das Wort ebenfalls auf die
Beschreibung von Bereichen
wie Liebe, Verhalten,
Landschaft und hob dabei die Eigenschaft

des Reizvollen, Entrückten,

Wunderbaren hervor.
Heutzutage umschreibt «romantisch»
das abgegriffene populäre
Klischee eines idealisierten
Gefühlszustandes.

Dem gebürtigen Tschechen
Milan Kundera ist es in seinem
1984 erschienenen Roman
«Nesnesitelnä lehkost bytl» (Die
unerträgliche Leichtigkeit des
Seins) gelungen, diese frühere
Mehrdeutigkeit des Romantischen

wieder zu entdecken. In

einer verschlungenen, sich
selbst bespiegelnden Romanstruktur

untersucht er anhand
einer Liebesbeziehung, spielerisch

und zugleich hintergründig
sinnierend, die menschliche
Existenz. «Ein Roman ist... die
Erforschung dessen, was das
menschliche Leben bedeutet in
der Falle, zu der unsere Welt

geworden ist», bestätigt der
Erzähler in Kunderas Buch.

Ein Film kennt andere
Gesetze als geschriebene Worte.
Kundera selbst weiss das: Er hat
am Prager Institut für
Filmwissenschaft unterrichtet und mehrere

Drehbücher verfasst: unter
anderem hat er seinen eigenen
Roman «Zert» (Der Scherz, 1968

von Jaromil Jires verfilmt) für
die Leinwand bearbeitet. Philip
Kaufman, der sich an die Verfilmung

von «Die unerträgliche
Leichtigkeit des Seins»
heranwagte, nachdem er mit seinem
letzten Film, «The Right Stuff»
(1983, ZOOM 8/84, bereits seine
Fähigkeiten bei der filmischen
Umsetzung von ungewöhnlichen

Büchern unter Beweis
gestellt hatte, hat sich, nach
Rücksprache mit Kundera, dafür
entschieden, gänzlich auf einen
Erzähler und damit weitgehend
auf die philosophischen
Ausführungen zu verzichten.
Stattdessen konzentriert er sich auf
die breite Ausmalung der
nunmehr chronologisch erzählten
Liebesgeschichte zwischen
Tomas und Teresa, den beiden
Protagonisten in Kunderas
Buch.

Dadurch reduziert Kaufmans
Film natürlich die Vorlage um
einen wesentlichen Teil ihres
Gehalts (was bei der Fülle an
Gedanken, die das Buch enthält,
jedoch unausweichlich
erscheint) und beraubt sie ihrer
mehrfachen Dimension des
Romantischen. Das Spielerische
des Buchs geht verloren: an
seine Stelle tritt ein Übermass
an Romantik, das will heissen
gefühlsbetonte Wirklichkeit, die
zuwenig über sich selbst
hinausweist. «Das Leben», heisst
es in Kunderas Buch, «gleicht
immer einer Skizze. Es ist eine
Skizze von nichts, ein Entwurf
ohne Bild.» Kaufmans Film
versucht gerade, dem Lebendigen
eine klare, fassbare Ausprägung
zu geben.

Das Leichte und das Schwere
«Was also soll man wählen?

Das Schwere oder das Leichte?»

(Kundera, Die unerträgliche
Leichtigkeit des Seins).

Tomas verkörpert das Leichte:

Erfüllt von einer unstillbaren
Lust auf das weibliche
Geschlecht treibt er unbeschwert,
«leichter als Luft», von einer
Frau zur anderen. Lediglich
Sabina sucht er regelmässig auf;
sie ist seinem Wesen verwandt
und flüchtet ebenfalls vor jeglicher

Bindung. Da tritt die
schüchterne Teresa in Tomas'
Leben, für die er ein tiefes
«Mitgefühl» zu empfinden beginnt
und schliesslich heiratet. Teresa
denkt sich die Liebe als unteilbar

und kann die Seitensprünge
von Tomas nicht ertragen. Sie
ist von einem unauslöschlichen
Gefühl der Schwäche
durchdrungen, einer Sehnsucht nach
dem Fall: Teresa wird vom
Schweren angezogen.

Das Leichte und das Schwere
bilden sowohl Schlüsselbegriffe,

aus denen heraus Kundera

seine Figuren formt, als
auch über dem Individuum
stehende, sich sowohl anziehende
wie abstossende Pole, in deren
Verhältnis Kundera das menschliche

Leben zu beschreiben
versucht. In Kaufmans Film bleiben
diese sich bedingenden Gegensätze

des Leichten und des
Schweren innerhalb der Figuren
unausgegoren oder wirken,
wenn sie andeutungsweise
artikuliert werden, hochgestochen,
so dass ihre Resonanz abhanden

kommt.
Formal beschreitet der Film -

wiederum konventionell linear —

den Weg vom Leichten ins
Schwere: Er beginnt als
märchenhafte Komödie und gleitet
allmählich in eine ernsthafte,
melancholische Tiefe. Kunderas
Buch hingegen setzt schwer mit
einer philosophischen
Auseinandersetzung ein: in der Folge
wechselt es stetig zwischen
dem Schweren und dem Leich-

19



Teresa (Juliette
Binoche) und Thomas
(Daniel Day-Lewis)
zwischen der
«Leichtigkeit» des
privaten Glücks und
der «Schwere»
brutaler Machtpolitik
(Einmarsch der Russen

in Prag 1968).

ten und bildet damit alleine
schon durch seine Gestaltung
das menschliche Dasein ab.

Das Geschichtliche und das
Existenzielle

«Die Geschichte ist genauso
leicht wie ein einzelnes
Menschenleben, unerträglich leicht»
(Kundera, Die unerträgliche
Leichtigkeit des Seins).
Geschichte spielt sich als etwas
dem Menschen Übergeordnetes

ab, dennoch ist das Schicksal

jedes einzelnen untrennbar
mit ihr verstrickt.

Tomas und Teresa lieben sich
im Prager Frühling 1968, als mit
Alexander Dubcek ein gemässigter

Politiker zum Ersten
Sekretär der Kommunistischen
Partei der Tschechoslowakei
ernannt worden war, der sich für
einschneidende Reformen wie
die Einführung der Presse- und
Meinungsfreiheit einsetzte.
Doch der «Sozialismus mit dem
menschlichen Gesicht», den
Dubcek anstrebte, erhielt eine
brutale Ohrfeige: Am Abend
des 20. August 1968 marschierten

die Russen in die CSSR ein.
Ohne die Invasion vorerst zu
zeigen, macht Kaufman in sei¬

nem Film sogleich deren
Auswirkung deutlich: Die Panzer,
plie sich ihren Weg durch die
engen Gassen Prags bahnen,
bringen, einem Erdbeben
gleich, alles zum Erschüttern.

Tomas und Teresa stürzen
sich mitten unter die
aufgebrachten Massen auf der
Strasse, die sich dem gewaltsamen

Einmarsch entgegensetzen.
In dem aufschlussreichen

Dokumentar-Material, das Kaufman

in verschiedenen staatlichen

Archiven aufgestöbert und
mit nachgedrehten Szenen der
handelnden Figuren geschickt
vermischt hat (ein Trick, den
Kaufman bereits in «The Right
Stuff» erfolgreich angewandt
hat), wird eindringlich erlebbar,
wie die Reformbewegungen
trotz dem anfänglichen Elan der
sich gegen die Eindringlinge
aufbäumenden Menschen
förmlich niedergewalzt wurden.

Teresa sieht plötzlich ihre
Bestimmung in der Verewigung
dieser Ungeheuerlichkeit: Wie
besessen fotografiert sie die
gewalttätigen Konfrontationen.
Doch Teresa genauso wie
Tomas und viele andere werden zu

Betrogenen: ihre politischen

Absichten verkehren sich
unversehens: Die Fotos, die Teresa
macht, werden später benutzt,
um die Aufrührer identifizieren
zu können. Ein Oedipus-Gleich-
nis, das Tomas als Plädoyer für
politische Verantwortung
übermütig in einer Zeitung formuliert
hatte, wird nach seiner Rückkehr

aus der Schweiz, wohin er
mit Teresa geflüchtet war,
gebraucht, um Tomas unter Druck
zu setzen. Er soll eine Erklärung
unterzeichnen, worin er sich
vom Artikel distanziert und sich
zu den Partei-Richtlinien
bekennt. Die Erklärung soll nicht
publiziert werden, doch alleine
die Übergrösse des Dokuments

- ein herrlicher Einfall des
Drehbuchs - steht für das Unver-
steckbare, das Öffentliche des
Inhalts.

Kundera ist kein Historiker. Er

schreibe die Geschichte von
Menschen, die wiederum viel
vom politischen Klima
wiederzugeben vermag. Daher berichtet

er von Tatsachen, die von
keinem Geschichtsschreiber
erwähnt werden:«Die Jahre nach
der Invasion waren eine Periode
der Begräbnisse: die Sterbequote

lag viel höher als sonst.»

20



Zffî'-mu,

Im Film siehtTomas denn auch,
nachdem er aus der Emigration
in die Schweiz Teresa nach Prag
gefolgt ist, als erstes einen
Leichenzug durch die Gassen
ziehen: auch ein Andeuten des
Endes von Tomas und Teresa, das
sich im Entschluss, zurückzukehren,

anzubahnen begann.
Die vielleicht eindringlichste

Stimmungsbeschreibung jener
Tage stellt in Kunderas Buch die
erste Rede dar, die Dubcek
nach seiner sechstägigen
Gefangenschaft durch die Invasoren

und nach der Unterzeichnung

eines Kompromisses
stotternd und mit langen Pausen
hielt: «Das Land würde sich vor
seinem Eroberer beugen müssen

und für immer stottern und
nach Luft ringen wie Alexander
Dubcek» (Kundera). Diese
Schwächezeichen Dubceks
bringen Teresa die Hoffnungslosigkeit

des Zustandes ihres
Heimatlandes zum Bewusst-

sein, lassen sie emigrieren und
letztlich wieder zurückkehren,
weil sie sich ebenso schwach
fühlt wie ihre Heimat.

«Eine historische Situation»,
führte Kundera einmal aus, «bildet

nicht den Hintergrund, ein
Dekor, vor dem sich die
menschlichen Situationen
abspielen, sondern sie selbst stellt
eine menschliche Situation dar,
eine sich erweiternde existentielle

Situation.» Es ist diese
geschichtliche Dimension, die zu

einerzwingend existentiellen
wird, die man in Kaufmans Film
am meisten vermisst, weil sie,
im Gegensatz zur philosophischen,

in den Film hätte eingebracht

werden können.

Das Körperliche und das
Seelische

«(Teresa) versuchte, sich
durch ihren Körper hindurch zu
sehen» (Kundera). Sie hoffte, ihr
Innerstes auf ihrem Körper wie¬

dergespiegelt zu finden. Teresa
wird von der unvereinbaren
Dualität von Körper und Seele,
von Sexualität und Gefühl
geplagt, mit der Tomas derart
leicht umzugehen weiss. «Tomas

sagte sich: Die Liebe mit
der Sexualität zu verbinden, war
einer der bizarrsten Einfälle des
Schöpfers.» (Kundera). Tomas
vollzieht die flüchtigen
Liebesabenteuer als genau abgestecktes

sexuelles Ritual, währenddessen

er für Teresa eine wahre
Liebe empfindet, die ihren
Ausdruck gerade nicht im Beischlaf,
sondern im gemeinsamen
Schlaf findet.

Die behutsame Kamera von
Sven Nykvist verweilt viele Male
auf den nackten Körpern der
Figuren und zeigt, wie sie sich
betrachten, abtasten, umschlingen,

aufeinander verweilen, sich
vereinen. Auf diesen nackten
Körpern spiegeln sich die
unbändige Kraft und gleichzeitige

21



Hingabe, die verschlingende
Lust und tiefe Verletzbarkeit
wieder, welche die Menschen
antreiben. In der Intimität dieser
blossgelegten Körper kommen
dem Zuschauer die Figuren auf
selten unvermittelte Weise
nahe, und es offenbart sich das
Spannungsfeld von Sexualität
und Gefühl, worin eine zarte
Erotik wie eine kostbare Blume
gedeiht, deren Knospen mit
dem Schmerz ob der Vergänglichkeit

des Augenblicks benetzt
sind.

In einer der schönsten Szenen

des Films fotografieren sich
Teresa und Tomas' langjährige
Freundin Sabina gegenseitig
nackt: Unsäglich einfühlsam,
wie Juliette Binoche als Teresa
und Lena Olin als Sabina mittels
ihrer Körper die ganze Palette
menschlicher Regungen er-
schliessen und das Leichte im
Schweren, das Romantische im
Lebendigen, das Seelische im
Körperlichen auszudrücken wissen.

Das Groteske und das Lyrische
Dem Drehbuch-Co-Autor

Jean-Claude Carrière - er hat an
den meisten Drehbüchern der
letzten Filme von Luis Bunuel
(von «Journal d'une femme de
chambre», 1964, bis «Cet obscur
objet du désir», 1977) mitgearbeitet

und ist auch mitverantwortlich

für die Adaption eines
anderen für unverfilmbar gehaltenen

Romans, «Die Blechtrommel»

von Günter Grass (1979,
Regie: Volker Schlöndorff) - ist
es wohl zu verdanken, dass das
Groteske von aufeinandertreffenden

Situationen, dem sich
Kundera mit Vorliebe in seinen
Romanen annimmt, in zum Teil
neu erfundenen Szenen auch in
Kaufmans Film Einlass gefunden

hat. Wenn etwa draussen
die Blasmusik-Kapelle aufspielt,
während Tomas im Krankenhaus

eine Operation vornimmt,
feiert die heiter-beschwingte,
schrullig-urchige böhmische Art

Urständ, wie man sie aus den
tschechischen Filmen der sechziger

Jahre in bester Erinnerung
hat.

Kaufman besitzt in seinem
Film nicht nur ein ungemein
sensibles Gespür für Körper,
sondern desgleichen für Orte
und Gegenstände - deren
Beschreibung sich Kundera in
seinen Werken gewollt nachlässig
widmete - und benutzt sie
ebenfalls zur stimmigen
Charakterisierung der Figuren, sodass
eine glaubwürdige Atmosphäre
entsteht.

Paradoxerweise spielt die
Sprache in Kaufmans Verfilmung

eine untergeordnete
Rolle. Gerade in der weitgehenden

Vermeidung eines psycho-
logisierenden Dialogs, in
seinem gemächlichen Abtasten
von Körpern, Blicken, Gesten,
Objekten, Orten, in seinem
Gerinnenlassen von Zeit erweist
sich Kaufmans Film am lyrischsten

und erweckt eine Poesie,
die - auch wenn sie ihre eigenen

Akzente setzt - Kunderas
sprachlichem Universum
entgegenkommt.

Franz Ulrich

Yam daabo

(Die Wahl)

Burkina Faso 1987.

Regie: Idrissa Ouedraogo
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/315;
Verleih: SELECTA-Film,
Freiburg)

Im Norden von Burkina Faso, in
der Sahel-Zone, herrscht Dürre.
Der ockerfarbene Boden ist
ausgetrocknet, Bäume und Pflanzen
sind verdorrt. Kein Wasser,
keine Nahrung, kein Leben. Die
Einwohnereines Mossi-Dorfes

stehen mit Körben herum. Sie
warten auf einen Lastwagen mit
Hilfsgütern internationaler
Organisationen. Mit dem Getreide,
das sie erhalten, können sie
wieder eine Zeitlang überleben.
Diesen Menschen stellt sich
eine schwierige Entscheidung:
auszuharren in einer aussichtslosen

Lage und von fremder
Hilfe abhängig zu bleiben oder
das Dorf zu verlassen und in
eine Gegend auszuwandern, wo
es Wasser und Ernten gibt.

Salam und die Seinen haben
ihre Wahl getroffen: Sie haben
ihren Hausrat auf einen
Eselskarren gepackt und verlassen
das Dorf Richtung Süden.
Salam wandert mit Frau, Tochter
Bintu, Sohn Ali und Issa, dem
Freund der Tochter, durch das
ausgedörrte, steinige Land. Nur
allmählich zeigt sich etwas Grün
an Büschen und Bäumen. Sie

gelangen in eine lärmige Stadt
(Ouagadougou) mit ungewohntem

Verkehr, wo Salam Esel
und Wagen verkaufen muss.
Die Hektik der Stadt wird Ali,
der noch ein Knabe ist, zum
Verhängnis: Er wird von einem
Auto überfahren. In stummer
Trauer schaufeln ihm seine
Angehörigen ein Grab. Dann
ziehen sie weiter, ihre Habe in Körben

auf dem Kopf tragend,
zuerst zu Fuss, dann mieten sie
ein Auto. Als das Geld zu Ende
ist, werden sie mitten im Busch
ausgeladen und marschieren
weiter in einer grünen
Hügellandschaft. Sie finden Wasser
und einen Fleck Erde, wo sie
sich niederlassen können. Sie
roden, bauen eine Hütte,
bearbeiten den Boden und pflanzen
Mais. Sie haben eine neue Heimat

gefunden, die sie ernährt
und ihnen eine Zukunft bietet.

Idrissa Ouedraogo, der in Paris,

wo er seit einigen Jahren
lebt, die Filmhochschule
besucht hat (vgl. das Interview in
ZOOM 20/87),erzählt diesen
Exodus schwarzer Menschen ins
Gelobte Land geradlinig,

22



schnörkellos und in ruhigen,
aberstarken und einprägsamen
Bildern. Sie besitzen weit
grösseres Gewicht als die Dialoge -
zum einen, weil Ouedraogo
primär in Bildern erzählen wollte,
zum andern aber auch, weil die
finanziellen Mittel nie zur Unter-
titelung oder gar Synchronisation

ausgereicht hätten, werden
doch allein in Burkina Faso ganz
verschiedene Sprachen und
Idiome gesprochen. Ouedrao-
gos Bilder sind, insbesondere
im ersten Teil, bis zur Ankunft
im fruchtbaren Land, überall
verständlich. Sie zeigen
elementare Dinge (Erde, Wasser,
Bäume) und Tätigkeiten (Wasser

holen, Boden bearbeiten,
Hirse stampfen), die für das
menschliche Leben unabdingbar

sind. Sie werden - auch in

biblischem Sinne - zu Sinnbildern

der Mühsal, aber auch der
Schönheit menschlicher
Existenz.

Auch die Dramaturgie wird
von einem ganz anderen, be¬

dächtigen Zeitgefühl bestimmt,
und Ereignisse (oder «Action»)
werden formal ganz anders
gewichtet, als wir es beispielsweise

von amerikanischen
Filmen her gewohnt sind. Der
Trank aus der Kalebasse, das
Wasserholen Bintus am Bach
oder die Begegnungen der
Menschen werden detailliert
und ausführlich geschildert und
erhalten dadurch in unseren
Augen den Anschein des
Ungewöhnlichen. Die «spektakulärste»

Szene dagegen, Alis Unfalltod,

ereignet sich wie nebenbei:
rasch, ohne Ankündigung, ohne
jede dramatische Übersteigerung.

Es ist einfach der Tod
eines Kindes in der Anonymität
einer Stadt, der ausser den
Angehörigen niemanden betroffen
macht.

Im ersten Teil, bis zur
Besitznahme des neuen Landes,
befindet sich Salam mit seiner
Familie auf der Wanderung, in

ständiger Bewegung. Entsprechend

dominieren die epischen

und dokumentarischen
Elemente. Mit der Sesshaftwer-
dung kommt die äussere Bewegung

zum Stillstand, dafür geraten

die familiären Beziehungen
und die Gefühle in Bewegung.
Diese Zäsur markiert
Ouedraogo mit ein paar Standbildern

beim Flüttenbau. Obwohl
sich alles weitere ebenfalls
ausschliesslich in natürlichen
Dekors abspielt, gewinnen die
fiktiven Elemente neben dem
Dokumentarischen stark an
Gewicht und Bedeutung. Dabei
geht es einerseits um die
Entwicklung der Beziehung
zwischen Bintu und Issa, anderseits
um das Verhältnis zum Nachbarn,

einem selbstbewussten
Familienpatriarchen wie Salam.
Der Nachbar hat einen Sohn,
Tiga, und eine Tochter, die sich
mit Bintu anfreundet.

Bintu erwartet von Issa ein
Kind, was den Zorn ihres Vaters
erregt. Salam jagt Issa davon
und bestraft seine Tochter,
indem er sie in Fesseln legt, aus

23



Hmmrnr

denen sie von der Mutter wieder

befreit wird. Worauf der Alte
mit einer Pilatusgeste erklärt,
dass ihn ihre Probleme künftig
nichts mehr angingen. Tiga, der
Nachbarssohn, der schon vorher

Bintu bedrängt hatte, glaubt
nun seine Chance gekommen,
wird aber von Bintu beharrlich
zurückgewiesen. Erst nach der
Geburt von Bintus Kind ist ihr
Vater bereit, sich mit Issa zu
versöhnen und ihn in die Familie
aufzunehmen. Mit einem fröhlichen

Tanz feiern sie Geburt und
Versöhnung, abseits vom
eifersüchtigen Tiga mit scheelem
Blick beobachtet. Um den
Nebenbuhler aus der Welt zu
schaffen, stiehlt er das Gewehr
des Vaters, aber die beiden Väter

können den Anschlag
verhindern. Tiga wird von seinem
Vater verbannt, geht in die Stadt
und wird beim Diebstahl eines
Mofas entdeckt. Vor den Verfolgern

rettet ihn der Freund seiner
Schwester. Aus Dank sagt ihm
Tiga, dass seine Schwester
immer noch auf ihn warte, worauf
sich dieser mit seinem Bündel
auf den Heimweg macht, dem
Happy-End mit zwei Liebespaaren

entgegen. Und ganz zum
Schluss kehrt der Film zu
seinem Anfang zurück: Im dürren
Norden warten hungernde
Menschen weiterhin auf Hilfe.
Sie haben ihre Wahl noch nicht
getroffen.

In diesem zweiten Teil hat
sich Idrissa Ouedraogos
Geschichte etwas von der spezifisch

afrikanischen Realität
gelöst und den Figuren- und
Handlungsschemas des
euroamerikanischen Kinos angenähert.

Zwar geht es ihm einerseits

durchaus um die realistische

Darstellung bestehender
Probleme seines Landes und
Volkes, andererseits will er auch
eine fiktive, romantisch-melodramatische

Geschichte mit
Mitteln des Spielfilms erzählen,
die überall verständlich sind.
Bezeichnenderweise liegt die

Brisanz dieses Film ausschliesslich

in seinem ersten Teil. Wenn
Ouedraogo zeigt, dass dem
Fluch der Dürre nur entgehen
kann, wer das Land seiner Ahnen

verlässt und auf seine kulturelle

Heimat verzichtet, mag das
in unserer mobilen Gesellschaft
durchaus als vernünftig und den
Umständen entsprechendes
Verhalten akzeptiert werden. In

einem Land wie Burkina Faso,
wo die Völker und Stämme
kulturell und religiös weit stärker
mit dem Land ihrer Götter und
Ahnen verbunden sind, ist das
Wegziehen in ein anderes Land
ein Entschluss von viel
grundsätzlicherer und einschneidenderer

Bedeutung. «Yam daabo»
hat deshalb am letztjährigen
panafrikanischen Filmfestival
(FESPACO) in Ouagadougou,
wo der Film unter anderem
auch mit einem OCIC-Preis
ausgezeichnet wurde, zu heftigen
Diskussionen geführt.

Wer diese Hintergründe nicht
kennt, wird in «Yam daabo»
kaum Hinweise auf solche
Probleme finden. Ouedraogo war
offenbar bestrebt, in seinem
Film die allzu heiklen Probleme
auszuklammern. Er selbst
stammt aus dem Norden, ist
Muslim, und auch die Filmfamilie

(dargestellt von seinen
Verwandten und Freunden), die in
den Süden zieht, ist muslimisch.
Die dort siedelnde Bevölkerung
aber ist animistisch, was zu
Konflikten führen kann, wenn
die muslimische Wanderbewegung

anwächst. Ein weiteres
Problem ist, dass die Menschen
aus der Sahelzone ihre eigenen
Methoden der Bodenbearbeitung

mitbringen. Sie roden
Hoch- und Buschwald, um Ak-
kerbau zu treiben, und leiten damit

vielleicht eine Entwicklung
ein, die zur Bodenerosion und
damit zur Dürre wie in der
Sahelzone führen kann.

«Yam daabo» ist einer der
noch immer viel zu wenigen
afrikanischen Filme, die bei uns

einen Verleih gefunden haben.
Er ist ein interessantes Beispiel
jenes selbstbewussten afrikanischen

Filmschaffens, das einen
Mittelweg sucht zwischen der
Behauptung eigener kultureller
Eigenart und Eigenständigkeit
und der Anpassung an eine
weltweit verständliche Filmsprache.

Marli Feldvoss

September

USA 1987.

Regie: Woody Allen
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/122)

Zwischen der Kunst des Überlebens

und derTragödie des
Versagens oder, einfacher, im
radikalen Spännungsfeld von Leben
und Tod hat sich Woody Allen
von Anfang an bewegt. Den
eindrucksvollsten Beleg für diesen

Spielraum liefert sein
gepflegter krankhafter Gemütszustand

«Anhedonia», die Unmöglichkeit,

irgendetwas im Leben
zu geniessen oder für irgendetwas

Freude zu empfinden, den
er auf alle seine Helden, oft
genug in Personalunion mit sich
selber, übertragen hat. Oder er
hat Stimmungen beschworen,
die dieses Gefühl der
Ausweglosigkeit, und sei es auf die
komischste Art, zum Schwingen
bringen.

Familienleben als Ort derTragödie,

das war schon «Innenleben»,

die ausgelebte Existenz
dreier Schwestern, die mit
«Hannah und ihre Schwestern»
ein tragikomisches Spiegelbild
erhielten, das gegen den Tiefsinn

wieder die Komödie setzte
und zum ersten Mal die
Möglichkeit eines Happy-Ends. Aber
Woody Allens Arbeit lässt sich

24



"V»

nicht als stetige Aufwärtsentwicklung

entfalten, das
widerspräche gehörig dem unruhigen
Spannungsfeld; deshalb gibt es
auch jetzt seinen neuen Film
«September», der, schon
angefangen beim Titel, eine Fülle
von Zeichen versammelt, die
nichts anderes im Sinn haben,
als dem Weltschmerz zu huldigen.

Ein Knäuel von Personen,
Familienmitgliedern, Freunden, ist
ferienhalber in einem Landhaus
von Vermont versammelt,
allesamt durch die Ungleichzeitig-
keit ihrer Wünsche und die
Verzweiflung des Lebens aneinan-
dergekettet, obendrein noch im
Bann der tragischen Figur der
Gastgeberin Lane (Mia Farrow),
die mit ihren zur Klärung
drängenden Kindheitserinnerungen
diese zusammengewürfelte
Truppe in einen kathartischen
Höhepunkt treibt.

An der Figur des Peter (Sam

Waterston) lässt sich der
Bewegungsablauf noch am besten
verdeutlichen. Ein angehender
Schriftsteller, hierher eingeladen,

um sein erstes Buch zu
schreiben, ein Buch über's
Überleben, wie er sagt, die
Geschichte seines Vaters, eines
Geschichtsprofessors, der während

der McCarthy-Zeit seine
Arbeit verlor und sich auf
verschiedenste Weise durchs
Leben schlug. Peter wird am Ende
des Films sein Projekt aufgeben,

um doch lieber die Biogra-
fie von Lanes Mutter (Elaine
Stritch) zu schreiben, die Chronik

eines turbulenten Lebens,
zweifellos ebenfalls die einer
Überlebensfigur, jedoch mit
schlagender Durchsetzungskraft.

Ein ständiges Kräftemessen,

das ist auch Teil dieser
Begegnungen - dann bricht die
vorübergehend gebildete
Gemeinschaft wieder auseinander,
nichts als ein «kurzes Zucken»,

Familienleben als Ort der
Tragödie: Mia Farrow und Den-
holm Elliott.

das derZeit in der Endlosigkeit
des Universums zukommt.

Das ist Originalton Woody
Allen, in den Mund eines Physikers

gelegt, ins Metaphysische
ausholende Lebensphilosophie,
die mit quälendem Tiefsinn und
theatralischer Bedeutsamkeit
die Ernsthaftigkeit dieses
Kammerstücks beweisen soll. Hinter
geschlossenen Jalousien und in
der klassischen Ausstattung
eines gutbürgerlichen amerikanischen

Landhauses hat Allen das
Schlimmste ereilt, das, was er
selber am meisten fürchtet,
nämlich auf den Brettern des
Theaters zu landen, das dem
Kino den lebendigen Atem
raubt. Man denkt unwillkürlich
an Tschechow, bei dieser einge-

25



_
.VhL~

sperrten Wirklichkeit in einem
Landhaus, das verkauft werden
soll, mit der Hoffnung auf eine
Zukunft in der Stadt, die
vielleicht nie angetreten wird, bei
den vergeblichen ungleichzeitigen

Liebesgeschichten.
Über «Manhattan» hat Allen

einmal gesagt: «Die Menschen
schaffen sich dauernd selber
ihre in Wirklichkeit unnötigen
neurotischen Probleme, die sie
davon abhalten, sich mit den
erschreckenderen unlösbaren
Problemen des Universums zu
befassen.» So weit, so gut.
Solange er bei den ehrlichen
Problemen dieser kleinen Leute
bleibt, wölbt sich unversehens
diese grosse unbewältigte Welt
über ihnen und droht sie immer
wieder zu erschlagen. Aus
diesem Spannungsgefüge leben
seine Filme, aber das sind nicht
diese eitlen Schwätzer, die,
sorgfältig orchestriert, einem
Weltschmerz huldigen, der sich
im Goldton der Herbststimmung,

untermalt von den
schönsten stimmungsvollsten
Evergreens und im Grundton
verhaltenen Geflüsters als
kostbares Kleinod verkauft.

Das Leben soll ihnen zum
Problem werden, aber hier sind
einfach alle Zeichen so
geschmackvoll/geschmacklos auf
Halbmast gesetzt, bis hin zu der
anstaltsähnlichen Kleidung
einer Mia Farrow, das sich
einfach kein Mitgefühl einstellt,
kein Gefühl für das Rührstück,
das deshalb nicht rührt, weil es
mit einem perfektionierten
wehleidigen Grundton und auf
nichts als sich selber bezogen
alle Nuancen im Selbstmitleid
erstickt. Stimmung machen nur
die unsterblichen Lieder, ihr
Schlagerton klingt mit seinem
unprätentiösen und sentimentalen

Zug echt, aber etwas Echtes
im falschen Schwulst dieser
versammelten Gesellschaft und
ihren Problemen zu entdecken,
ist ein Kunststück, das nur
schwer gelingen will.

Beat Glur

The Belly of an

Architect
(Der Bauch des
Architekten)

Grossbritannien 1987.

Regie: Peter Greenaway
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 88/109)

«Auch ich bin ein Maler». Was
der französische Revolutionsarchitekt

Etienne-Louis Boullée
als Motto über sein kürzlich
erstmals in deutsch veröffentlichtes

Manifest über Architektur

setzte, gilt auch für den
britischen Regisseur Peter Greenaway.

Auch er war zuerst Zeichner

und Maler, bevor er sich als
Cutter und schliesslich als
Filmemacher betätigte. Greenaway

gehört als Filmschaffender
bereits seit Jahren zur stilbildenden

Avantgarde unter den
englischen Regisseuren.

Sein neuster Film «The Belly
of an Architect» handelt von
jenem unbekannt gebliebenen
Etienne-Louis Boullée, der im
18. Jahrhundert zwar keine
nennenswerten Bauten errichtete,
dafür aber umso monumentalere

entworfen hat. Auch nur
wenig gebaut hat die Hauptfigur
in Greenaways Film, der
amerikanische Architekt Stourley
Kracklite, der nach Rom kommt,
in die Stadt der Architektur
schlechthin, um hier eine
Ausstellung über ebendiesen Boullée

zu gestalten und zu realisieren.

Der Film beginnt mit einer
Liebesszene zwischen Kracklite
und seiner Frau Louisa bei der
Zugfahrt über die französischitalienische

Grenze, und er
endet neun Monate später in Rom
mit der Geburt des zu Beginn
gezeugten Kindes. Die Rede ist
aber nicht in erster Linie vom
Bauch der schwangeren Louisa,

sondern von dem des Architekten.

In seinem Bauch nämlich
wächst, ebenfalls in neun
Monaten, ein Krebsgeschwür
heran, das ihn schliesslich,
zeitgleich mit der Geburt seines
Kindes, in den Tod treibt: Die
Frau trägt das Leben im Bauch,
der Mann den Tod.

Die filmische Geschichte dieser

neun Monate in Rom
verläuft linear und unspektakulär.
Der Ankunftstag in Rom ist
Kracklites Geburtstag, der mit
opulentem Essen und
bedeutungsschwangeren Reden vor
dem gewaltigsten Kuppelbau
Roms, dem Pantheon, vom
römischen Kaiser und Architekten
Hadrian erbaut, gefeiert wird.
Zum Dessert wird ein riesiger
Kuchen in Form eines noch
grösseren Kuppelbaus, des von
Boullée geplanten und nie
gebauten Denkmals für den
englischen Physiker Sir Isaac

26



Nabelschau eines Architekten:
Brian Dennehy als Stourley
Kracklite.

Newton, gereicht. Aber der Zuk-
kerguss wird, wie Boullées
visionäre Bauten und wie so manches

in der heutigen Architektur,

keine Vergangenheit haben.
Greenaway lässt die Ausstellung

zum Gedenken an Boullée
denn auch auf dem Monument
Viktor Emmanuels IL, diesem
eklektizistischen und architektonisch

bedeutungslosen Prunkbau,

der nur Vergangenheit
darstellt, aber selber keine hat,
stattfinden. Genau so wird es
Stourley Kracklite, dem dickbäuchigen

Architekten aus der
Fleischstadt Chicago, dem Belly
der USA, ergehen. Man ahnt
schon während des Films, dass
ihn bald das gleiche Schicksal
ereilen wird wie Boullée und
wie viele römische Kaiser vor
ihm. Wer nur für die Vergangenheit

lebt, verliert zwangsläufig
die Gegenwart.

Kracklite, der sich mehr und

mehr mit seinem Vorbild Boullée

identifiziert und dem die
Gegenwart immer mehr abhanden
kommt, verliert zuerst seine
Frau Louisa und mit ihr sein
Kind, und schliesslich auch
noch sein Lebenswerk, die Boul-
lée-Ausstellung, an den jungen
und korrupten Römer Architekten

Caspasian, der nach Geld,
Macht und Frauen gelüstet, wie
seinerzeit den römischen Kaiser
Vespasian, der in die
Geschichte einging als einer, der
auf öffentlichen Pissoirs Steuern
erhob. Essen und Kotzen;
Leben, Krankheit und Tod;
Körperformen, Kunst und Architektur:
Das macht Greenaway zum
Thema, auch wenn das in
seinem Film mehr spürbar als
sichtbar wird.

Dass der Architekt Kracklite
schliesslich auch noch sein
Leben verliert in der ewigen Stadt,
versteht sich von selbst. Die

Stadt Rom, dieser Bauch der
Geschichte des Abendlandes,
dieses grandiose Zentrum der
antiken Architektur, ist und war
immer auch die Stadt des
Todes. Wenn irgendwo, dann liegt
die Geschichte hier begraben.
Und wieso sollte es einem
Kulturvertreter der Vereinigten
Staaten, jener unkultiviertesten
aller Nationen, in der Kulturstadt
Rom besser ergehen.

Die Sequenzen von «The
Belly of an Architect» fügen
sich, wie schon in Greenaways
zwei ersten Kinofilmen «The

Draughtman's Contract» und «A
Zed and Two Noughts», zu
einem grandiosen Zusammensetzspiel

von Symbolen und
Zeichen, zu einem verwickelten,
aber nie wirren Gemälde über
Lüge und Wahrheit und zu
einem spannenden und bizarren
Spiel mit Figuren und Formen.
Greenaway amüsiert und
verwirrt uns zwar immer noch mit
unzähligen Anspielungen,
gegenseitigen Bezügen und mehr
oder wenigerzwingenden
Alliterationen, aber er hat trotzdem
einen Film geschaffen, dem
man nicht mehr vorwerfen kann,
er sei nur intellektuell. «The
Belly of an Architect» ist ein
Kinofilm, der zwar immer noch auf
den Kopf zielt, bei dem aber,
das versteht sich hiervon
selber, der Bauch keinesfalls zu
kurz kommt. Eine intellektuelle
Auseinandersetzung mit dem
Bauch des Architekten ist zwar
erwünscht, aber der Spass am
Assoziieren, Kombinieren und
Weiterdenken reicht vollauf zu
einem exquisiten und ausserge-
wöhnlichen Kinovergnügen.

Dass man beim Verdauen
von Greenaways Film nicht selber

Bauchschmerzen kriegt, dafür

sorgen die von Alain-Res-
nais-Kameramann Sacha Vierny

27



raffiniert arrangierten und
fotografierten - oft vielmehr gemalten

- Bilder, die rasante und
zuweilen überraschend einsetzende

Orchestermusik des
belgischen Komponisten Wim
Mertens und immer wieder die
Komik in den sich ergebenden
Situationen und in den Dialogen.

Greenaways Film provoziert

nicht laute Lacher; er regt
vielmehr auf eine fast hinterlistige

Art zum Schmunzeln an.
Ausserdem setzt Greenaway
zum ersten Mal bekannte
Schauspieler ein, die alle
überzeugende Leistungen erbringen.
(Brian Dennehy war zuletzt in
John Flynns «Bestseller» zu
sehen, Lambert Wilson in Andrzej
Wajdas «Les possédés» und
Chloe Webb in Alex Cox' «Sid
and Nancy».)

«The Belly of an Architect» ist
kein leichtflüssig inszenierter
Film und in vielem sehr eigenwillig

konstruiert, bereitet aber
seiner Verzweigungen und
Verwicklungen wegen ein anregendes

Vergnügen - vergleichbar
mit dem Innern eines Bauches,
das auf den ersten Blick als wirres

Durcheinander, bei
genauem Flinsehen aber als
wohldurchdachtes Meisterwerk
erscheint.

Dass auch Stourley Kracklite
der von Sir Isaac Newton
entdeckten Schwerkraft unterliegt,
muss der Architekt am Schluss
des Films erfahren, als er wie
ein gekreuzigter Jesus dem
Erdmittelpunkt entgegenstürzt, dabei

allerdings von einem Mercedes

Benz, einem Inbegriff der
neuzeitlichen Kultur, gebremst
wird, wobei ihm eine Pfundnote
mit dem Abbild ebendieses
Newton entfliegt, diesmal
durchaus nicht der Schwerkraft
gehorchend.

Falls einem nach dem
Anschauen von «The Belly of an
Architect» im Bauch oder
anderswo doch ein leichtes
Unwohlsein befallen sollte - Greenaway

wollte es nicht anders!

Die Morbidität, derTod und
auch der Mord ziehen sich wie
ein roter Faden durch seine
Filme. Wenn sich der Architekt
Kracklite im Film einmal selber
ersäufen will und dabei scheitert,

so ist dies auch ein Flinweis
auf Greenaways zurZeit
entstehenden neuen Film «Drowning
By Numbers», wo die drei
männlichen Protagonisten
allesamt sterben. Nur werden sie
hiervon ihren Ehefrauen
ersäuft...

Peter Neumann

Iwan Grosnyi
(Iwan der
Schreckliche)

Sowjetunion 1944-1946.
Regie: Sergej Eisenstein
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 85/212)

Jeder Spielfilm ist in erster Linie
ein zeitgeschichtliches Dokument.

In diesem Sinne spiegeln
auch solche Spielfilme, die ein
historisches Thema aufgreifen,
weit stärker ihre Entstehungszeit
wider, als dass sie uns über
Geschichte aufklären würden. Dies
ist auch bei Sergej Eisensteins
Film «Iwan der Schreckliche»
der Fall, der kürzlich in seiner
integralen, zweiteiligen Fassung
im Zürcher Filmpodium zu
sehen war. Eisensteins Zarenbio-
grafie schildert einerseits - vom
thematischen Rahmen her
historisch mehr oder weniger
authentisch - die Geschichte vom
Aufstieg des jungen Moskowiter

Fürsten Iwan zum Zar der
Russen. Der Film zeigt, wie es
Zar Iwan IV. um die Mitte des
16. Jahrhunderts zum ersten Mal
in der russischen Geschichte
gelingt, aus einer Ansammlung

von einzelnen feudalen Fürstentümern

ein vereintes Russland
zu schaffen. Er beschreibt, wie
Iwan einen starken, zentral
regierten Staat gegen den Widerstand

der Bojaren durchzusetzen

vermag und das russische
Reich auf Kosten anderer
Völkerschaften erweitert. Eisensteins

Werk schildert zudem auf
historisch durchaus verbürgte
Weise die Intrigen am Hofe des
russischen Zaren während der
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts.

Andererseits ist «Iwan der
Schreckliche» aber auch der
beredte Ausdruck seiner stalinistischen

Entstehungszeit. In

diesem Sinne hat Eisenstein auch
folgerichtig ein typisches
Produkt des sowjetischen
Filmschaffens während der dreissi-
ger und vierziger Jahre in Szene

gesetzt. Es ist über weite Strek-
ken ein Film mit propagandistischen,

aber auch zeitbezogen
kritischen Untertönen - vor
allem was die Figur des Titelhelden

betrifft. Denn in der Figur
Iwans des Schrecklichen ist
unschwer auch die Person Stalins
zu erkennen: im ersten Teil
gleichsam heroisierend dargestellt,

im zweiten Teil vermehrt
aus kritischer Distanz. Die
heldenhafte Stilisierung Stalins
anhand der filmischen Darstellung
historischer Persönlichkeiten ist
bei Eisenstein wie auch bei
anderen sowjetischen Filmemachern

nichts Ungewöhnliches.
Vor allem kurz vor und während
des Zweiten Weltkrieges wurden

Filme mit solcher Thematik
zu Propagandazwecken produziert.

Zu erinnern ist in diesem
Zusammenhang etwa an Eisensteins

im Jahre 1938 gedrehten
Film «Alexander Newski». Fürst
Alexander Newski war es im
13. Jahrhundert erstmals ansatzweise

gelungen, das russische
Volk im Kampf gegen den
Deutschen Ritterorden zu einigen, zu
einem erfolgreichen Abwehr-

28



kämpf gegen fremde Eindringlinge

aufzurufen. In Eisensteins
«Alexander Newski» ist die
Identität zwischen Stalin und
einer grossen Persönlichkeit aus
der Geschichte Russlands
besonders gut ersichtlich. Der
deutsche Nationalsozialismus
wurde nämlich von den Russen
trotz aller Friedensverträge
bereits vor dem Zweiten Weltkrieg
als Bedrohung empfunden. Und
nichts war für Stalin dringlicher,
als jene Einheit des russischen
Volkes zu schaffen, die schon
vor 700 Jahren eine deutsche
Aggression abzuwehren
vermochte.

Der erste Teil des Films «Iwan
der Schreckliche» entstand
noch während des Zweiten
Weltkrieges. Allerdings bereits
zu einer Zeit, als Nazi-Deutschland

schon entscheidend
geschlagen war. Die Einigung
Russlands durch Iwan und
seine kriegerischen Grosstaten,
sein heroischer Kampf gegen

den inneren und äusseren Feind
sind so zu einem grossen Teil
als Laudatio an den siegreichen
Stalin zu verstehen, als die
historisch verbrämte Glorifizierung

Stalins.
Sergej Eisenstein würde

allerdings nicht als jener grosse Ci-
neast gelten, hätte er in seinem
Iwan-Epos lediglich Stalin
gehuldigt. Abgesehen von der
brillanten, aussergewöhnlichen
filmischen Gestaltungsweise
spart Eisenstein vor allem im
zweiten Teil seines Werkes auch
nicht mit zeitbezogenen,
kritischen Anmerkungen. Dort wird
Iwan alias Stalin im Kampf
gegen die innere Opposition
verstärkt als Tyrann, als selbstherrlicher

Autokrat dargestellt.
Bezeichnenderweise hat Stalin am
zweiten Teil von «Iwan der
Schreckliche» im Gegensatz
zum ersten keinen Gefallen
gefunden; doch mehr dazu später.

Bleibt zunächst zusammenzufassen,

dass der Film «Iwan der

MÊ—mmmÊÊÊÊ—mfffnjstp«

Schreckliche» von drei Dimensionen

geprägt ist: Zum einen
bemüht sich Eisenstein, die
Figur von Zar Iwan IV. historisch
und psychologisch einigermas-
sen authentisch darzustellen.
Zum andern wird Stalin über die
Figur Iwans in propagandistischem

Sinne seine unsterbliche
Stellung in der Geschichte
Russlands zugewiesen. Und
schliesslich übt Eisenstein als
Individuum im zweiten Teil seines

Werkes auch Kritik an der
Alleinherrschaft seines
Arbeitgebers.

All diese Aspekte hat Eisenstein

bewusst im Auge gehabt:
Kurz nach der Vollendung des
Films schrieb er: «Wir wollen
Zar Iwan IV. im Andenken des
Volkes nicht reinwaschen. Nicht

Stilisierung der filmischen
Darstellung einer historischen
Persönlichkeit: Nikolai Tscherkas-
sow als Zar Iwan IV.

29



aus Iwan dem Schrecklichen
Iwan den Süssen machen... Wir
wollen die ganze Spannweite
und das Ausmass seiner Tätigkeit

und seines Kampfes um
den Moskauer Staat zeigen -
diese Absicht liegt dem Film
zugrunde. Man muss offen sagen,
dass diese Tätigkeit und dieser
Kampf gewaltig und blutig waren.

Keinen Tropfen vergossenen
Blutes aber werden wir in

der Biografie des Zaren Iwan
verheimlichen. Nicht reinwaschen,

sondern erklären. Der
heutige Betrachter wird nicht
anders können, als das energische

Vorgehen, die notwendige
Grausamkeit und auch mitunter
die Gnadenlosigkeit eines
Menschen zu verstehen, dem die
Geschichte die Mission übertragen

hat, einen der grössten
Staaten der Erde zu schaffen!

Heute, in den Tagen des
Krieges, versteht jeder wie nie
zuvor, dass man gnadenlos mit
dem verfahren muss, der dem
Feind die Grenzen seines Landes

öffnet.»
Diese Sätze sprechen für sich

selber: Jeder von ihnen gilt
sowohl für die historische Figur
Iwan als auch in fast noch
stärkerem Masse für Stalin. Stalin
hat denn auch wie bereits
erwähnt vor allem an der kriegerischen

Glorifizierung Iwans seine
Freude gefunden. Die Darstellung

der despotischen Züge
Iwans hat er aber entschieden
abgelehnt. Er hat die kritische
Note in Eisensteins Werk ohne
Zweifel erkannt.

Kurz zusammengefasst hat
der erste Teil von «Iwan der
Schreckliche» folgenden Inhalt:
Mit 17 Jahren wird Iwan (stark
expressiv, fast stummfilmhaft
gespielt von Nikolai Tscherkas-
sow) zum ersten russischen Zaren

gekrönt. Im Kampf um die
nationale Einheit erobert er
Kasan und Astrachan. Seine Gegner

in den Reihen der Bojaren
bekämpft er durch die Gründung

der Opritschnina, einer

neuen Lehensaristokratie. Die
Opritschnina sind Soldaten, die
er für ihre Verdienste mit Ländereien

belohnt und die ihm blind
ergeben sind. Mitten in der
Konsolidierung seiner Macht
wird seine geliebte Frau ermordet.

Iwan zieht sich von der Politik

in ein einsames Kloster
zurück. In einer grossen Wallfahrt
gelangt darauf das russische
Volk mit der Bitte an ihn, auf
den Thron zurückzukehren.

Im zweiten Teil des Films
kehrt Iwan nach Moskau zurück,
wo er erneut auf den Widerstand

der Bojaren stösst. Diese
finden in Iwans Tante Eufrosinia
eine mächtige Verbündete.
Eufrosinia will Iwan ermorden
lassen, um ihren schwachsinnigen
Sohn Wladimir auf den Thron zu
bringen. Aber bei einem Gelage
kleidet Iwan den unsicheren
Wladimir spottend in die
Zarengewänder. Dadurch fällt durch
eine Verwechslung Eufrosinias
Sohn dem Mörder zum Opfer,
den sie für Iwan angeheuert hat.
Der Zar greift nun zu immer
drastischeren Mitteln, um seine
Politik durchzusetzen. Immer stärker

verdient er sich den Übernamen

«der Schreckliche».
Der zweite Teil des Films

passte 1946 nicht ins offizielle
Geschichtsbild. Zu deutlich waren

die Anspielungen auf den
Terror Stalins. Das Zentralkomitee

der Kommunistischen Partei
der Sowjetunion (KPdSU) be-
fasste sich speziell mit Eisensteins

Film und verdammte den
zweiten Teil in einer öffentlichen
Resolution. Er wurde erst im
Jahre 1958 von Stalins Nachfolger

Chruschtschow wieder zur
öffentlichen Vorführung
freigegeben.

CM
CO
O)

c
JS:

jjj
S

"Ô
DL

JE

ca>
OC

LZ CO
CO

CO -o
E 35
03 i—

JC 03
1— -o

Franco Messerli

Der Weg zum
sozialistischen
Realismus

Ich betrachte den Film als ein
leeres, völlig nutzloses, ja sogar
schädliches Unterhaltungsmittel.

Nur ein abnormaler Mensch
kann diesen farcenhaften
Nonsense als Kunst bezeichnen.

Zar Nikolaus II. (1913)

Von allen Künsten ist der Film
für uns die wichtigste.

Lenin (1922)

Im spätzaristischen Russland
hatte sich der Film seit seiner
Einführung um die Jahrhundertwende

zum beliebtesten
Unterhaltungsmittel der städtischen
Bevölkerung entwickelt. Im
Ersten Weltkrieg, während dem
keine ausländischen Filme mehr
importiert werden konnten,
erlebte die russische Filmproduktion

einen enormen
Aufschwung. Gedreht wurden
hauptsächlich eskapistische
Unterhaltungsfilme.

1917 geriet die russische
Filmindustrie in eine schwere
ökonomische Krise; dies nicht
zuletzt wegen dem versiegenden

Nachschub an ausländischem

Rohfilm und Geräten.
Viele führende Produzenten
flohen samt ihrer Crew und Ausrüstung

ins Ausland. Als die Bol-
schewiki an die Macht kamen,
waren die Strukturen der
Filmindustrie beinahe zerfallen. Sie
versuchten diesen immer
katastrophalerwerdenden Zustand

30


	Film im Kino

