
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 40 (1988)

Heft: 8

Artikel: Zweifel sind angebracht

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


+3

Di
E

üZ
Od

JE
O

rö 12
E CO

CD *ZZ

JZ Jm
1— O

Urs Jaeggi

Zweifel sind

angebracht

Zwar mag es paradox erscheinen,

in einer von den Kirchen

herausgegebenen Zeitschrift den

Begriff der «christlichen Filmkritik»

in Frage zu stellen. Doch es

gibt gute Gründe, dies zu tun.

Warum auch sollte es eine christliche

Filmkritik geben, nicht aber

eine christliche Literatur-, Theater-,

Ballett-, Musik- oder Kunstkritik?

Nun allerdings schreiben

Christen - römisch- und altkatoli-

sche, evangelisch-reformierte und

lutheranische, fundamentalistische

und progressive - Rezensionen,

und sie haben alle, sofern

ihnen ihr Glaube auch nur ein

wenig mehr bedeutet als der

entsprechende Eintrag in den

Personalpapieren, das Evangelium als

einen ihrer wesentlichen Massstäbe

im Hinterkopf und hoffentlich

auch in der Seele. Aber ist

deswegen ihre Kritik, zumal die

über Film, schon christlich? Und

ist die Rezension des Fundamentalisten

christlicher als die des

Progressiven?

Der Begriff der «christlichen
Filmkritik» entspringt, wenn ich
das richtig sehe, einem
Missverständnis. Es gibt-nachweisbar-

eine kirchliche Filmarbeit
sowohl auf katholischer wie
auch auf evangelischer Seite.
Die ist, so bleibt zu hoffen,
gelegentlich auch christlich. Sie hat,
wie ihre Geschichte zeigt, ganz
klare Steuerungsfunktionen. In

ihren Ursprüngen, die im ersten
Jahrzehnt dieses Jahrhunderts
anzusiedeln sind, hatte die
kirchliche Filmarbeit im
deutschsprachigen Raum - und auf diesen

möchte ich mich hier
beschränken - eine missionarische

Absicht. Die Kirchen, das
gilt vor allem für Deutschland,
wurden ihre eigenen Filmproduzenten.

Sie stellten Filme her,
die ihren spezifischen Bedürfnissen

entsprachen; Filme, die
gleichnishaft zumeist, die frohe
Botschaft verkündigten oder
das vielfältige Wirken der
Kirchen vorstellten. Im Zeitraum
von 1918 bis 1932 produzierten
in Deutschland evangelische
Filmstellen 130 Filme, katholische

gar deren 186.

«Der Klerus erkannte früher
als etwa die sozialistische
Bewegung, dass dem bewegten
Bild auf der Leinwand eine
Massenwirkung innewohnt, die
in hohem Masse geeignet ist,
nicht nur einige unterhaltsame
Stunden auszulösen, sondern
die Massen in eine bestimmte
Richtung zu beeinflussen.» Diesen

Satz schrieb W. Nettelbeck
1928 in einem mehrteiligen Artikel

mit dem Titel «Katholische
Filmpropaganda». Er deckt den
Kern der Sache auf: Sich die
Massenwirksamkeit des
Mediums Film für die Durchsetzung

kirchlicherziele nutzbar zu
machen, war die erklärte Absicht
der kirchlichen Filmpioniere.
Die Operateure, die mit den
Filmen kirchlicher Flerkunft von Ort
zu Ort zogen und sie dem
Publikum vorführten, nannte man
nicht umsonst Filmmissionare.

Solche gab es gegen Ende
der zwanziger Jahre übrigens
auch in der Schweiz. Sie konnten

sich allerdings nicht einer
eigenen, zielgerichteten Produktion

bedienen, sondern führten
Werke vor, die auf dem
allgemeinen Markt erhältlich waren:
Filme über den Afrika-Forscher
und Missionar David Livingstone

etwa, Robert Flahertys
«Nanook of the North», aber
auch die Kurzfilme von Charles
Spencer Chaplin.

Moralische Verantwortung
wahrnehmen

Eine andere Massnahme der
Steuerung bildete die Einfluss-
nahme der Kirchen auf die
Filmgesetzgebung, respektive auf
die Zensurgesetze. Damit konnten

die Exponenten der kirchlichen

Filmarbeit schon eher mit
der Zustimmung der
Kirchenhierarchien und -leitungen rechnen,

standen doch diese in der
Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg
dem Medium Film eher skeptisch

gegenüber. Insbesondere
in Deutschland, wo der Rat der
Volksbeauftragten zu Beginn
der Weimarer Republik die
Aufhebung aller Zensurbestimmungen

verfügte, was unter anderem

zur Produktion von einer
Fülle von sogenannten Schund-
und Schmutzfilmen führte,
erschien es den Kirchen sinnvoll,
regelnd einzugreifen und ihre
moralische Verantwortung
wahrzunehmen: mit breiter
Zustimmung vieler politischer
Parteien und gesellschaftlicher
Institutionen übrigens. Zur damaligen

Politik kirchlicher Filmarbeit

gehörte überdies der
Versuch, die Filmproduktion direkt
zu beeinflussen.

Der kleine, sehr unvollständige

historische Exkurs zeigt
zweierlei: Die kirchliche Filmarbeit

hat von Anfang an versucht,
auf einer moralisch-ethischen
Basis politisch aktiv zu werden.

2



ZffVki—
indem sie eine Art Wächteramt
übernahm. Und sie hat viel
früherangefangen, als heute
gemeinhin angenommen wird.
Dass ihr Beginn heute meistens
auf die Zeit unmittelbar nach
dem Zweiten Weltkrieg angesetzt

wird, ist die Folge der
Zäsur, welche das Regime der
Nationalsozialisten setzte. Es

brachte 1939 nicht nur die
kirchliche Filmproduktion zum
Erliegen, sondern schaltete mit
seinen totalitären Methoden
und Unterdrückungsmassnah-
men jede Möglichkeit einer
sinnvollen Aktivität aus.
Resignation und Kapitulation waren
die Folgen.

Wenn nun im letzten Jahr in
Arnoldshain (BRD) an der
Jahrestagung der Evangelischen
Filmarbeit eine «Zwischenbilanz
nach 40 Jahren» gezogen wurde
und fast gleichzeitig in Köln der
Katholische Filmdienst sein
40jähriges Bestehen feiern
konnte, markiert dies nicht den
Anfang, sondern den Neubeginn

der kirchlichen Filmarbeit.
Auch in der Schweiz erfuhr
diese in den unmittelbaren
Nachkriegsjahren eine Erneuerung.

Verantwortung in der Form
des Wächteramtes wahrzunehmen,

bestimmte das Wesen der
kirchlichen Filmarbeit auch in

der unmittelbaren Nachkriegszeit.

Ausschlaggebend dafür
war der Kino-Boom jener Jahre.
Sich aus der bitteren Realität
des entbehrungsreichen Alltags
herausreissen zu lassen und in
die Traumfabrik des Kinos zu
fliehen, wurde bei vielen
Menschen geradezu zur Sucht.
Befriedigt wurde diese keineswegs
nur mit Filmen der gehobenen
Art. Dass sich die Kirchen
gegen den schlechten Einfluss
minderwertiger Filme zu
engagieren begann, liegt auf der
Hand. Ihr Fehler war es
schliesslich nicht, dass die
Wirksamkeit des Mediums
masslos überschätzt wurde.

Die Tauglichkeit der Mittel im
Kampf der Kirchen gegen den
schlechten Film steht hier nicht
zur Debatte. Zu einfach ist es,
den Versuch der Katholiken, die
Filme mit einem Ziffernsystem
zu kategorisieren, ins Lächerliche

zu ziehen. (Aufhalten kann
man sich bloss darüber, dass
sich dieses System - in
abgewandelter Form übrigens von
vielen Zeitschriften und Zeitungen

als Punktewertung
übernommen - in etlichen Ländern
bis auf den heutigen Tag zu
erhalten vermochte.) Und zu billig
ist es, die von den Kirchen oder
zumindest von christlich gesinnten

Produzenten stark mitinitiierte

freiwillige Selbstkontrolle
in der Bundesrepublik als
überflüssig und wirkungslos einerseits

oder als Instrument der
Zensur andererseits zu bezeichnen.

Von viel entscheidenderer
Bedeutung waren die parallel
zur Verhinderung des
minderwertigen Films laufenden
Bemühungen um die Förderung
des guten Films. Sie führen uns
zurück zum Thema der «christlichen

Filmkritik».
Den Film nicht mehr bloss als

eine Bedrohung moralisch-sittlicher

Werte zu betrachten oder
ihn als massenwirksames
Instrument für die eigenen Anliegen

zu nutzen, sondern ihn als
Medium, als Reflektor
gesellschaftlicher, sozialer, kultureller
und politischer Ereignisse zu
verstehen und zu würdigen,
darin ist der eigentliche Durchbruch

der kirchlichen Filmarbeit
in den Nachkriegsjahren zu
sehen. Die logische Folge dieser
Einsicht war die Gründung
kirchlicher Filmzeitschriften,
musste doch eine publizistische
Plattform geschaffen werden,
um den kirchlichen Wertvorstellungen

über den Film eine
Verbreitung zu sichern. So entstanden

der «Filmbeobachter» und
der «Filmdienst» in Deutschland,

der «Filmberater» und
«Film und Radio» in der

Schweiz, die «Filmschau»
(heute: «multimédia») in Österreich.

Sachkompetenz in erster
Linie

Damit wurde die Filmkritik zu
einem gewiss nicht unbedeutenden

Teil der kirchlichen Filmarbeit.

Und sie ist es bis heute
geblieben: denn die kirchlichen
Filmzeitschriften haben sich -
wenn zum Teil auch unter
andern Namen oder als ökumenisches

Gemeinschaftswerk und
erweitert zur Medienzeitschrift
wie in der Schweiz - bis zum
heutigen Tag behauptet. Sie
haben damit eine Kontinuität der
Filmberichterstattung gesichert,
die ihresgleichen sucht. Doch
wo läge der Sinn solcher Kontinuität

über mehr als 40 Jahre
hinweg, trüge sie nicht das
Merkmal der Qualität? Es gehört
in derTatzur Eigenart der von
den Kirchen betriebenen
Filmpublizistik, dass sie sich - generell

gesehen - über all die Jahre
hinweg durch erstaunliche
Sachkompetenz auszeichnet.
Verwunderlich ist das kaum: Es

ist den Redaktoren kirchlicher
Filmzeitschriften immer wieder
gelungen, die besten Filmpublizisten

und -kritiker für die Mitarbeit

an ihren Blättern zu gewinnen.

Und überdies haben sie
immer auch Nachwuchs
geschult, von dem nicht zuletzt
auch die säkulare Presse
profitieren konnte.

Eines allerdings ist klar
festzuhalten. Die publizistische
Auseinandersetzung mit dem
Film als wichtiger Teilbereich
der kirchlichen Filmarbeit war
im wesentlichen nie eine Sache
der Theologen, sondern stets
der Laien. Die Ausnahmen
bestätigen die Regel. Sie sind auf
katholischer Seite, wenn nicht
alles täuscht, ein wenig häufiger
anzutreffen als auf evangelischer.

Dazu mag beitragen,

3



Z<OTk_
Anschrift:
Volksvereinsheim

Abteilung Film,
Luzern,
St. Leodegarstr. 5

Telephon 2 22 46

Postcheck VII 7495

U-oHuueceiM

dass es wohl eine katholische
Morallehre gibt, der sich die
Kirche verpflichtet fühlt und die sie
auch auf die Filmarbeit
überträgt, nicht aber eine evangelische.

Die weitgehende Absenz
der Theologen in der Filmpublizistik

- nicht etwa in der kirchlichen

Filmarbeit - möchte ich in

keiner Weise negativ interpretiert

verstehen. Sie ist vielmehr
ein Zeugnis für die Fähigkeit der
Delegierung an sachverständige
Laien und überdies das Resultat
derTatsache, dass Filmpublizistik,

Filmsemiotik, Filmdramaturgie

und Filmgeschichte keine
Disziplinen des theologischen
Studiums sind. Aber sie bedeutet

auch, dass die «christliche»
Filmkritik, sofern es sie
überhaupt gibt, zunächst mal keine
«theologische» ist.

Es bleibt die Frage, ob die
Kritik, die in kirchlichen
Zeitschriften publiziert wird, christlich

ist. Sie zu beantworten
heisst, zunächst mal nach den
Kriterien einer «christlichen»
Filmkritik zu fragen und gleichzeitig

zu analysieren, wie weit
sich die Fiimkritiken in den
kirchlichen Publikationen von
jenen in den weltlichen
Presseerzeugnissen, aber beispielsweise

auch in Radio und
Fernsehen unterscheiden. Nach
Kriterien sucht, wer sich als Redaktor

oder Mitarbeiter einer kirchlichen

Filmzeitschrift verpflichten
lässt, vergeblich. Sie sind
nirgendwo festgeschrieben.
Verlangt wird neben Sachkompetenz

eigentlich nicht mehr als
eine Solidarität mit der Kirche,

und selbst die darf eine kritische
sein - welch ein Vertrauensvor-
schuss! Wo nun aber für die
Sache selber, in diesem Falle also
für die Filmkritik in kirchlichen
Organen, keine verbindlichen
Kriterien zu finden sind, sucht
man sie anderswo; in andern
Bereichen der kirchlichen
Filmarbeit beispielsweise.

Dr. Gerd Albrecht, von 1970
bis 1983 Filmbeauftragter der
Evangelischen Kirche Deutschlands

und jetzt Direktor des
Deutschen Institutes für
Filmkunde in Frankfurt, hat in seinen
Thesen zur kirchlichen Jury-Arbeit

- auch sie ein Teilbereich
kirchlicher Filmarbeit-folgendes

geschrieben: «Bei der
Beurteilung von (audiovisuellen)
Kommunikaten können kirchliche

Juries sich nicht dem
Etablierten oder gar dem Überholten
verschreiben, sondern müssen

- entsprechend dem missionarischem,

also kritischen Auftrag
der Kirchen - die Kritik der
gegenwärtigen Zustände zur
Grundlage ihrer Urteile machen,
wo immer sie zugunsten der
realen Utopie einer des
Menschen würdigeren und ihn
vermenschlichenden Wirklichkeit
sich artikuliert. Nicht das heute
Gängige, sondern das, was in

Kritik oder Vorwegnahme eine
bessere Zukunft <eröffnet>, muss
demnach von Juries herausgestellt

werden.» Und in den
Beurteilungskriterien für die ökumenische

Jury am Festival von
Locarno steht der Satz: «Der
internationale ökumenische
Filmpreis von Locarno (und eventu¬

ell lobende Erwähnungen) wird
an Regisseure von Filmen
verliehen, die sich durch künstlerische

Qualität auszeichnen und
in besondererWeise eine dem
Evangelium entsprechende
menschliche Haltung,
beziehungsweise Aussage zum
Ausdruck bringen oder zur
Auseinandersetzung damit anregen
und den Zuschauer für spirituelle,

gesellschaftliche und
soziale Werte sensibilisieren.»

Diese Anmerkungen zur
kirchlichen Jury-Arbeit lassen
sich ohne weiteres auch als
Kriterien für die filmkritischen
Auseinandersetzungen in kirchlichen

Filmzeitschriften verwenden.

Dies wohl umso mehr, als
sie dem sozialethischen
Engagement, das viele der Mitarbeiter

eben dieser Organe
verpflichtet, durchaus entsprechen.
Aber ist eine sozialethischen
Grundsätzen verpflichtete Filmkritik

auch schon eine christliche?

Salz und Hefe sein

Auch die Beantwortung des
zweiten Teils der Frage, inwieweit

sich die Kritiken in kirchlichen

Filmzeitschriften von jenen
in der weltlichen Presse und im
Rundfunk unterscheide, gibt
keine schlüssigen Hinweise auf
die Existenz einer «christlichen»
Filmkritik. Da ein nicht unerheb-
licher Teil der Rezensionen,
aber auch anderer filmpublizistischer

Artikel ja von Fachjournalisten

geschrieben werden, die

4



jZsl

auch in säkularen Zeitungen
und Zeitschriften tätig sind,
umgekehrt aber Redaktoren und
Mitarbeiter kirchlicher
Filmzeitschriften ihrer Sachkompetenz
wegen immer wieder zur Mitarbeit

in der Tagespresse, beim
Radio und Fernsehen eingeladen

werden, können sich
grundlegende Unterschiede gar
nicht einstellen. Filmkritiker,
zumal die seriösen unter ihnen,
sind keine Chamäleons, die je
nach Bedarf ihre Farbe wechseln.

Man sieht, der Begriff der
«christlichen Filmkritik» gerät
immer mehr ins Wanken. Was
aber rechtfertigt denn
überhaupt noch die Herausgabe
kirchlicher Film- und
Medienzeitschriften? Ich will nicht
darüber streiten, ob die Sicherstellung

einer kontinuierlichen Film-
und Medienberichterstattung
unter dem Aspekt des Engagements

für eine humane (und
nicht einfach kommerziell oder
ideologisch gesteuerte)
Kommunikationsgesellschaft unbedingt

die Aufgabe der Kirchen
ist. Aber ihr Engagement für
eine gerechte Medienordnung
und humane Medien ist zweifellos

ein wichtiger Grund für die
Notwendigkeit, beziehungsweise

Unerlässlichkeit einer
kirchlichen medienpublizistischen

Tätigkeit. Wirklich
gerechtfertigt wird eine solche
aber erst, wenn sie sich kategorisch

und unerschütterlich für
eine gerechtere Welt und
Gesellschaft im Sinne des Evangeliums

einsetzt, ganz gleichgül¬

tig, ob sie sich nun mit einem
einzelnen Film, dem Werk eines
Regisseurs, den Programmstrukturen

einer Rundfunkanstalt

oder den Anliegen für eine
neue Welt-Informations- und
Kommunikationsordnung be-
fasst. Ob sie die Hefe im Teig
und das Salz im Brot zu sein

vermag, daran ist kirchliche
Medienpublizistik schliesslich zu
messen. Mit dem Ziel der
Veränderung auf eine gerechtere
und humanere Gesellschaft hin
Zusammenhänge transparent zu
machen und Denkanstösse zu
vermitteln, muss im wichtigen
Bereich der Kommunikation ihr
Auftrag sein. Ihn auch wirklich
einzulösen, hätte möglicherweise

einen christlichen Zug.
Zumindest aber würde sie dann
die ihr zugewiesene Aufgabe im
Rahmen der kirchlichen Film-
und Medienarbeit wahrnehmen.

Die Verwendung des
Konjunktivs deutet es an: Ob die
kirchliche Medienpublizistik-
die Filmkritik kann durch die
Entwicklungen im Kommunikationsbereich

ja wohl nur noch
der Teilbereich eines Gesamten
sein - den zuvor erwähnten
Kriterien mit dem notwendigen
Nachdruck nachlebt, ist ungewiss.

Auch hier sind Zweifel
angebracht. Zweifel, die übrigens
so neu gar nicht sind. Anlässlich
der schon mal erwähnten
Rückbesinnung auf 40 Jahre evangelische

Filmarbeit in Deutschland
formulierte Pfarrer Werner Hess,
der ehemalige kirchliche
Filmbeauftragte und spätere Intendant

des Hessischen Rund-

Die Vorläufer des heutigen
ZOOM: «Der Filmberater»
(gegründet 1941) und «Film und
Radio» (gegründet 1952).

funks, solche Bedenken sehr
präzise:

«Der vor40 Jahren unternommene

Versuch, den Menschen
auf die hereinbrechende Flut
der Bilder, die unserer Generation

neue Strukturen gegeben
hat, vorzubereiten, scheint
eigentlich gescheitert. Ebenso
scheint der Versuch der fünfziger

Jahre, bei der Einführung
des öffentlich-rechtlichen
Fernsehens durch Beschränkung der
Programmzeit, Programmzahl
und mancherlei andere Auflagen

(denken Sie nur an die
21 -Uhr-Grenze für Jugendschutz
und die Einschränkung der
Werbung) dieses Medium
verantwortlich zu steuern, politisch
und ökonomisch gescheitert zu
sein, wenn man sich ansieht,
was gegenwärtig geschieht.

Es scheint sich ein neuer
Entwicklungsabschnitt anzudeuten:
die Möglichkeit der Videokassette,

die Computerisierung der
menschlichen Kommunikation,
die Filmleinwand in der Wohnstube,

die wachsende Freizeit,
die auf uns zukommt und
zukommen wird, und dafür das
wachsende Angebot für die
sogenannte (das schreckliche
Wort) Freizeitverwertung.

Und nun geht derTrend des
Kinos wie am Anfang wieder
weg von der Realität, es wird
wieder <Traumfabrik>. Aber jetzt

5



ÄWl
sind es andere Träume geworden,

Alpträume. Die
pseudochristliche Erfindung des
Happy-Ends, die in den fünfziger

Jahren dominierte, hat dem
Traum vom technischen Super-
Gau Platz gemacht, dem
Märchen aus dem Weltall, dem
Supermann, der unbegrenzt Macht
hat, dem Gesetz der Brutalität,
der Vernichtung, der
Entmenschlichung, der absoluten
Perversion - Alpträume des
Jahres 2000. Was haben wir
falsch gemacht?»

Ein Wort zur Zeit

Ja, was haben wir falsch
gemacht? Hess impliziert, dass die
aus der kirchlichen Filmarbeit
herausgewachsene Medienarbeit-

und darin ist die publizistische

Tätigkeit, wie gesagt, als
wichtigerTeilbereich miteingeschlossen

- ihrZiel einer humanen

Kommunikation bisher nicht
erreicht hat. Haben die zu
diesem Zwecke installierten
Steuerungsmechanismen versagt?
Einiges deutet darauf hin. Nach
der «missionarischen» Phase,
dem Versuch, den Film für die
eigenen Anliegen zu vereinnahmen,

verkeilte sich die kirchliche

Filmarbeit immer wieder
und bis in unsere Gegenwart in
ihre «Fälle»: Die reichen von
Willi Forsts «Die Sünderin»
(1951) mit der nackten Hildegard

Knef und dem Doppelsuizid

am Ende des Films über
Ingmar Bergmans «Tystnaden»
(Das Schweigen, 1963) und William

Friedkins «The Exorcist»
(1973) bis hin zu Herbert Ach-
ternbuschs «Das Gespenst»
(1982) und Godards «Je vous
salue, Marie» (1986). Das
brachte zwar der kirchlichen
Filmarbeit eine gewisse Publizität

und gewiss auch neue
Erkenntnisse im (immer liberaler
werdenden) Umgang mit dem
selbstauferlegten Wächteramt,
aber wenig im Hinblick auf die

6



Realisierung ihrer wirklichen
Ziele.

Und ebenso auf einen
Nebenschauplatz begab man sich
mit den zweifellos interessanten
und zumindest teilweise
hochintelligenten Exkursen zur Theologie

und Ikonographie in den
Filmen von Bergman, Bunuel und
Tarkowskij. Sie richteten sich an
ein kleines, intellektuelles Publikum,

das sich eifrig in die
dargebotenen Thesen und
Hypothesen verkrallte.

Just zu jener Zeit aber explodierte

in der Welt die
Medienentwicklung und wurde der Film
unter US-amerikanischer
Vorherrschaft zum audiovisuellen
Material, zur weltweit
verschacherbaren Ware erklärt. Die
Exponenten kirchlicher Medienarbeit

haben den Knall zwar wohl
gehört, aber kaum konsequent
genug reagiert. Nach wie vor
vor allem auf den Film fixiert

und dort, wo sie in andere
Medienbereiche vorgestossen
sind, zunächst mal auf die Wahrung

des Besitzstandes, bestenfalls

auf die Ausweitung von
kirchlicher Sendezeit in den
Rundfunkanstalten bedacht,
fehlte ihnen das entscheidende
Mittel zur wirkungsvollen Reaktion:

die prophetische Vision,
das mutige Wort zur Zeit. So

rennen die Kirchen nun halt einmal

mehr der Realität hinten-
nach und leisten Trauerarbeit an
einer Medienentwicklung, die
nicht in ihrem Sinne sein kann,
weil sie mehr dem Kommerz als
dem Menschen dient. Man
würde allerdings der kirchlichen
Medienarbeit nicht gerecht,
fügte man an dieser Stelle nicht
bei, dass die Strukturen und das
Wesen von Volkskirchen ein
problematischer Nährboden für
visionäres und prophetisches
Arbeiten sind. Es gibt genügend

Publizitätsträchtige «Fälle» als
Herausforderung für die kirchliche

Filmkritik: Bergmans
«Tystnaden» (Das Schweigen)
und Friedkins: «The Exorcist».

Fälle, die dies belegen, und es
ist kein Zufall, dass weiter hinten

in dieser Nummer wiederum
einer dokumentiert wird.

Dennoch liegt hier der Kern
der Sache: Kirchliche Medienarbeit-

und als ein Teil von ihr die
Medienpublizistik - hat nur
dann einen tieferen Sinn
(wodurch sie ja erst gerechtfertigt
ist), wenn sie prophetisch ist
und die Vision für eine
Kommunikationsgesellschaft mit
menschlicheren Zügen hat und
anstrebt. Prophétie, verstanden
als ein Wort zur Zeit unter dem
Aspekt des Evangeliums,
müsste demnach auch die Filmkritik

in kirchlichen Zeitschriften
auszeichnen. Darin sehe ich den

7



Unterschied zur säkularen
Filmrezension. Die minimalen
Differenzen zwischen weltlicher und
kirchlicher Filmkritik sind - um
an den Ausgangspunkt
zurückzukommen - ein Zeichen dafür,
dass dem Prophetischen in der
kirchlichen Filmpublizistik nicht
genügend Nachachtung
verschafft wird. Oder anders herum
gesagt: Wir brauchen nicht
unbedingt eine christliche Filmkritik.

Wir bedürfen aber der
Rezensenten, die christlich denken
und dies in ihre Kritiken einbringen.

Das ist, um richtig verstanden

zu werden, nicht eine Frage
der Konfessionszugehörigkeit
oder gar eines abgeschlossenen

Theologiestudiums,
sondern zunächst mal eine der
Menschlichkeit.

Quellen:
«Die evangelische Filmarbeit in Deutschland

von ihren Anfängen bis 1945- ein
historisches Thema?» Referat gehalten
von Heiner Schmitt anlässlich der Jahrestagung

der Evangelischen Filmarbeit
1987 in Arnoldshain (BRD).
«Neuanfang der evangelischen Filmarbeit
nach 1945-Fragestellungen und
Erfahrungen». Referat von Pfr. Werner Hess,
gehalten daselbst.
«Der Film im christlichen Kommunika-
tionsprozess» von Pfr. Dölf Rindiisbacher
(1980).

P. Ephrem Bucher

Zum

Selbstverständnis
christlicher
Filmkritik *

Das Filmkritikerseminar in Lu-
zern hat - ein weiteres Mal -
das Selbstverständnis des
christlichen Filmkritikers zum
Thema -für die einen eine
immer wieder diskussionswürdige

* Kurzreferat, gehalten am 21. Internationalen

Filmkritikerseminar in Luzern.

Frage («es ist unser Geschäft» -
so ein Votum in der Diskussion),
für die andern ein ermüdendes
Feilschen um des Kaisers Bart.
Nun, so unnütz, wie letztere
Gruppe meint, dürfte die
Diskussion nicht gewesen sein.

Die Referate zu Beginn der
Tagung stellten ziemlich lapidar
fest: Die ehemaligen
Identifikationskriterien für die Filmarbeit
in den Kirchen sind nicht mehr
gültig. Kaum ein Filmkritiker unter

den Teilnehmern versteht
seine Arbeit als erweiterten
Beitrag zur Pastoral der Kirchen: so
aber hatte die Medienarbeit in

den Kirchen angefangen, das
war ihr Auftrag.

Und kaum ein Filmkritiker
wird sehr deutlich zu sagen
vermögen, wie er das «christlich»
in seiner Arbeit wirklich zur
Geltung bringt. Oder wie
unterscheidet sich der nicht christliche,

doch ästhetisch hochstehende

Film vom christlichen?
Natürlich kann der Kritiker einen
Film empfehlen, der christliche
Werte (sofern das eindeutig zu
machen ist) sympathisch
vorstellt: aber wenn der Film sonst
nichts zu bieten hat, wird man
das auch besser lassen. Und auf
der andern Seite ist schwer
denkbar, dass ein wirklich guter
Film das Plumane total
desavouiere, sodass aus einer christlichen

Orientierung eine Ablehnung

sich aufdrängte.
Aber es gibt selbstverständlich

auch das breite Feld des
«Dazwischen», und hierbleibt
noch immer Arbeit für den
«christlichen» Filmkritiker. Das
wird zur Zeit auch die Hauptar-
beit der meisten unter den
Teilnehmern sein. Trotz unklar
gewordener «Rolle» findet man
also seine (übrigens sehr
sinnvolle) Arbeit.

Dennoch bin ich der
Meinung, dass die Frage der Funktion

und der Rolle des christlichen

Filmkritikers neu bedacht
werden sollte. Denn mir scheint,
dass man bis jetzt die Aufgabe

der Kritik zu partikulär und zu
«spät» wahrgenommen hat.
Traditionellerweise beschränkte
man sich grösstenteils darauf,
fertige Filme erst bei der
Vorstellung und Übergabe ans
Publikum zu besprechen und zu
kritisieren: die Kritik war so rein
publikumsbezogen. Wenn man
das aber richtig bedenkt, muss
einem klarwerden, dass diese
Art der Kritik recht machtlos ist
und von vielen als entmündigend

empfunden wird.
Der Film ist (in einer groben

Annäherung) zu beschreiben als
eines der Ausdrucksmittel des
gesellschaftlichen
Selbstverständnisses - und zwar ein
ziemlich relevantes. Denn der
Film ist nicht das Produkt eines
isolierten Individuums, das mit
einfachsten Mitteln irgend ein
mehr oder weniger publikumswirksames

Werk schafft. Ein
Film ist so etwas wie ein
Grossunternehmen, verantwortet von
einer oft recht grossen Gruppe
von Fachleuten und Spezialisten.

Er ist ein Produkt, hergestellt

mit Hilfe ausgeklügeltster
technischer Mittel, die das
Resultat in relevanter Weise
beeinflussen (und oft auch verderben).

- Ünd endlich (und gar
nicht zuletzt) ist ein Film auch
ein finanzielles Wagnis und ein
Geschäft -was für die Gestaltung

des Kunstwerkes nicht
ohne Einfluss sein dürfte.

Wenn ich kurz auf diese
Selbstverständlichkeiten des
filmischen Umfeldes zu sprechen
komme, dann nicht um Ihnen
etwas Unbekanntes zu enthüllen,

sondern um zu zeigen, wo
ich (selbstverständlich aus meiner

Perspektive) für Sie die
wesentlichen Aufgaben sähe (oder
auch noch sähe, um nicht
ausschliesslich zu sein).

Der Film ist zwar ein
Kommunikationsmittel: aber die
Kommunikation verläuft fast nur
einseitig: Produzent- Publikum.
Die Antwort auf die «Mitteilung»
des Films erfolgt zwar auch.

8


	Zweifel sind angebracht

