
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: [1]: Texte

Artikel: Literaturliste

Autor: Mainberger, Gonsalv K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literaturliste
Zusammengestellt und kommentiert von Gonsalv K. Mainberger

Die anfängliche Intuition

Die Göttinger-Vorlesungen
(1946; «Geschichte der Natur»,
1948) bleiben in Weizsäckers
Denken programmatisch und
paradigmatisch: 1. Wissen und
Macht sind nur gut in der Hand
guter Menschen. - 2. Die
einsichtige Seite des Wissens
vermittelt Zusammenhänge (und
ist Philosophie). - 3. Hieraus
entsteht Verantwortung für das
Wissen. - 4. Natur und Geist
fügen sich wie zwei Halbkreise.
Die «Einheit» der Geschichte ist
das grundlegende Postulat
Weizsäckers. Das Verhältnis
zwischen Natur und Mensch
wird über die Zeit beziehungsweise

die Geschichte reflektiert:
Geschichte ist nur, wo unwiderrufliche

Veränderung stattfindet.
Die Geschichtslosigkeit der Natur

ist optische Täuschung, das
heisst eine Folge des Zeitmas-
ses. Für die Fliege ist der
Mensch geschichtslos - für die
Menschen ist es der Wald. Der
Zweite Satz der Thermodynamik
spricht auf seine Weise die
Geschichtlichkeit der Natur aus: als
unumkehrbaren Prozess. Die
Differenz von Natur und
Geschichte: Der Natur widerfährt
Geschichte - der Mensch
erfährt sie.

Die Vorlesung schliesst mit
den Imperativen, die an uns
ergehen (S.151). Sie markieren
zugleich den Übergang in die
Ethik und in die Religion. Ethik:
«Sie entsteht aus einer
bestimmten Weise, in der sich das
rationale Denken mit den
religiösen Imperativen auseinandersetzt»

(S. 151 Echte Theologie:

«Fast immer intolerant -
echte Religionswissenschaft
stets der Religion äusserlich»
(S. 152). «Nach einem alten Satz

trennt uns der erste Schluck aus
dem Becher der Erkenntnis von
Gott, aber auf dem Grund des
Bechers wartet Gott auf den, der
ihn sucht.» Weizsäcker entwirft
das bis heute durchgehaltene
Programm: Was allein lohnt, ist
auf dem rationalen Weg
vorwärts zu gehen zu religiösen
Wahrheiten. Wer religiöse
Erfahrung hat, ist gegen Skepsis
gefeit (S. 153), denn die
religiöse Erfahrung fungiert, nach
Weizsäcker, als Instanz der
Skepsis. «Das Bild, unter dem
Gott dem Menschen erscheint,
zeigt nicht, was der Mensch ist,
sondern was er sein kann»
(S. 155). Die Möglichkeit des
Menschen, etwas sein .zu können,

ist kein Begriff, sondern
eine Macht.

Fazit: 1. Weizsäcker gelangt
zu einer Definition des
Menschen: Dieser ist «ein Wesen,
das über seine Natürlichkeit
erschrickt» (S. 153). - 2. Weizsäk-
ker gelingt eine Diagnose der
Neuzeit: «Die wissenschaftliche
und technische Welt der Neuzeit

ist das Ergebnis des
Wagnisses des Menschen, das
(Erkenntnis ohne Liebe> heisst»
(S. 163).

Blick auf Piaton im Lichte
der Kritik von Kant

Weizsäcker hatte zwölf Jahre
lang den Lehrstuhl für Philosophie

und Wissenschaft in Hamburg

inne. Sein Ziel: die
Wissenschaft philosophischer, die
Philosophie wissenschaftlicher
zu machen. Zwei Philosophen
werden rezipiert: Piaton und
Kant. Also zwei «Idealisten».
Auch Weizsäcker muss zu dieser

«Sorte» Philosophen gezählt

werden. Wie für alle Idealisten
gilt für ihn folgender Ausgangspunkt:

Ohne Begriffe ist Denken
nicht möglich. In Begriffen aber
reden wir von dem Objektiven,
das Piaton die Idee, Goethe die
Gestalt nennt. Die Idee ist die
Voraussetzung des Denkens, ja
des Seins überhaupt. Weizsäk-
ker unternimmt es, die in der
neuzeitlichen Wissenschaft,
vorab in der Physik waltende
Ideenlehre nachzuweisen. Er

bedient sich dabei des sokra-
tisch-platonischen Vorgehens
des vernünftigen Redens.
Zugleich aber ist sein Idealismus
kritisch, dank der Kant-Rezeption.

Die Vernünftigkeit muss
gerechtfertigt werden. Zu
diesem Geschäft ist die Physik
allein ausserstande. Sie bringt es
als «normale Wissenschaft»
(nach Th. S. Kuhn, Die Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen
[1962/1969], von Weizsäcker
stark rezipiert), nur zum «puzzle-
solving» nach einem festen
Paradigma.

Weizsäcker hat den Blick für
das Wesentliche. Das macht die
Lektüre der Aufsatzsammlung
«Ein Blick auf Piaton» zu einem
Lese- und Denkvergnügen. Stil
und Gedankengänge sind von
der Einfachheit des Wesentlichen

geprägt. Zwei Beispiele:
1. Den Rückgriff auf Piaton
erläutert er mit dem Satz von
A. N. Whitehead: Die abendländische

Philosophie ist nichts
anderes als eine Reihe von
Fussnoten zu Piaton.
2. Von Kants kritischem
Programm übernimmt Weizsäcker
folgenden Kernsatz:

«Alle wahre Metaphysik ist
aus dem Wesen des Denkungsver-
mögens selbst genommen,
und keineswegs darum erdichtet,
weil sie nicht von der Erfahrung ent-

18



lehnt ist, sondern die reinen
Handlungen des Denkens enthält,
mithin Begriffe und Sätze a priori,
welche das Mannigfaltige empirischer

Vorstellungen allererst
in die gesetzmässige Verbindung
bringt, dadurch es empirische
Erkenntnis, das ist Erfahrung, werden
kann»
(I. Kant, Metaphysische Anfangsgründe

der Naturwissenschaft.
1786. Vorrede. A XIII.)

Weizsäckers Formulierungen
sind bedenkenswert und
hilfreich: «Die allgemeinen Einsichten

der Physik bewahrheiten
sich immer in der Erfahrung,
weil sie die notwendige Bedingung

der Möglichkeit für diese
Erfahrung aussprechen.»

Erfahrung heisst, «aus der
Vergangenheit für die Zukunft
lernen». Empirisch heisst also
prognostisch [«Ein Bück auf
Piaton», S. 36).

Idee ist «das Gesetz dessen,
was in glückender Empirie
gefunden werden kann» (ib., S. 11

Ideen sind platonisch genau
das, wovon die Sprache handelt,

nämlich von «Sachen» [res,
Belange, Angelegenheiten) (ib.,
S.31

Ideenlehre: Sie ist die
Ausarbeitung der Ideenhypothese,
ohne welche nach dem Wahren
nicht gefragt werden kann. Sie
ist eine logische Struktur, die
von Wirklichem zu handeln
fähig ist, weil sie die ontologische
Struktur dieses Wirklichen spiegelt.

Wer «Graugans» sagt, sagt
etwas, das für sämtliche
Graugänse, auch für mögliche
Graugänse, relevant ist. «Also muss
es etwas für alle Graugänse
Relevantes geben, das dieser
Gedanke <Graugans> denkt. Genau
nach diesem relevanten Wirklichen

aber fragt die Ideenlehre»
(ib., S.33).

Die Aufsatzsammlung «Ein
Blick auf Platon» muss mit «Die
Einheit der Natur» (S. 320-341
zusammengesehen werden:
«Die Wahrheit unserer (das ist
der physikalischen) Theorie ist,
gemäss ihr selbst, die Ange-

passtheit des objektivierenden
Elandelns an die Möglichkeit
des Lebens des Menschen in
der Welt. Insofern beschreibt
die Theorie selbst die
Bedingungen ihrer Wahrheit. Wie dies
möglich ist, beschreibt sie nicht
mehr. Hier müssen andere Fragen

beginnen» (S.341).
Weizsäcker übersetzt eidos

und idea mit Gestalt. Gestalt ist
das, was getrennt ist von dem,
was Gestalt hat beziehungsweise

was ein Ding von dieser
Gestalt an sich hat - in unserem
Fall der Idealtypus «Graugans»
oder die Graugänsigkeit. Es

handelt sich nicht um empirische

Grössen, auch nicht um
das statistische Mittel empirischer

Graugänse. Was ist denn
aber die «Idee Graugans»? Sie

ist die Gesetzmässigkeit, welche
Graugänse ermöglicht, das zu
sein, was sie sind und als was
wir sie, die tatsächlichen und
die möglichen Graugänse,
wahrnehmen.

Wie kommt es dann zur
«Gestalt» in den Naturwissenschaften

[«Ein Bück auf Piaton»,
S.36-37)? Die über die Graugans

gemachten Aussagen sollen

über alle noch nicht bekannten

Graugänse gelten. Das
Geltungsprinzip ist entscheidend -
es ist soviel wie die Prognosti-
zierbarkeit der Ereignisse!
Prognostizieren aber gelingt- auch
der Naturwissenschaft - nur
über das Eidos. Das heisst:
Der Merkmalbegriff kommt
vor der Klasse: eine scharfe
Klassifikation ist nicht möglich;

Hauptwerke Carl Friedrich von Weizsäckers

Zum Weltbild der Physik (1943). Stuttgart 1957, Hirzel
Geschichte der Natur. Zürich 1948, Hirzel
Bedingungen des Friedens (1963). Göttingen 1974, Vanden-
hoeck
Die Tragweite der Wissenschaft. I. Schöpfung und Weltentstehung.

Stuttgart 1964, Hirzel
Der ungesicherte Friede. Göttingen 1969, Vandenhoeck
Die Einheit der Natur. München 1971, Hanser
Fragen zur Weltpolitik. München 1975, Hanser
Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur geschichtlichen
Anthropologie. München 1977, Hanser
Deutlichkeit. Beiträge zu politischen und religiösen
Gegenwartsfragen. München 1978, Hanser
Auf dem Weg zur Weltfriedensordnung. München 1984, Hanser

Diagnosen zur Aktualität. München 1979, Hanser
Ein Blick auf Piaton. Stuttgart 1981, Reclam (7731
Wahrnehmung der Neuzeit. München 1983, Hanser
Aufbau der Physik. München 1986, Hanser
Atomwirtschaft: Nach Tschernobyl. Einleitung in: K. M. Meyer-
Abich/B. Schefold. Die Grenzen der Atomwirtschaft. München
1986, Beck (2. Auflage), S. 10-16 (1986)
Die Zeit drängt. Eine Weltversammlung der Christen für
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung. München
1986, Hanser

An dieser Liste fällt auf: Beinahe regelmässig lösen sich
theoretische, wissenschaftliche und dann wieder praktisch-politische

oder religiös einzuordnende Werke ab.

19



die biologisch-aristotelische
Lösung genügt nicht (ib., S.37);
sogar die evolutionistische
Erkenntnistheorie - also «das
Neueste vom Neuen», braucht
die Teilhabe, das heisst einen
Modus des In-Seins (ib., S.39).

Anders gesagt: Erkennen in

den Naturwissenschaften
heisst, Gestalt im Einzelfall
erkennen. Und so ist denn, nach
Weizsäcker, Erkenntnis immer
Erkenntnis der einfachsten
Gestalten, Gestalt aber ist ein «Beispiel

aus der Natur» (ib., S.42).
Eidos ist ja schlicht das, was wir
erkennen.

Das Tier kann zwischen
Beispiel und Gestalt nicht
unterscheiden. Es kennt kein «als»,
kein qua! Gänserich-Beispiel:
Ein Gänserich hatte (bedingterweise)

zwei Frauen, jedoch
hatte er es stets nur mit einer.
Konrad Lorenz wurde gefragt:
«Stört ihn das nicht?» Lorenz
antwortete: «Ich glaube, er
wusste nicht, dass er zwei
Frauen hatte. Er hatte ja immer
nur eine!» Der Mensch hat ein
qua, das heisst er ist der Reflexion,

der Verdoppelung fähig
und kann eben deshalb zählen.

Weizsäcker versucht dann die
kybernetische Lesart platonisch
zu erläutern. Kybernetisch
heisst, das Allgemeine am
Begriff suchen, aber als die
Möglichkeit der Wiederkehr desselben,

also im Modus der
Gesetzmässigkeit. Das Erwartungsge-
mässe wird errechnet. Weizsäk-
ker peilt die Kybernetik der
Reflexion an: Die Kybernetik
versteht auch die Reflexion als eine
Handlungsgestalt: auf A folgt B,

und so weiter. («Einheit der
Natur», S. 277-366).

Reflektierte
Naturwissenschaft:
Mathematik + Natur

Naturwissenschaft, aber auch
Politik, ist, im Platonischen Bild
gesprochen, Abstieg in die
Höhle. Wir müssen in die Höhle
zurück und dort von dem erzählen,

was wir am Licht gesehen
haben. Ein Beispiel: Wir sind im
Besitz des Wissens um die
Polyeder, aus denen die physischen
Elemente bestehen. Piatons
Reduktion der Welt und der
empirischen Wirklichkeit auf die Eins
und die Unbestimmte Zweiheit
beziehungsweise auf die
«platonischen Körper» ist von
Weizsäcker eingestuft und beurteilt
als eine Deduktion der
Naturwissenschaften (Deduktion im
Kantschen Sinne: eine Rechtfertigung)

(«Ein Bück auf Piaton»,
S. 132-4). Die Mathematik bringt
das Wesen der Natur zum
Ausdruck.

Wie kommt es zum Übergang
vom Einen zum Vielen? Was ist

Bewegung, und warum gibt es
Bewegung? Galileis Tat: Er hat
die Bewegung mathematisiert.
Weizsäcker geht es darum, zu
erklären, weshalb gerade
mathematische Theorien in der
Erklärung der empirischen Dinge
erfolgreich sind (ib., S. 138). Sie
sind es nach dem Prinzip der
Symmetrie (Gleichung). So ist
die Einheit der Natur ermöglicht
und garantiert. Weizsäcker referiert

Piaton: «Wenn man die
Welt platonisch denkt, so ist die
Herrlichkeit der Welt, dass es in

ihr nichts Neues gibt» (ib.,
S. 136). Denn gäbe es Neues, so
hätte es ja eine Zeit gegeben, in
der die Welt nicht so war, wie
sie sein kann. DieZeit ist demnach

zyklisch und muss zyklisch
sein.

Von diesem platonischen
Zeit-Zyklus-Hintergrund trennt
sich Weizsäcker-wegen der
Einsichten der Thermodynamik.
Der moderne Zeitbegriff ist

nicht zyklisch, sondern irreversibel

nach rückwärts, offen nach
vorn, also geschichtlich.

Weizsäckers Piatonrezeption
ist nicht reaktionär, sondern
kritisch, das heisst sie erfolgt über
Kant. Das Punctum: Weshalb
sind denn mathematische
Gesetze so erfolgreich? Eben
darum, weil «diese Gesetze, die
Bedingungen der Möglichkeit
von Erfahrung sind» (vgl. «Die
Einheit der Natur», S. 405-427).
Eine Erfahrung beschreiben
heisst, die damit verbundene
Vorstellung denken.

Wenn das nicht gelingt, dann
können wir den Zusammenhang
zwischen der empirischen
Bewährung dieser Wissenschaft
und der Unmöglichkeit, sie
empirisch zu begründen, nicht
erklären. Naturgesetze sind eben
Bedingungen der Möglichkeit
von Erfahrung.

Diagnose der Neuzeit

Das Signal des wissenschaftlichen

Fortschritts steht, seit
Descartes, auf «Freie Fahrt».
Warum? Nicht etwa weil die
Grundfrage gelöst wäre,
sondern «weil wir gelernt haben, sie
auf sich beruhen zu lassen» (ib.,
S.407f). Dagegen hat die
Philosophie anzutreten. Sie ist der
«nicht ruhende Wille (philein),
Grundfragen zu stellen»
beziehungsweise weiterzufragen.

Physik ist nur dann gesichert,
wenn Prinzipien gefunden sind,
die die empirische Wissenschaft

ermöglichen. Diese
Prinzipien sind mathematisch,
hypothetisch. Die Anfangsgründe
allerdings können nur metaphysisch

sein (ib. S.413).
Worum geht es dem

Wissenschaftsphilosophen Weizsäk-
ker? Um die physikalische
Sinngebung der mathematischen
Begriffe. Wie ist das möglich?
Welches sind dafür die
Bedingungen (ib., S.413)? Weizsäk-

20



Ä»L
kers Werk kreist um diese
Fragen.

Der Physiker Weizsäcker ist
Philosoph, und der «gegen» die
Physik mit der Physik andenkende

Philosoph nimmt seine
Existenz als Welt-Bürger
verantwortend wahr. Er vermittelt sein
Wissen ft/rseine Zeitgenossen.
Er verteidigt in «Deutlichkeit»
(1978) die Freiheit, denkt über
die Zukunft des Parlamentarismus

nach, äussert sich zur
Kernenergie und plädiert für eine
«asketische Weltkultur».

Die religiösen Imperative hat
Weizsäcker stets vor dem
Forum der blossen Vernunft
geprüft. Er ist ihnen nicht aus dem
Weg gegangen. Er setzt sie
stets neu in die fundamentalen
anthropologischen Einsichten
um: Abschaffung des Krieges

(mit politischen Mitteln), neue
politische Moral. Und zentral
stellt er sich die Aufgabe: die
Wahrheit der Wissenschaft
verstehen wollen ohne die Krücke
und fragliche Hypothese der
Säkularisierung. Einblick in dieses

«Programm» gibt die
spannende, an Lebensdaten orientierte

Aufsatzsammlung «

Wahrnehmung der Neuzeit» (1984,
5. Aufl.) - ein Panoptikum von
Personen und Themen der zweiten

Hälfte unseres Jahrhunderts.
Weizsäckers Argumentierweise

ist exemplarisch. Einblick
geben seine «Diagnosen zur
Aktualität» (1979): Kernenergie-
Moskaus Rüstung - unsere
Lebensbedingungen oderwas
macht ein Physiker angesichts
von Hunger, Konsummentalität
und Umwelt.

C. F. von Weizsäcker ist
massgeblich beteiligt an einer
Weltversammlung (Konvokation,
statt Konzil) der Christen für
Gerechtigkeit, Frieden und die
Bewahrung der Schöpfung. Er

spricht in «Die Zeit drängt»
(1986) als Privatmann. Er fördert
das Gesprächsklima für «seine»
Diagnosen, Warnungen und
Lösungen: er inszeniert
Zusammenkünfte, mobilisiert die
Mächtigen und die weniger
Mächtigen der Welt. Auf
diesem schmalen Pfad tut er das
Menschenmögliche, um so das
Unmögliche doch nicht als
gänzlich unmöglich erscheinen
zu lassen - um das drohende
Unheil etwas weniger unheilvoll
zu machen.

HANSER
HANSFr
HAN*
HA*
F

Carl Friedrich von Weizsäcker,
Physiker und Philosoph

Die Zeit drängt
100 Seiten, Broschur, Fr. 9.80

Weizsäckers dringender Appell an die Kirchen,
ein Friedenskonzil einzuberufen, ist weither-
um auf Zustimmung gestossen. Mit dieser kleinen

Schrift begründet er, warum eine
Weltversammlung der Christen heute so nötig ist und

welchen gemeinsamen Beitrag sie leisten kann
für soziale Gerechtigkeit, Frieden und die Be¬

wahrung der Schöpfung.

Der Garten des Menschlichen
Beiträge zur geschichtlichen Anthropologie.
612 Seiten, Leinen, Fr. 41.40 oder als
preiswerte Sonderausgabe gebunden nur Fr. 27.50
„Gewiss ist nur, dass man dieses Buch lesen
soll, wieder und wieder, denn es erschliesst
sich kaum einer ersten Lektüre. Es rührt an
die ersten und die letzten Dinge. Hier haben
wir es mit Philosophie zu tun, nicht neuer,
sondern neuester — und ewiger." Jean Améry

********** Bestelltalon **********
Ex. Die Zeit drängt Fr. 9.80

Ex. Garten des Menschlichen Fr. 41.40

Ex. Sonderausgabe Fr. 27.50

Ex

Name:

Strasse:

PLZ/Ort:
Einsenden an Bücher Balmer, Neugasse 12,
6301 Zug. Direkt-Bestellung: 042 /21 41 41



Film - TV - Radio

ZOOM - damit Sie genau wissen, worum es in Film, Radio und
Fernsehen geht. 24 Ausgaben im Jahr. 18 befassen sich vorwiegend

mt Film, 6 mit den übrigen Medien und Medienpolitik.
In jeder Nummer Film-Kurzbesprechungen, Programmtips und
aktuelle Kurzinformationen. Herausgeber: Evangelischer
Mediendienst/Katholische Film-, Radio- und Fernsehkommission.

Liebe Leserin, lieber Leser,
es freut uns, dass Sie das Gespräch zwischen Erwin Koller und Carl
Friedrich von Weizsäcker interessiert. Der Sonderdruck «ZOOM-
Texte» macht es Ihnen in schriftlicher Form zugänglich. Die 24mal
jährlich erscheinende, ökumenische Medienzeitschrift «ZOOM - Film,
TV, Radio» möchte dazu beitragen, ihren Lesern einen kritischen und
bewussten Umgang mit den Medien und ihren Angeboten zu erleichtern.

Damit Sie unsere Zeitschrift kennenlernen können, legen wir dem
Versand eine Probenummer bei. Wir bitten Sie, diese zu beachten.


	Literaturliste

