
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: [1]: Texte

Artikel: Gespräch

Autor: Weizsäcker, Carl Friedrich von / Koller, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gespräch

Erwin Koller: Herr Professor von
Weizsäcker. Ihr Grossvater war
der letzte königlich-württembergische

Ministerpräsident. Ihr
Vaterstand im diplomatischen
Dienst, auch noch während des
Dritten Reichs. Ihr Bruder ist
heute Präsident der Bundesrepublik

Deutschland. Sie haben
die wissenschaftliche, nicht die
politische Laufbahn eingeschlagen.

Warum?

Carl Friedrich von Weizsäcker:
Ich habe mich nicht selber
gemacht. Da Sie meinen Vater
nennen: Wir beide Brüder
haben von unserem Vater - bilde
ich mir ein - gelernt, was es
heisst, politisch verantwortlich
zu handeln und zu denken. Ich
habe meinen Vater sehr verehrt.
Aber selber, als ich vier Jahre alt
war, wollte ich Lokomotivführer
werden. Mit sechs wollte ich
Naturforscher werden, so habe
ich das genannt. Darunter
konnte ich mir nur einen
Forschungsreisenden vorstellen.
Und mit acht wollte ich Astronom

werden. Als ich mich
entdeckte als Bub, habe ich
entdeckt, dass ich Naturwissenschaftler

bin.

Ko/ler:\Nas meinen Sie mit dem
Ausdruck: «Ich habe mich nicht
selber gemacht?»

1/l/e/zsäc/rer Niemand von uns
hat sich selber gemacht. Ich
habe mich vorgefunden mit
Eigenschaften, die ich mir nicht
vorgenommen hatte zu haben.

Entwicklung zum
Naturwissenschaftler

Koller: Und warum sind Sie
gerade Physiker geworden?

Weizsäcker: Das ist eine Sache
für sich. Ich habe Ihnen gerade
die kindlichen Stadien der
Selbstentdeckung genannt.
Wenn man alt ist - und ein
bisschen alt bin ich jetzt schon -
fällt einem ja die Kindheit wieder

ein. Ich habe offenbar als
Kind den grössten Horizont, den
ich mir noch vorstellen konnte,
die Welt um mich herum,
kennenlernen wollen. Das war
meine Neugier. Und da wollte
ich Astronom werden, denn ein
Achtjähriger kann noch nicht
wissen, was Philosophie ist. Er

meint das Ganze: und das
Ganze, das sind dann halt die
Sterne.

Koller: Sie wurden später angefragt

für das Amt des
Bundespräsidenten. Hat Sie die politische

Leidenschaft nie gepackt?
Sie haben immerhin in Ihren
Schriften sehr oft zu politischen
Fragen Stellung bezogen.

Weizsäcker: Dass ich zweimal
das Angebot, für die
Bundespräsidentschaft zu kandidieren,
abgelehnt habe, hatte sicher
auch damit zu tun, dass ich im
Grunde eben die Leidenschaft
zur Wissenschaft habe. Aber
dies war eine bewusst überlegte
politische Handlung. Es gibt
Fälle, in denen es politisch
richtiger ist, ein bestimmtes Angebot

nicht anzunehmen.

Koller: Sie haben von der Astronomie

gesprochen. Sie sind
dann aber Physiker geworden.

Weizsäcker: Entscheidend dafür
war Werner Heisenberg. Ich war
inzwischen 14 geworden. Wir
lebten damals in Kopenhagen,
weil mein Vater an der
deutschen Gesandtschaft in Kopenhagen

tätig war. Und da wollte
ich nicht nur lernen, wie die
Sterne so sind oder wie sie
vielleicht entstanden sind, sondern
welchen Gesetzen sie genügen.
Mich interessierte eben, was
man über Naturgesetze sagen
kann. Und ich habe mir zurechtgelegt,

dass vielleicht im Kleinen

bei den Atomen nicht
dieselben Gesetze gelten, die bei
uns gelten, sondern andere, aus
denen aber die Gesetze, die für
uns gelten, logisch folgen. Und
in der Phase, in der ich mir das
überlegt hatte, kam meine Mutter

eines Tages nach Hause und
erzählte am nächsten Morgen:
Gestern war ich bei einem
Musikabend, und da waren viele
interessante Leute. Da war vor
allem ein junger deutscher Physiker,

der sehr gut Klavier gespielt
hat und mit dem ich mich über
die Jugendbewegung gestritten
habe, natürlich freundschaftlich.

Koller: Und das war Werner
Heisenberg?

Weizsäcker: Ja, den Namen
kannte ich schon aus meiner
Zeitschrift über die Sterne, die
meine Eltern mir auf meinen
Wunsch hielten. Ich habe dann
meiner Mutter befohlen: Den
musst Du einladen. Er kam und
hat mir sofort klar gemacht,
dass das, was mich eigentlich
interessierte, die Naturgesetze,
von der Physik erforscht wird.
Und dass ich, wenn ich Astronomie

machen wollte, Physik
studieren musste. So hat er
mich also im Handumdrehen

3



dazu gebracht, dass ich
Physikerwerden wollte.

Koller: Werner Heisenberg ist
vor gut zehn Jahren gestorben,
1976. Er war damals - Sie haben
es selber gesagt-jung, nur
zehn Jahre älter als Sie. Was hat
Sie an diesem jungen
Menschen so fasziniert, dass er Sie
überzeugen konnte?

Weizsäcker: Wenn man die
Interessen hat, die ich damals
hatte, und zum ersten Mal im
Leben einen Mann trifft, der das
selber macht und in dem das
neueste Wissen gegenwärtig
ist, dann muss das einen
faszinieren. Er war damals, als ich
ihn im Jahre 1927 kennenlernte,
25 Jahre alt. Er hatte gerade vor
zwei Jahren die Quantenmechanik

gefunden. Und zwei
Monate, nachdem wir uns kennengelernt

hatten, hat er mir in
einem Taxi in Berlin, wo wir
inzwischen wohnten, die
Unbestimmtheitsrelation erzählt, die
noch nicht gedruckt war. Ich

war also Zeuge davon, dass in
diesem jungen Mann - schmal,
eher schüchtern, blond, mit
etwas widerstrebendem,
zurückgekämmtem Haar, Pianistenhänden,

buschigen Augenbrauen

- irgend etwas ganz
Unwahrscheinliches gegenwärtig
war. Durch die eher schüchterne

Präsentation und die echte
Bescheidenheit, die er immer
gehabt hat, brach ein Glanz von
Entdeckungen durch, wie sie
sozusagen nur einmal im
Jahrhundert gemacht werden. Ja,
das musste einen faszinieren.

Koller: Sie haben später bei ihm
promoviert und sich intensiv mit
seiner Sache auseinandergesetzt,

mit der Quantenphysik.
Kann man das einem Laien,
können Sie das mir und unseren
Zuschauern erklären?

Weizsäcker: Ich möchte zuerst
noch etwas anderes sagen und
dann auf Ihre Frage eingehen.
Mein Entschluss, Physik zu
studieren, geriet recht eigentlich in
eine Krise, als ich kurz nachher
merkte, dass das, was ich schon
immer wollte, bei den
Menschen einen Namen hat, und
zwar den Namen «Philosophie».
Ich wollte doch das Ganze wissen,

und nicht speziell Physiker
sein. Ich habe ihm dann
geschrieben, ich möchte vielleicht
doch lieber Philosophie statt
Physik studieren. Das hat ihn
nicht erfreut. Er wollte mich
gerne als Studenten haben. Er

schrieb mir zurück: Es gibt
schon so viele schöne Philosophie,

aber gute Physik können
wir immer noch brauchen.

Koller: Ein zweifelhaftes Kompliment!

Weizsäcker: Das war an sich bei
ihm ganz echt, denn sein
Verhältnis zur Philosophie war
weitgehend dasselbe wie zur Dichtung,

ästhetisch. Er war ein

grosser Verehrer von Piaton,
weil Piaton so schöne Dialoge
schrieb. Aber Physik, hat er mir
immer gesagt, das ist ehrliches
Handwerk. Und Philosophie
noch besser machen als Piaton,
das kannst du auch nicht. Aber
in der Physik ist jeder Beitrag
willkommen. Ausserdem hat er
mir geraten: Wenn du in unserem

Jahrhundert Philosophie
machen willst, dann lerne zuerst
das philosophisch wichtigste
Ereignis dieses Jahrhunderts
kennen, und das ist die
moderne Physik.

Koller: Er hat das selber ein
philosophisch wichtiges Ereignis
genannt?

Weizsäcker: Ja.

Koller: Insofern war er selber
auch ein Stück weit Philosoph.

Weizsäcker: Er war philosophisch

sehr interessiert. Sein
Verhältnis zur Philosophie war
so, dass er dort an gewissen
Stellen eigentlich nicht mehr die
harte rationale Arbeit meinte,
weil er gar nicht glaubte, dass
man in diesen schwierigen
Fragen rational durchkommt. Sondern

erfand, dass man das
letztlich nur noch gleichnishaft
sagen kann. Das war
wahrscheinlich sein Verhältnis zur
Philosophie.

Quantenphysik als
Grundtheorie der
Naturwissenschaften

Koller: Und jetzt vielleicht doch
zur Quantenphysik, zur
Quantentheorie.

Weizsäcker: Also nun, wenn Sie
mich auffordern, den
Menschen, die unserem Gespräch
zuhören, vier Minuten lang
etwas Unverständliches zu servieren,

dann will ich das gerne tun.
Ich meine, ganz unverständlich
ist es nicht. Man muss nur
sagen, es ist eben abstrakt und
eigentlich nur unter Verwendung
von Mathematik ordentlich zu
beschreiben.

Koller: Das ist auch eine
Antwort.

Weizsäcker: Zunächst handelte
es sich bei der Quantentheorie
um die Atome. Dass es
überhaupt Atome gibt, hatten die
Chemiker herausgebracht. Nun
ging es um den Aufbau der
Atome. Ich rede da vielleicht
nicht nurvon Max Planck, der
das zuerst gefunden hat,
sondern insbesondere von Niels
Bohr, der der grosse Lehrer von
Heisenberg war. Ernest Rutherford

hatte in England, nach
Vorarbeiten in Kanada (er war
übrigens Neuseeländer), entdeckt,
dass das Atom aus einem Kern

4



und einer Hülle von Elektronen
besteht, vergleichbar einem
Planetensystem. Nun war die
Frage, welche Gesetze das
Ganze zusammenhalten können.

Bohr hatte 1912/13
eingesehen, dass es nach den Gesetzen

der Physik, die man kannte
und später die klassische Physik
nannte, absolut unmöglich ist,
dass so ein Atom stabil ist. Man
kann sich das relativ leicht
klarmachen. Diese Elektronen sind
elektrisch geladen und müssten
immerfort strahlen. Sie würden
also stets Energie verlieren und
in den Kern fallen. Bohr hat die
Sache in Ordnung gebracht,
indem er die zwölf Jahre ältere
Quantenhypothese von Planck
anwandte, die man damals auf
die knappe Formel bringen
konnte: Von den Bahnen, auf
denen Elektronen nach der
klassischen Physik laufen können,
sind die meisten aus
geheimnisvollen Gründen unmöglich,
und diejenigen, die möglich
sind, sind stabil. Das war aber in

sich widerspruchsvoll, und erst
Heisenberg begann 1925, dies
aufzuklären. Dann kamen die
Arbeiten von Erwin Schrödinger
dazu, welche zeigten, dass das

ganze Bild vom Atom, welches
aus kleinen Teilchen besteht,
eben nur ein Bild ist, nur ein
Gleichnis im Grunde. Dasselbe,
was als Teilchen auftritt, tritt unter

anderen Aspekten als
ausgedehntes Feld, als Welle auf.
Das war dieser merkwürdige
Dualismus von Teilchen und
Wellen. Und wenn ich jetzt noch
sagen sollte, wie dieser Dualismus

widerspruchslos vereinbart
wird, dann müsste ich anfangen
mathematisch zu reden. Aber
soviel kann man, glaube ich,
sagen, ohne die Sache zu verfälschen.

Koller: Und das Entscheidende
war wohl, dass die Quantentheorie

grosse Auswirkungen
hatte, dass sie einerseits zur
zentralen Theorie der Physik

wurde, dass sie andererseits
auch auf die Biologie, etwa auf
die Evolutionstheorie, ihren Ein-
fluss hatte, aber auch auf die
Kybernetik, auf die Chemie.

Weizsäcker: Ich würde zunächst
sagen: Die zentrale Disziplin der
Naturwissenschaft - wie wir sie
heute kennen - ist die Physik.
Daneben gab es als eine davon
unabhängige Fundamentaldisziplin

die Chemie. Die Leistung
der Quantentheorie war
zunächst, beide in einer einzigen
Wissenschaft zu vereinigen, die
man Atomphysik nannte. Man
hätte auch sagen können
Atomchemie, aber der Name Physik
hat sich durchgesetzt, auch aus
guten Gründen. Insofern
brachte die Quantentheorie die
Vereinheitlichung der Grundgesetze

dessen, was wir den
anorganischen Bereich nennen.

Koller: Können Sie sich denn
vorstellen, dass man einmal für
den ganzen anorganischen
Bereich ein Grundgesetz findet,
aus dem sozusagen alle anderen

Gesetze ableitbar wären?

Welzsäcker: In einem gewissen
Umfang, nicht vollständig, ist
das mit der Quantentheorie
schon passiert. Jede Spektrallinie

im Spektrum eines chemischen

Elements, jede Konstante
im Verhalten eines festen
Körpers ist aus der Quantentheorie
im Prinzip ableitbar. Daran zweifelt

heute niemand mehr.

Aber man kann nicht sagen,
dass das wirklich strictissime
bewiesen ist. Das ist die heute
herrschende Meinung.

Koller: Also eine Hypothese?

Weizsäcker: Es ist die
herrschende Meinung. Ich könnte
Gründe dafür angeben. Ich teile
die Meinung, ich halte sie für
richtig. Aber es ist nicht so wie
bei der Chemie: Da kann man
sagen, es ist bewiesen. Es war
eigentlich schon bewiesen, als
Werner Heisenberg im Jahre
1926- also noch ein Jahr ehe
ich ihn kennenlernte, aber ein
Jahr nach der Quantenmechanik-zum

ersten Mal das Spektrum

des Heliumatoms ausrechnete.

Erfand für jede Spektrallinie
bis auf die letzte Dezimale

genau jene Werte, die man
empirisch findet. Dann war man
eigentlich schon beruhigt und
sagte: Das ist die richtige Theorie.

Koller: Das ist eine doch sehr
abstrakte Wissenschaft. Trotzdem

ist die Erkenntnis nicht
ganz nebensächlich für das
folgende Gespräch. Denn für Laien
ist es unerhört schwierig, sich
das vorzustellen. Die Vielfalt der
Welt ist enorm, erst recht, wenn
man noch die Lebewesen und
die Geschichte dazu nimmt. Wie
kann man sich vorstellen, dass
diese ganze vielfältige Welt auf
ein Gesetz zurückzuführen
wäre?

Koller: Und hätte das auch
Auswirkungen auf das Biologische?

Weizsäcker: Dasistdas.woSie
merken, dass ich etwas gezögert

habe. Ich bin der Meinung
und ich glaube, die Biologen
sind heute so gut wie durchgängig

der Meinung, dass die
Quantentheorie ein vollständiges

und hinreichendes Geset-
zes-System auch für das Verhalten

lebender Materien bietet.

Weizsäcker: Wie kann man sich
das Gegenteil vorstellen? Das
finde ich fast noch schwerer.
Zwei Prinzipien sind nicht Prinzipien.

Und tausend Prinzipien
sind überhaupt keine Prinzipien,
sondern ein Chaos. Die Welt ist
doch nicht chaotisch.

5



Philosophie beginnt
damit, dass man sich
wundert

Koller: Ist das nicht auch eine
Hypothese?

Weizsäcker: Sicher. Ich rede
jetzt mit Vergnügen ein bisschen

emotional aus meinen
philosophischen Überzeugungen
heraus. Und diese könnte ich
natürlich auch akademisch
darlegen. Ich sage nur, es ist in der
Tat höchst verwunderlich, dass
es so etwas wie ganz strenge
Naturgesetze gibt. Aber ohne
dieses Wundern würde man
überhaupt nie mit der Wirklichkeit

in Berührung kommen. So-
krates hat schon gesagt: Die
Philosophie beginnt damit, dass
man sich wundert.

Koller: Das würde dann aber
auch heissen, dass die Weltgesetze

im Grunde genommen
mathematisch sind, also dass
die Welt auf mathematischen
Gesetzen ruht?

Weizsäcker: Also da muss ich
sofort eine Einschränkung
machen. Für die Wissenschaft des
20. Jahrhunderts christlicher Ära
ist es so, wie Sie soeben formuliert

haben. In unserer jetzigen
geschichtlichen Situation haben
wir eine mathematische Version
der Ordnung, die die Welt
durchzieht, einigermassen
entworfen. Fertig ist das nicht, aber
damit sind wir befasst. Aber
wahrscheinlich ist die Mathematik

nur eine vereinfachende
Abstraktion. Dahinter steht noch
ein Reichtum, der durch die
Mathematik, wenn man ihn einmal
verstanden hätte, vielleicht
sogar beschrieben würde, der
aber bei dem, was uns bei der
Mathematik einfällt, zunächst
nicht beschrieben ist.

Aber ich zitiere jetzt lieber
einen der von mir verehrten
Leute, nämlich Johannes Kep¬

ler. Johannes Kepler hat die drei
Planetenbewegungsgesetze
gefunden. Und er hatte das grosse
Erlebnis, das eben jemand hat,
der so etwas findet. Und dann
in seinem Buch über die
Weltharmonik, in dem er das dritte
dieser Gesetze aussprach - die
zwei anderen hatte er schon
vorher gefunden -, kam er in

einen Begeisterungsausbruch. Er

lautete etwa so: Ich habe die
goldenen Gefässe der Ägypter
geraubt (das ist ein Bibelzitat).
Ich habe diese Gesetze gefunden.

Wohlan, ob jemand dieses
Buch lesen wird oder nicht, was
schert mich das. Warum soll ich
nicht hundert Jahre auf einen
Leserwarten, hat doch Gott
fünftausend Jahre auf den
Menschen gewartet, der sein Werk
beschaut. Das war sein Erlebnis.

Koller: Sie reden von grossen
Entdeckern. Und einmal haben
Sie gesagt, jedes Jahrhundert
hat seine eigenen grossen
Entdeckungen oder Erfindungen
gemacht. Im 18. Jahrhundert
geschah es im Bereich der Musik,
etwa bei Mozart. Im 20.
Jahrhundert ist es die Physik. Was
könnte es im 21 .Jahrhundert
sein?

Weizsäcker: Das werden unsere
Enkel wissen. Ich weiss es wirklich

nicht. Aber was Sie jetzt
gerade zitieren, ist eigentlich eine
Äusserung von Heisenberg.
Heisenberg hat geschwankt, ob
er Physiker oder Musiker werden

sollte. Und dann hat er das
so illustriert, dass er sagte: In

derZeit Mozarts hätte ich
vielleicht Musiker werden sollen.
Aber in diesem Jahrhundert
habe ich Physiker werden müssen.

Übrigens war er als Physiker

noch begabter denn als
Musiker, aber er war ein guter
Musiker. Aber was die Physik nur
ahnt und überhaupt nicht
beschreibt, ist - was ich kurz nennen

würde - der Geist. Wenn

ich Kepler zitiere, dann zitiere
ich einen frommen Menschen,
der seine Frömmigkeit in

seinem Handwerk der Physik
bestätigt sieht. Der normale Physiker

hat vielleicht grossen
Respekt für diese Denkweise. Er

hat vielleicht ähnliche Erlebnisse.

Aber die Physik
beschreibt das alles nicht. Was
das ist, was ich jetzt mit dem
Wort «Geist» bezeichnet habe -
wobei der religiöse Hintergrund
sagt, dass ich mit Geist nicht
nur Intellekt meine, sondern
vielleicht auch einen heiligen
Geist-, das ist eine Sache, die
in der Physik bisher nicht
thematisiert worden ist. Wie das
mit der Physik zusammenhängt,
das werden spätere Generationen

wissen.

Koller: Das könnte aber ein
Gegenstand des 21 .Jahrhunderts
sein, wenn die Physik eigentlich
ihre Triumphe gefeiert hat. - Sie
haben damit in vieler Hinsicht
erahnen lassen, inwiefern Sie

von Haus aus, von Jugend auf,
eine philosophische Ader hatten.

Trotzdem möchte ich eine
elementare Frage stellen: Die
Physik erkennt Grundgesetze
und kann sie durch das Experiment

bestätigen oder falsifizieren.

Muss es nicht für Sie als
Philosophen - Sie haben ja 1957
in Hamburg einen philosophischen

Lehrstuhl angetreten-
schmerzhaft sein, zu erfahren,
wie gegenüber der exakten
Wissenschaft der Physik in der
Philosophie sehrviele Meinungen

und Positionen umstritten
und kaum Erkenntnisse und
Einsichten strikt beweisbar sind?

Weizsäcker: Man kann sich
vorstellen, dass die Empfindung so
sei, bei mir ist sie nicht so. Ich
kann das so erläutern: Ich habe
Physik studiert. Ich konnte dann
auch die Schrödinger-Gleichung

lösen und habe ganz
nette Arbeiten gemacht über
eine Massenformel der Atom-

6



kerne und über die Quelle der
Sonnenenergie durch Kernreaktionen

und lauter solche Dinge.
Aber gleichzeitig wollte ich
doch eigentlich die Quantentheorie

verstehen, weil sie die
zentrale Disziplin der Physik
geworden ist. Und dann habe ich
erkannt: Ich habe zwar gelernt -
wie ein Kind bei seinen Eltern
lernt-, dieselbe Sprache zu
sprechen, wie sie die Physiker
sprachen, aber es war mir
vollkommen bewusst, dass ich sie
nicht verstand. Was ist Energie?
Was ist Zeit? Was ist Raum?
Was ist ein Gegenstand im
Raum?

Koller: Haben es die übrigen
Physiker denn verstanden? Sind
Sie derjenige gewesen, der es
zugegeben hat?

Welzsäcker: Ja, dem es
wichtigerwar, es so zu verstehen,
dass er es auch hätte sagen
können. Während die Physiker
im allgemeinen, wenn sie intelligent

waren, auch wussten, dass
sie in gewisserWeise nur
schwimmen und die Grundlagen

nicht wirklich verstehen.
Aber zum Beispiel bei Heisenberg

war das eigentlich immer
sehr schön. Wenn ich ihm
sagte: Hör mal, du musst jetzt
noch die Philosophie zu diesen
Sachen machen, dann sagte er:
Wenn du das mal können wirst,
dann mach es ruhig. Mir ist es
zu schwer. Wir waren uns also
als Physiker der offenen Front
zur Philosophie völlig bewusst.
Gerade weil damals diese gros-
sen'wissenschaftlichen Revolutionen

passiert sind. Und in den
Revolutionen der Wissenschaft
merkt man die Unentbehrlich-
keit der Philosophie.

Warum gerade Piaton?

Koller: Sie haben sich dann Kant

vorgenommen, das ist verständlich.

Er hat die Bedingungen
unserer Vernunft, auch der Erfahrung

genannt. Für uns schwieriger

zu erkennen ist, warum Sie
sich Piaton zugewandt haben.
Immerhin liegt er gute zweitausend

Jahre zurück. Warum
gerade Piaton?

Welzsäcker: Der Unterschied
liegt auch im Tempo der
Wissenschaften. Wenn ein Physiker
heute über irgendeine Arbeit
spricht, die ihn interessiert,
dann sagt er: Wie schon Weinberg

1981 gesagt hat. Wenn
dagegen jemand über Philosophie
spricht, sagt er: Leider existiert
noch immer kein wirklich guter
Kommentar zum Buch «K» (XI)
der Metaphysik des Aristoteles.
Das ist ein qanz langsamer
Schritt.

Koller: Aber trotzdem: Piaton
hat wohl die Sage von Dädalus
und Ikarus gekannt, diesen
Mythos, der erzählt, wie sich zwei
Menschen durch einen Flug
über das Meer aus der
Gefangenschaft befreien wollen. Aber
er hat keine Ahnung gehabt -
nehme ich an - von einem
Flugzeug, von einer Weltraumrakete.
Wie kann so ein Mann zur
Begründung der Physik, der
philosophischen Fragen dieser
modernen Physik etwas beisteuern?

Welzsäcker: Ich will es nochmals

in meiner eigenen Erinnerung

schildern: Ich habe nicht
mit Kant angefangen, sondern
ich habe zunächst diejenigen
Philosophen gelesen, die uns
Physikern von damals bestätigten,

dass wir recht hätten. Das
waren die Positivisten des Wiener

Kreises. Und dann habe ich
gesehen, dass diese Leute mir
absolut nichts nützten, denn sie
bestätigten, dass wir es richtig

gemacht haben, und probierten
es nachzumachen. Aber sie
benützten lauter Begriffe, die mir
genauso unverständlich waren.
Sie sagten: Das ist Erfahrung,
was ihr da macht. Mein lieber
Himmel, was ist Erfahrung? Wie
kann man, indem man sechsmal

hinguckt, ein immer gültiges

Gesetz finden. Oder wenn
man tausendmal hinguckt. Ludwig

Wittgenstein hat das herrlich

karikiert, indem er sagte:
Wenn ich in der Morgenzeitung
etwas lese, das ich nicht glauben

kann, dann kaufe ich hundert

Exemplare davon, dann
glaub ich's. Es war sofort zu
erkennen, dass diese Philosophie
einfach das Problem, das sie zu
stellen suchte, nicht löste: im
Grunde darum, weil sie es nicht
einmal zu stellen vermochte.
Was übrigens, wie ich dann
später sah, Karl Popperden
Positivisten mit Recht vorgeworfen
hat. Dann habe ich gefunden,
Kant hat wenigstens darüber
nachgedacht, wie man aus
Erfahrung allgemeine Gesetze
finden kann. Also las ich Kant. Und
dann standen bei Kant so ganz
wunderliche Ausdrücke wie: a

priori, synthetische Urteile a

priori. Weder was synthetisch,
noch was Urteil, noch was a

priori ist, war mir eigentlich klar.
Und dann stand da dieser
geheimnisvolle Terminus
«Metaphysik» und dieses tiefsinnige
Wort «Vernunft», und nichts von
dem war mir klar. Und Kant hat
es nicht erklärt, er wusste
sowieso, was er meinte. Also
musste ich die Quellen Kants
studieren. Und die Quellen
Kants waren zum Beispiel Leibniz.

So habe ich ein bisschen
versucht, Leibniz zu lesen. Dann
sah ich, dass man dazu Descartes

verstanden haben muss.
Dann habe ich Descartes gelesen,

relativ fleissig. Dann sah
ich, dass Descartes ein Schüler
der Jesuiten war und eigentlich
Scholastik konnte, und ohne die
Scholastik ist Descartes über-

7



haupt nicht zu verstehen. Dann
wollte ich die Scholastik verstehen.

Dann sah ich, dass Thomas
den Aristoteles benützt hat.
Dann las ich Aristoteles und
dann Piaton, den ich schon in

der Schule gelesen hatte. Bei
Aristoteles und Piaton hatte ich

zum ersten Mal das Gefühl: Das
ist eine Philosophie, die man
verstehen kann. Und zwar ganz
einfach: Es hat mal jemand sehr
hübsch gesagt: Das Gute bei
den alten Griechen ist, dass sie
nicht nötig hatten, auf die alten
Griechen zurückzugehen. Sie
haben ihre Begriffe selber
erfunden und wussten, was sie
meinten. Dagegen interpretieren

alle Späteren bereits
verzerrte Traditionen.

Koller:\Ner Piaton hört, weiss
wohl aus der Geschichte - oder
hat mindestens eine Ahnung
davon -, dass er seine Ideenwelt

durch das Höhlengleichnis
ausgedrückt hat. Sie haben das
aufgegriffen und es verbunden

- und das ist für mich frappierend

- mit einer historischen
Begebenheit. Sie haben in

Starnberg in der Nähe von Konrad

Lorenz gewohnt und kannten

seine Graugans Martina, die
ja weltbekannt geworden ist.
Seine Theorie von der
Graugans, also eine materialistische
Theorie der Evolution, haben
Sie in Beziehung gesetzt zum
Höhlengleichnis des grössten
Idealisten Piaton. Wie geht das
zusammen?

Weizsäcker: Sagen Sie mir mal,
was die Worte «Materialismus»
und «Idealismus» bedeuten sollen.

Beide sind Schimpfwörter.
Und zwar einfach von zwei
Schulen gegeneinander. Woher
wissen wir, was Materie ist?
Wer eine sogenannte materialistische

Evolutionstheorie macht
und wirklich gut reflektiert, der
kommt zum Beispiel auf die
Mathematik. Was ist Materie?
Materie ist das, was den Natur¬

gesetzen genügt. Was sind die
Naturgesetze? Das sind heute
mathematisch gefasste Gesetze.
Was ist ein mathematischer
Begriff? Das ist etwas, worüber
man eine Aussage machen
kann, ohne Erfahrung dafür zu
brauchen, das ist eine Struktur.
Und was ist die griechische
Übersetzung von Struktur? Idea.
Das heisst, Piatons sogenannter
Idealismus ist diejenige
Philosophie. die zum ersten Mal -
und wahrscheinlich am besten -
versucht hat zu erfassen, was
das ist, ohne das es kein
Naturgesetz geben könnte.

Koller: Dann wären die Schatten,

die die Gefesselten in der
Höhle wahrnehmen, Abbilder
von solchen Strukturen, wie Sie
sie jetzt erklärt haben?

Weizsäcker: Das Wort «Abbild»
ist eine platonische Metapher.
Aber in einer vorläufigen Deutung

der Ideenlehre würde ich
zunächst mal sagen: Die Schatten

auf der Wand sind das, was
wir sinnlich wahrzunehmen
glauben. Und dann muss man
sich ganz umdrehen, um zu
sehen, dass es nur Schatten sind.
Die Sachen, die in der Höhle
vorbeigetragen werden, hinter
dem Rücken der Gefesselten,
und deren Schatten auf die
Wand projiziert werden, sind in
dieser Deutung des
Höhlengleichnisses ungefähr das, was
die Physik in Gestalt von
Atommodellen und dergleichen
ausdrückt. Es ist das, was die
Physiker die Realität nennen. Dann
geht man aus der Höhle hinaus
und findet dort oben die Schatten

der wirklichen Gegenstände,
deren Abbilder in der Höhle waren.

Und diese Schatten der
wirklichen Gegenstände sind
die mathematischen Begriffe.
Und schliesslich kommt man zu
den wirklichen Gegenständen.
Das sind die fundamentalen
Strukturen, die Piaton Ideen
nennt. So ist das angelegt.

Koller: Und sozusagen die
höchste Idee, die bei Piaton das
Wahre, das Gute, das Schöne
ist, das wäre dann das vorhin
angedeutete letzte Prinzip, die
letzte Struktur, nach der wir
suchen?

Weizsäcker: Ich meine, jetzt
kommen wir in die wirklich
schwierigen Bereiche. Jetzt fangen

wir an von dem zu reden,
was bei Piaton Philosophie ist.
Denn alles, was ich bisher
erzählt habe, ist Propädeutik,
Vorbereitung. Und da muss man
den Parmenides-Dialog von Piaton

lesen. Dann wird einem
schwindeln, und wenn einem
nicht schwindelt, hat man nichts
verstanden. Sie haben gerade
die Namen des obersten Prinzips

kurz aufgezählt. Es sind
eigentlich vier: das Eine, das
Gute, das Wahre und das
Seiende. Und das Schöne ist
der Abglanz des Wahren. In

dem Wort «das Gute» liegt, dass
es in dieser Lehre nicht nur um
den Hintergrund dessen geht,
was wir theoretische Wissenschaft

nennen. Sondern
zunächst geht es moralisch um
den Hintergrund der Politik.
Man kann Piaton überhaupt
nicht verstehen, wenn man
nicht versteht, dass er Politik
will. Ausserdem ist «das Gute»,
das hier mit einem Neutrum
bezeichnet wird, dasjenige, das
die Mythologien der Völker mit
einem Maskulinum oder
Femininum bezeichnen und Gott
oder die Götter nennen. Also
hier ist zugleich von Physik, von
Politik, von Ethik und von Religion

die Rede. Und das ist der
eigentliche Gehalt dieser
Philosophie.

8



WMM XSÏÏM^
Philosophie stellt
Grundfragen

Koller: Kehren wir zurück zu
unserer Praxis. Wenn Sie als
Physiker den Durchgang durch die
Philosophie gemacht haben,
was könnte denn das jetzt
bedeuten, meinetwegen für den
Lehrgang einer technischen
Hochschule? Wie würden Sie
einem Informatiker oder einem
Ingenieurwissenschaftler klar
machen, dass dieser Durchgang
durch die Philosophie von Piaton

für ihn etwas bedeutet?

Weizsäcker: Ich würde ihm gar
nicht zumuten, dass er das
machen muss. Ich habe ja auch
Vorlesungen gehalten für
Naturwissenschaftler und ihnen diese
Sachen erzählt. Und ich glaube,
an die Probleme, um die es sich
da handelt, kommt jeder heran,
der verstehen möchte, was er
tut, und zwar auch moralisch
verstehen möchte, was er tut.
Aber dass man sich ausdrücklich

mit Piaton beschäftigt,
würde ich jemandem, dessen
Beruf zum Beispiel Informatik
ist, nicht zumuten. Wenn er es
aber gerne will, dann würde ich
ihm vorschlagen, wie er es
machen muss. Bezüglich der
Interpretation der Philosophie habe
ich gelegentlich die Formel
gebraucht: Die Wissenschaft, wie
zum Beispiel die Physik, ist das,
was wir Menschen gerade noch
können. Wir müssen aber darauf

verzichten, die Grundfragen
wirklich zu stellen. Das Stellen
der Grundfragen, die Philosophie,

ist im Grunde zu schwer
für uns Menschen. Und ich
möchte niemandem zumuten,
der das nicht leidenschaftlich
wünscht, dass er dieses zu
Schwere probiert. Er kann
glücklich sein, ohne es zu
probieren. Aber wenn er es
probiert, dann kommen viele
technische Anforderungen. Wenn
zum Beispiel, als ich Philosophie

dozierte, ein Student zu mir

kam und gerne bei mir eine
Doktorarbeit machen wollte,
fragte ich: Können Sie
Griechisch? Wenn er dann sagte:
Nein - was meistens der Fall

war-, dann sagte ich: Wenn Sie
bei mir promovieren wollen,
müssen Sie mit dem Graecum
ankommen, müssen Sie
griechisch gelernt haben. Dann
sagte er: Wieso? Dann habe ich
erklärt: Wie wollen Sie Piaton
lesen, wenn Sie nicht mal
griechisch können. Dann gab's zwei
Reaktionen. Entweder sagte der
Betreffende: Ich will doch
philosophieren, nicht Griechisch
lernen. Aus so einem ist in der
Philosophie nie etwas geworden.
Oder er sagte: Ach so, jetzt
begreife ich, das ist ein Hilfsmittel,
das man eben braucht. Gut, ich
komme in einem halben Jahr
mit Graecum. Das waren die
philosophisch begabten Leute.

Koller: Sie sagen, es ist nicht
nötig, dass man die Philosophie
studiert. Aber wenn es sich um
Grundfragen handelt, dann
könnte es ja gefährlich sein,
dass man die Grundfragen nicht
stellt.

Weizsäcker: Das stimmt, aber
ich meine, Menschen sind ja
Gesellschaftswesen. Wir leben
miteinander. Wenn ich zum
Beispiel als Physiker eine Theorie
entwerfe, etwa eine Massenformel

für die Atomkerne, wie ich
sie als junger Wissenschaftler
entwickelt habe, dann war die
Formel zwar ganz hübsch, aber
um sie prüfen zu können,
musste ich mich auf Experimente

stützen, die ich nicht
gemacht hatte und die ich auch
gar nicht hätte machen können.
Ein Techniker hingegen kann
nur Apparate bauen, sofern
jemand da ist, der das Handwerkliche

daran macht und sofern
jemand die Apparate benützen
will. Das heisst, wir stehen
immer im gesellschaftlichen
Zusammenhang. Und im gesell¬

schaftlichen Zusammenhang ist
es legitim, dass Menschen sich
zusammentun, um mit ihren
verschiedenen Gaben sich zu
ergänzen. Die Formen, in denen
man versuchen kann, sich das
richtige Handeln klar zu
machen, sind traditionell. Es gibt
traditionell Ethik, es gibt
traditionell Religion, und in diesen
Formen kann man sehr viele
Regeln sehr gut aussprechen, die
zu befolgen äusserst förderlich
ist, ohne dass man die ganze
philosophische Reflexion dazu
macht.

Der Mensch, der
über seine Natürlichkeit
erschrickt

Koller: Sie haben damit
angedeutet, dass ein ganz spezifisches

Spannungsfeld besteht
zwischen der Natur und den
Menschen. Der Mensch ist ein
Stück Natur und setzt sich
zugleich aus der Natur heraus. In

Ihrer «Geschichte der Natur»
haben Sie schon 1948 geschrieben:

«Nur mit Zaudern beginne
ich vom Menschen zu reden»,
und später haben Sie den
Menschen definiert als «Wesen, das
über seine Natürlichkeit
erschrickt».

Weizsäcker: Sie haben das Wort
«Natur» benützt, und wie all
unsere Vokabeln ist das vieldeutig.
Der Mensch, der über seine
Natürlichkeit erschrickt, das sind
zum Beispiel Adam und Eva.
Die Schlange hatte vollkommen
recht, als sie ihnen riet, sie
müssten von dem Apfel essen,
um zu erkennen, was Gut und
Böse ist. Sie hatten dem Rat
gehorcht und vom Apfel gegessen.

Es war nur nicht
angenehm, das zu erkennen. Und sie
waren plötzlich aus dem Paradies

draussen. Da sind sie über
ihre Natürlichkeit erschrocken
und zogen sich - wie es ge-

9



schildert wird - plötzlich Schürzen

an. Und das heisst: Der
Mensch, der zuerst als Kind der
Natur naiv ist, entdeckt irgendwann,

dass das, was wir in

einem eingeschränkteren Sinn
des Wortes Natur nennen,
etwas ist, das ihn gefesselt hält,
womit er aber nicht schon sich
selbst ausgeschöpft fühlt. Das
ist eine der grossen Erfahrungen.

In den frühen Stadien der
Kultur war die umgebende Natur

der Feind, keineswegs
harmonisch. Und die eigene Natur
des Menschen ist in dem
Augenblick problematisch geworden,

als man sah, dass man,
wenn man natürlich handelt,
ebensowohl gut wie böse handeln

kann. Dass hier der
Mensch einen Befehl an sich
selbst richten oder sich von
einer Gottheit geben lassen muss,
das eine zu wählen und das
andere zu verwerfen, das ist von
den Menschen in der
Geschichte verstanden worden als
etwas, das der Natur gegenüber
steht. Aber die Vokabeln sind
sehr fliessend. Ich wäre auch
bereit zu sagen, ich bin ein Kind
der Natur und will gar nichts
anderes sein. Nur bin ich dann
eine besondere Art von Kind der
Natur, insofern ich Mensch bin.
Denn die Probleme, die
Menschen hier haben, haben die
Löwen und die Ratten nicht.

Koller: Ja, und ich glaube, dass
sich der Mensch heraussetzt
aus der Natur, macht auch ein
Stück seiner Freiheit aus.

Welzsäcker: Seiner Illusion, frei
zu sein.

Koller: Würden Sie das so hart
sagen?

Welzsäcker: Freiheit ist ein
moralischer Begriff, und wenn ich
mir selber sage, oder wenn ich
einem anderen sage, oder wenn
mir meine Mutter gesagt hat,
als sie mich erzog: «Das sollst

du tun, und das andere sollst du
lassen», dann war darin natürlich

enthalten, dass ich das
kann. Und insofern rede ich von
Freiheit. Das heisst: Der
logische Sinn eines Gebots ist, dass
der Betreffende, der das Gebot
erfüllen soll, es auch kann: Du
kannst, denn du sollst. Wenn
man aber das Wort Freiheit
ganz ernst nehmen will, dann
möchte ich Martin Luther zitieren.

Seine grosse Erfahrung, die
entscheidende religiöse Erfahrung

von Luther war der unfreie
Wille. Der freie Wille, der wohl
entscheiden kann, ob er jetzt ein
Butterbrot essen will oder lieber
ein Käsebrot, kann keineswegs
entscheiden, das Gute zu tun:
vielmehr tut er das Böse, das er
nicht will. So steht es auch
schon bei Paulus. Und insofern
rede ich von der Illusion der
Freiheit.

Koller: Auf die gesellschaftlichen

Konsequenzen dieser
Aussage werden wir noch zu sprechen

kommen. Zunächst aber
möchte ich Sie an einen
Ausspruch erinnern. Sie haben einmal

gesagt: Wenn Sie Piaton im
Hades antreffen würden, sollte
er Sie eines Gespräches würdigen.

Worüber würden Sie sich
gerne mit Piaton unterhalten,
wenn Sie könnten? Gerade über
diese Freiheit?

Weizsäcker: Nein.

Koller: Das ist für Sie klar?

Weizsäcker: Das weiss ich
nicht. Nun, wir Menschen sind
verschieden und dürfen
verschieden sein. Ich habe das
Pathos der Freiheit immer ein
bisschen sonderbar gefunden. Und
ich habe mich eigentlich besser
zuhause gefühlt bei Menschen,
die gebunden sein wollen an
etwas Gutes. Also mehr bei Goethe

als bei Schiller. So bin ich
zufällig beschaffen. Und ich
würde Piaton nicht nach der

Freiheit fragen. Ich würde, wenn
ich Piaton im Hades treffen
sollte, mit einer Geste heiterer
Verehrung ihm gegenübertreten

und ihm relativ bald anbieten,

ich könnte ihm etwas von
Heisenbergs Physik erzählen.
Das würde ihn, da er doch den
Timaios geschrieben hat, ohne
jeden Zweifel interessieren. Und
dann würde ich einflechten:
Also, grosser Meister, ihre
Schriften habe ich zwar mit
Leidenschaft gelesen, aber da ist
doch vieles sehr schwierig. Da
würde er sagen: Lieber junger
Freund, das weiss ich auch. So
würde ich in das Gespräch mit
ihm eintreten, das er mir anbieten

würde. Ich weiss nicht, wohin

das Gespräch uns schliesslich

führen würde.

Die Atombombe
nahm den Physikern
ihre Unschuld

Koller: Gehen wir zurück auf ein

ganz konkretes Datum Ihrer
Geschichte. Sie haben während
des Zweiten Weltkriegs zur
Gruppe der Physiker gehört, die
eine Atombombe für die deutsche

Wehrmacht konstruieren
sollte. Diese Gruppe hiess
«Uranverein». Wie hat man in
dieser Gruppe diesen Auftrag
gesehen? Was war da für eine
Stimmung?

Weizsäcker: Ich will nicht
ausweichen, ich rede gerne auch
von der Situation dieser Gruppe
Aber ich finde, es ist im Ganzen
noch wichtiger, das Problem so
zu sehen, dass es auch die
amerikanische Gruppe und die
heutigen Probleme einschliesst.
Ich erzähle wieder aus meinem
Leben heraus. Im Jahre 1932
etwa - als ich 20 Jahre alt war -
war mir klar, dass ich Kernphysik

machen wollte, einfach weil
das damals die modernste
Wissenschaft war, die modernste

10



Physik, das, was sich gerade
öffnete. Ich machte mir damals
Überlegungen, wie ich mich
eigentlich finanziere. Ich habe
schon als Bub mal einen Vers
gemacht: Wenn ich hätt' genügend

Geld, um zu leben sicher,
würd' am liebsten auf der Welt
ich ein Sternkundiger. Der Vers
war nicht sehr gut, aber er
drückte aus, dass ich schon als
Bub über Kulturfinanzierung
nachgedacht habe. Denn reich
waren meine Eltern nicht. Mein
Vater hatte halt sein Gehalt. Und
später hat das die Version
angenommen, dass ich sagte: Wenn
die menschliche Gesellschaft,
vertreten durch den Staat, mir
erlaubt, mein Leben lang ein
vollkommen folgenloses Stek-
kenpferd zu reiten, wie zum
Beispiel die Kernphysik, dann will
ich diese Kulturfinanzierung
sehr gern annehmen. Denn
mich interessiert das.

Sieben Jahre später ruft mich
Otto Hahn an, bei dem ich
gearbeitet hatte. Ich wohnte fünf
Minuten von ihm in Dahlem. Er

fragte mich: Herr von Weizsäk-
ker, können Sie sich ein Radium
vorstellen, das bei jeder chemischen

Trennung nicht mit
Radium, sondern mit Barium geht.
Da hat man ein bisschen
darüber geredet, und er hatte die
Uranspaltung entdeckt.
Komischerweise habe ich also auch
dies, ehe es publiziert war,
schon kennengelernt. Und bald
nachher entdeckte Frédéric Jo-
liot in Paris, dass die Uranspaltung,

die durch Neutronen
gemacht wird, selbst Neutronen
frei setzt. Und jeder Physiker,
der was von der Sache
verstand, musste dann wissen,
dass eine Kettenreaktion möglich

ist, also vermutlich ein
Reaktor und vermutlich eine
Bombe. Ich erzähle die
Geschichte so ausführlich, weil ich
zeigen will, wie die Physiker in
diese Sache hineingekommen
sind, ohne zu wissen wie.
Natürlich hat es Physiker gegeben.

die technischen Erfolg haben
wollten. Ich zufällig nicht. Ich
war nicht so beschaffen. Aber
viele wollten das.

Doch diese Entdeckungen
waren ein unvorhersehbares
Ereignis, das für sämtliche Physiker

der Welt - soweit sie
überhaupt so etwas hatten wie ein
Gewissen - das Leben
unumkehrbar verändert hat, bis heute.
Mir ging es damals so: Ich hatte
aus Kindheitstagen einen
Jugendfreund, Georg Picht, einen
Philosophen und gelernten
Philologen. Zu ihm bin ich damals
gezogen, er lebte auch in Berlin,
und ich habe ihm gesagt: Hör
mal, man kann wahrscheinlich
eines Tages eine Bombe
machen, mit der man eine ganze
Stadt, mit einer einzigen
Bombe, zerstören kann. Was
soll passieren? Wir haben lange
darüber geredet - eine Nacht
lang -, und unsere Folgerung
war, dass vermutlich die
Menschheit gezwungen sein
wird, die politische Institution
des Kriegs abzuschaffen, wenn
die Menschheit überleben will.
Und das finde ich heute noch.
Das heisst, die Atombombe war
eigentlich das Weckersignal,
das uns aufgeweckt hat, um zu
erkennen, dass die Kultur, die
wir entwickelt haben,
selbstzerstörerisch wird, wenn sie nicht
bestimmte uralte atavistische
Formen des Umgangs der
Menschen miteinander, die in der
Politik noch die herrschenden
sind, überwindet. Das war das
eigentliche Problem.

Koller: Sie fordern die Abschaffung

des Kriegs. Dem könnte
man ja entgegenhalten: Wurde
denn der Krieg je angeschafft?
War der Mensch nicht immer
dem Menschen ein Wolf, wie
das lateinische Sprichwort
heisst...?

Weizsäcker: Das ist eine Formel
von Thomas Hobbes: homo ho-
mini lupus. Ich habe von Konrad

Lorenz gelernt, dass der Wolf
dem Wolf kein Mensch ist.
Menschen bringen sich in der
Tat gegenseitig manchmal um.
Wölfe nicht. Das heisst, wenn
eine Spezies, die von Natur
bewaffnet ist, wie die Wölfe, auch
noch die Gewohnheit hätte,
dass sich die Konkurrenten um
den ersten Platz im Rudel
umbringen, dann würde diese Spezies

nicht lange überleben. Das
ist guter Darwinismus, dass das
nicht geht. Der Mensch ist von
Natur nicht sehr bewaffnet, es
ist schwer, einen Menschen mit
den blossen Händen umzubringen.

Er hat aber durch seinen
Intellekt eine Waffe, und er hat
Waffen konstruieren können. Er
hat das ganze System der grossen

Gesellschaft entwickeln
können, in dem es dann auch
so etwas wie Waffen und Heere
gab. Und hier ist der Intellekt
des Menschen seiner instinktiven

Ausstattung davongelaufen.
Wenn die instinktive Ausstattung

nicht durch eine kulturell
gelernte Verhaltensweise
ergänzt wird, dann ist die
Menschheit eine Fehlkonstruktion

und wird sich vernichten.

Koller: Aber da werden viele
sagen: Das ist doch eine blanke
Illusion zu meinen, man könnte
den Krieg abschaffen...

Weizsäcker: Die Leute, die das
meinen, meinen damit, dass
wahrscheinlich sie selbst im
Dritten Weltkrieg untergehen
werden. Und wer das will, bitte,
der möge diese Meinung
weiterführen.

11



Verzweiflung
über Hiroshima

Koller: Gehen wir zurück zu Otto
Hahn. Er hat die Uranspaltung
entdeckt, wie Sie gesagt haben,
1938 glaube ich. 1944 hat er den
Nobelpreis für Chemie dafür
bekommen. 1945 waren Sie dabei,
wie er erfahren hat, dass die
Vereinigten Staaten über
Hiroshima die erste Atombombe
abgeworfen haben. Wie hat er darauf

reagiert?

Weizsäcker: Verzweifelt! Ja, so
ist es. Aber nun möchte ich auf
die Frage zurückkommen, der
ich vorhin ausgewichen bin,
weil ich sie zu speziell fand. Wir
haben damals alle unter Hitler
gelebt. Und selbstverständlich
war die Frage wichtig, was
eigentlich aus unseren Arbeiten
unter diesem Regime
herauskomme. Denn als ich im
Februar oder März 1939 zu Georg
Picht zog, war uns beiden klar,
dass Hitler einen Krieg anfangen

wollte. Und ich habe mit
Hahn im Oktober 1939 darüber
gesprochen, dass wir diese
Arbeiten machen sollten. Ich habe
Hahn gesagt: Wenn wir diese
Arbeiten machen, können Sie

zum Beispiel Ihr Institut durch
diesen Krieg, der inzwischen
angefangen hatte, hindurchretten,

Sie.werden bezahlt werden,
Sie können ihre Leute durchretten.

Wir können alles mögliche
Gute tun, und ich schlage vor,
dass wir es machen. Und Hahn
sagte mir: Ihr Rat ist wohl richtig.

Aber er wurde sehr erregt
und sagte: Wenn aus meiner
Arbeit Hitler eine Atombombe
bekommt, bring ich mich um.
Diese Worte habe ich noch im
Ohr. Das heisst, wir standen vor
dem eigentümlichen Dilemma
der Kooperation, wobei wir
doch den eigentlichen
waffentechnischen Erfolg nicht
wünschen konnten. Da wäre nun
lange darüber zu reden, wie
man sich damals verhalten hat,

12

und da wäre auch lange über
meinen Vaterzu reden, der meiner

Meinung nach genau das
Richtige gemacht hat. Es ist nur
das Tragische, dass er gescheitert

ist.

Koller: Indem er über die Grenzen

hinweg...

Weizsäcker:... indem er
versuchte, auf irgendwelche Weise
die Position, die er als Staatssekretär

im Auswärtigen Amt
hatte, dazu zu benützen, den
Krieg zu verhindern und, als er
begonnen war, nach Möglichkeit

ihn rechtzeitig zu beenden.
Dazu war allerdings, wie sich
dann zeigte, notwendig, dass
jemand es fertig bringt, Hitler
umzubringen. Mein Vater war
damals mit dem Widerstand
befreundet. Doch dies ist ein langes

Thema für sich, das wir
wohl jetzt nicht besprechen
können. Aber ich möchte
festhalten, dass in dieser Situation
Hitler eine sehr grosse Versuchung

war.

Koller: Für Sie als Wissenschaftler?

Weizsäcker: Nicht für mich als
Wissenschaftler, aber für mich
als jungen Menschen in

Deutschland. Hätte nicht mein
Vater von Anfang an gesagt:
Diesem Mann kannst du nur
Schlechtes zutrauen, und ich
hätte nicht gute jüdische
Freunde gehabt, dann wäre ich
ihm nachgelaufen.

Also so simpel ist es nicht.
Doch 1939 waren wir schon ein
bisschen älter, und ich schildere
jetzt nicht, was jeder einzelne
immer gedacht hat: das würde
viel zu lang. Nur soviel kann ich

sagen: In unserer Gruppe waren
wir heilfroh, als wir etwa nach
einem Jahr sahen, dass die
Daten, die wir gefunden hatten,
ausschlössen, dass wir mit den
Mitteln, die wir zur Verfügung
hatten, eine Atombombe ma¬

chen würden. Aber einen Reaktor

zu machen, das haben wir
uns zugetraut. Und für Hahn war
damals und auch später nach
dem Krieg dieses der grosse
Trost: Zwar hat meine Arbeit die
Atombombe zu Tage gefördert,
und die Toten von Hiroshima
gehen insofern auch auf mein
Konto. Andererseits kann es
sein, dass die Atombombe
einen Beitrag dazu liefert, dass
der Krieg abgeschafft wird.
Jedenfalls liefern wir der Menschheit

eine haltbare, dauerhafte
und völlig umweltfreundliche
Energiequelle. Das war seine
Vorstellung. Das war der grosse
Trost.

Aber die Reaktion auf
Hiroshima war schrecklich. Denn
Hahn war von früh an ein
entschlossener Gegner des
Nationalsozialismus. Er war ein guter,
klassischer Liberaler. Seine
ganze Hoffnung hat er auf einen
Sieg des Westens gesetzt. Also
auf den Sieg Amerikas. Und
nun plötzlich erfuhr er aus dem
Radio, dass die Leute, auf die er
seine Hoffnung gesetzt hatte,
diese Waffe wirklich eingesetzt
hatten. Das hat ihn erschüttert.
Es hat sein inneres, positives
Verhältnis zum Westen und zu
Amerika nicht umgeschmissen.
Aber mit so etwas muss man
fertig werden.

Koller: Würden Sie sich heute
nochmals auf so ein Experiment
einlassen?

Weizsäcker: Nein, ich würde es
nicht nochmal tun. Denn ich
wusste vorher nicht, dass wir es
nicht können würden. Ich war
immer noch jung. Ich war27.
Ich hatte die Vorstellung, auf
irgendeine Weise
Einwirkungsmöglichkeiten zu haben, die
man nicht hat, wenn man irgend
so ein Physiker ist oder an die
Front geschickt wird. Ich hatte
Träume, die ich heute wirklich
als Träume erkenne, von der
Möglichkeit einer Wirkung; und



ZavhL-
es war göttliche Gnade, dass
wir es nicht konnten. Die Amerikaner

haben es ja gekonnt. So
weit weg von der Möglichkeit
war es also nicht. Die Amerikaner

haben allerdings tausendmal

soviel Geld dafür ausgegeben
wie wir, und hätten wir

tausendmal soviel Geld ausgegeben,

hätten wir es immer noch
nicht gekonnt, weil unsere
Bedingungen in mancher Hinsicht
schlechter waren als bei den
Amerikanern.

Koller: Und die andere Hypothese

von Hahn, die von der
neuen, sauberen Energie, würden

Sie diese heute noch
unterstützen?

Weizsäcker: Also heute muss
ich sagen, dass das
wahrscheinlich auch eine Illusion
war. Aber ich habe es absichtlich

erzählt. Denn wenn ich von
der Vergangenheit rede, ist es
für heutige Menschen vielleicht
nicht ganz uninteressant zu wissen,

dass das, was die Heutigen
für selbstverständlich halten,
40 Jahre früher überhaupt
niemandem bekannt war.

Vertiefung des politischen
Bewusstseins

Koller:\N\e Sie die Sache schildern,

ist die Physik eigentlich
unversehens, man könnte
sagen, in voller Naivität zur Ursache

dafür geworden, dass die
Welt sich verändert und dass
die Politik sich verändert hat.
Seitdem es die Atombombe
gibt, kann es eine Aussenpolitik
im klassischen Sinn eigentlich
überhaupt nicht mehr geben.
Wie ist es dazu gekommen? Ist
da in der Physik irgend etwas
schief gelaufen? Oder hat man
wichtige Fragen nicht gestellt,
die man hätte stellen sollen?

Welzsäcker: Ich würde es nicht
ganz so sehen. Es gibt Leute,
die meinen, die instrumentale
Denkweise der Physik, zu der
auch die Mathematik als
Hilfsmittel gehört, sei in sich selbst
moralisch problematisch. Ich
will auch nicht leugnen, dass es
so etwas gibt. Ich könnte durchaus

einmal als Anwalt für diese
Meinung auftreten. Aber wie ein
Anwalt, der auch für die Gegenseite

plädieren kann. Denn erst
dann kann man eigentlich etwas
verstehen, wenn man für beide
Seiten zu plädieren vermag. Ich
würde es anders ausdrücken:
«Eritis sicut Deus scientes bo-
num et malum» («Ihr werdet
sein wie Gott und wissen, was
gut und böse ist»). «Traue nur
dem alten Spruch und meiner
Muhme, der Schlange, dir wird
es gewiss noch einmal vor deiner

Gottähnlichkeit bange», sagt
Mephisto im Faust. Die
Schlange hat die Wahrheit
gesagt. Adam und Eva haben dies
nachher gewusst, aber dieses
Wissen war für sie nicht sehr
angenehm. Die Wissenschaft,
die wir haben, ist zunächst eine
Wissenschaft von Fakten und
Gesetzen. Und sie liefert Macht.
Dann aber nicht zu wissen, wie
man mit Macht umgehen muss,
ist tödlich. Man ist gezwungen,
auch zu wissen, wie man mit
Macht umgehen muss. Das
heisst, ohne eine radikale
Vertiefung des politischen
Bewusstseins - so nenne ich es

gerne, aber die Leute sprechen
oft lieber vom moralischen Be-
wusstsein, so will ich auch dieses

Wort ruhig gebrauchen -
kann man mit solchen Erkenntnissen,

wie die Wissenschaft sie
uns liefert, wirklich nicht leben.

Koller: Aber wenn Sie anderswo
sagen, Wissen und Macht sind
nur gut, wenn sie in guten Händen

sind, dann wäre es nach
dieser Schlangengeschichte,
der Paradieseserzählung,
eigentlich von vorne herein eine

Illusion, eine radikale Vertiefung
des politischen Bewusstseins zu
erwarten.

Weizsäcker: Nun, die
Schlangengeschichte ist von damals
lebenden Menschen geschrieben

worden. Etwa 500 v. Chr.
vielleicht. Und die haben
zurückgeblickt auf das Stückchen
Hochkultur, das sie kannten. In

Wirklichkeit sind die ersten elf
Kapitel des Buches Genesis,
des ersten Buches Mose, eine
theologische Kritik der Hochkultur.

Die Zeitskala stimmt so
ziemlich. Die Erzählung vom
Paradies ist eine vage und
idealisierende Erinnerung an die Zeit,
ehe Ackerbau und Städte erfunden

waren. Kain,. der
Brudermörder, ist der Gründer der
ersten Stadt. Ich behaupte also,
dass wir es hier mit einem
historischen Problem zu tun
haben. Dieses historische Problem
ist entstanden mit der Hochkultur,

und ich sehe nicht, warum
es nicht lösbar sein sollte. Die
erste Bedingung dafür ist, dass
man es sieht.

Verantwortung
der Wissenschaft

Koller: Damit verlangen Sie aber
vom Wissenschaftler, dass er
auch für die Folgen seiner
Erfindung, seiner Erkenntnis,
geradestehen und Verantwortung
tragen muss. Wird da nicht der
Wissenschaftler zur Ohnmacht
verurteilt? Kann er denn
überhaupt wissen, welche Folgen
seine Erfindung hat.

Weizsäcker: Nein, das kann er
nicht. Aber das ist der
Unterschied zwischen Unreife und
Reife. Ein erwachsener Mensch
übernimmt die Verantwortung
auch für die Dinge, die er nicht
hat vorhersehen können, wenn
jemand sie übernehmen muss.

13



jk#päl»
Nehmen wir als Beispiel Eltern
mit ihren Kindern. Wenn ein
Kind sich ein Bein gebrochen
hat, und Vater und Mutter
haben nicht gewusst, dass dieser
Unfall irgendwo auf dem
Fussballplatz geschehen ist, dann
können sie nicht sagen: Das
habe ich nicht vorhersehen können,

das geht mich nichts an.
Vielmehr haben sie für die
Heilung dieses Beins zu sorgen,
weil es ihr Kind ist. Genau so in
der Wissenschaft. Hahn konnte
seine Entdeckung nicht vorhersehen.

Und als sie gemacht
war, da war's passiert. Aber
Hahn war ein wirklich moralischer

und reifer Mensch, und so
waren, wie ich vorhin sagte,
auch die Toten von Hiroshima
für sein Empfinden auf seinem
Gewissen. Und für dieses
Empfinden habe ich ihn verehrt.

Koller: Also eine moralische
Verantwortung, nicht eine lega-
listische Verantwortung?

Welzsäcker: Nicht legalistisch.
Legal kann man ihn nicht
verantwortlich machen. Das
wusste auch er ganz genau. Er

wusste auch, dass er nur in

einem gewissen Sinne moralisch
verantwortlich war. Hahn war
nicht ein Mann, der mit
Selbstvorwürfen durchs Leben ging.
Er war eigentlich eine ganz simple

und freudige Natur. Nur
wusste er: Von nun an bin ich

genötigt, darüber nachzudenken,

weil es für mein Leben und
für das Leben meiner Mitmenschen

zum zentralen Problem
geworden ist. Und ich will mich
dazu äussern und entsprechend
handeln, wo ich kann.

Koller: Aber könnte es nicht
auch dazu führen, was schon
Friedrich Dürrenmatt ad absurdum

geführt hat, dass nämlich
die Physiker mit ihrem Wissen
in die psychiatrische Klinik
gehen, um es vor Missbrauch
sozusagen zu retten?

Weizsäcker: Ja, aber Dürrenmatts

Stück ist eine Komödie,
eine tiefsinnige Komödie. Und
er widerlegt vollkommen richtig
eine Meinung, die ich auch nie

gehabt habe. Es kann nicht die
Lösung des Problems der
Wissenschaft sein, dass man seine
Wissenschaft verheimlicht. Das
ist keine Lösung.

Koller: Sondern...

Weizsäcker: Sondern, dass man
die politischen Folgen aktiv
zieht. Manchmal muss man
auch etwas verheimlichen, das
gibt's im Leben. Aber die
Lösung des Problems der Wissenschaft

ist entweder die Auflösung

der Menschheit oder die
Übernahme der politischen
Verantwortung durch die Leute, die
dazu fähig sind.

Koller: Sie verlangen also vom
Wissenschafter, dass er auch
politische Verantwortung
übernimmt...

Weizsäcker: Selbstverständlich.
Nur gibt es verschiedene
Begabungen, wir haben es in unseren

Demokratien ja noch relativ
leicht. Da wird man normalerweise

dafür, dass man sich
verantwortlich fühlt, nicht gleich
eingesperrt oder umgebracht
oder gefoltert. Aber natürlich
gibt es Leute, die mehr zur Politik

begabt sind, und Leute, die
mehr zur Wissenschaft begabt
sind. Aber wir wissen doch alle,
dass die Politik abhängt von der
öffentlichen Meinung. Das übliche

Urteil, dass man sagt, die
Politiker seien schuld an unserem

Elend, kann ich nach der
Herkunft, die ich habe, einfach
nicht teilen. Die Politiker, die ich
gekannt habe, waren manchmal
auch verantwortungslose
Menschen, wie viele andere
Menschen auch. Aber an sich ist ein
Politiker ein Mensch, der bereit
ist, eine der schwersten Aufgaben,

die es gibt, zu überneh¬

men. Der Ehrgeiz hilft meistens
dazu, dann wird's etwas leichter.

Aberwarum können die
Politiker nicht das Richtige tun?
Weil die Mehrheit der Bevölkerung

das Richtige gar nicht will.
Das ist der Grund. Und deshalb
ist die öffentliche Meinung
etwas vom Wichtigsten. Und darauf

können die Wissenschaftler
Einfluss nehmen.

Koller: Sie verstehen es aber
nicht so, dass die Wissenschaftler

aktiv in die Politik einsteigen.
Sie haben das ja selber auch
nicht getan und wollten es nicht
tun.

Weizsäcker: So einfach ist das
nicht. Jeder Mensch ist doch
ein politisches Wesen, ein
«zoon politikon», wie das
Griechisch so schön heisst: ein
politisches Tier. Auch wenn mein
Leben weiterhin der Forschung
und dem Schreiben von
Büchern darüber und der Philosophie

gewidmet ist, muss ich
doch das Mass an politischer
Verantwortung übernehmen,
das mir, wie man so sagt, auf
den Leib geschrieben ist. Da
schien mir nun, ich kann
analysieren, was die politischen Folgen

sind. Und ich habe die letzten

zehn Jahre meines Berufslebens

ein Institut, das auf meinen

Wunsch gegründet wurde,
geleitet, ein Institut für politische

Analysen, für
politischökonomisch-soziale Analysen.
Das heisst, ich habe versucht,
auf diesem Gebiet zu forschen.
Das kann auch nicht jeder
Physiker plötzlich, diese Sachen
erforschen. Zufällig hatte ich da
eine gewisse Vorbildung und
vielleicht ein bisschen Talent
dazu, also habe ich das
gemacht. Ich habe aber immer
gefunden, meine Kollegen sollen
sehen, ich weiche nicht aus in
die manchmal etwas billige Art,
irgendein schönes Staatsamt
anzunehmen, das man mir
anträgt. Vielmehr bin ich bei dem

14



geblieben, was im Prinzip jeder
Wissenschaftler machen kann:
nämlich bei der sorgfältigen
Analyse der Konsequenzen und
bei der öffentlichen Äusserung
darüber. Das war mein politisches

Handeln.

Angst - eine Weise der
Wahrnehmung

Koller: Wenn man nun Ihre
gerade aus dieser Arbeit
herausgewachsenen Publikationen
überblickt, ist ein Phänomen
ganz unübersehbar. Sie haben
es bereits angedeutet: Ihre
Überzeugung, dass wir auf eine
Katastrophe zuschlittern, wenn
wir das politische System nicht
ernsthaft verändern. Auf
welcher Analyse beruht diese
Aussage? Ist es Ihre Angst? Oder
verbinden Sie diese Angst mit
einer Analyse unserer Kultur,
unserer Zivilisation und unserer
Technik?

Welzsäcker: Das ist nicht ganz
leicht zu beantworten. Ich
würde zunächst sagen, Angst
kann natürlich eine ganz
schlechte Wirkung haben; weil
Angst häufig, vorallem wenn
man sie verdrängt, genau dasjenige

produziert, wovor man
Angst hat.

Aber nicht verdrängte Angst
ist eine Weise der Wahrnehmung.

Denn Dinge, die vital
wichtig sind, nimmt man nicht
unbeteiligt wahr. Gewiss, ich
habe auch um mich selbst
Angst, sterben tut wahrscheinlich

weh. Aber im Grunde habe
ich Angst um meine Enkel.
Mein Leben ist soweit erfüllt,
und wenn es morgen zu Ende
wäre, sogar vielleicht schmerzlos

zu Ende wäre, was könnte
mir besseres passieren. Aber
ich habe Angst um meine Enkel,
oder ich habe Angst um das
Volk, zu dem ich gehöre, oder

um die Menschheit, zu der dieses

Volk gehört. Diese Angst ist
-wie ich das nenne - eine
Wahrnehmung. Nur muss man
dann sagen, was Wahrnehmung

heisst. Es heisst: Etwas
drängt sich mir auf. Da ich rational

denke, versucht habe, das
zu lernen und zu üben, versuche
ich zu prüfen, was sich mir
aufdrängt. Das Ergebnis dessen ist
eine Analyse. Und diese Analyse

kann ich - soweit unsere
Zuhörer noch Geduld haben -
auch versuchen darzustellen.
Aber der Ursprung ist nicht die
wissenschaftliche Analyse,
sondern die Wahrnehmung.

Ich habe ziemlich lang gezögert,

meine Besorgnis in diesen
Dingen öffentlich auszusprechen.

Ich hatte sie schon viel
früher, aber ich rede immer
öffentlich leiser als ich empfinde.
Das ist eine private Eigenschaft.
Es gibt Leute, die machen es
umgekehrt. Aber mir geht es so.
Und zwar unter anderem
deshalb, weil ich weiss, dass das
blosse Erzeugen von Panik
genau das Gegenteil dessen ist,
was man tun muss.

Koller: Sie machen diese
Äusserungen seit etwa 16 oder
17 Jahren. Wann ist Ihre
Besorgnis entstanden? Noch viel
früher?

Weizsäcker: Entstanden ist sie
viel früher. Zugrunde liegen drei
Bereiche, die ich denn auch
einer Analyse unterzogen habe:
Erstens die ungelösten sozialen
Probleme vor allem der Dritten
Welt, das heisst die wachsende
Armut, der wachsende Hunger
mit gleichzeitig wachsendem
Reichtum. Das ist beides
logisch vereinbar, weil es auch
wachsende Menschenzahlen
gibt. Zweitens: Neben den vielen

Kriegen, die ständig im
Süden geführt werden, die über
uns hängende Gefahr, das über
uns hängende Damoklesschwert

des atomaren Welt¬

kriegs. Und das ist das, womit
ich mich am ausführlichsten
beschäftigt habe. Und drittens die
Zerstörung der Natur durch die
fortschreitende Technisierung,
zumal dort, wo wir die Folgen
vorher nicht haben bedenken,
zum Teil auch vorher gar nicht
haben wissen können. Das
merkt man ja alles erst nach
und nach. Heute weiss
jedermann, was Waldsterben ist.
Schon vor 20 Jahren wusste
jedermann, was Gewässerverschmutzung

ist. Und vor
nunmehr 25 Jahren etwa sass ich in
einem Kreis von Wissenschaftlern

in der sogenannten Vereinigung

Deutscher Wissenschaftler.
Wir überlegten, welche

Untersuchungen wir eigentlich
machen sollten mit der begrenzten
Zahl von Menschen, die sich
einsetzen konnten, und den
begrenzten Geldmitteln, die man
dazu einsetzen konnte. Wir
haben beschlossen, Untersuchungen

zu machen über Kriegsfolgen

und Kriegsverhütung. Es

wurde aber auch vorgeschlagen,

Untersuchungen zu
machen über Gewässerverschmutzung

durch Waschmittel. Wir
haben das sorgfältig geprüft.
Wir Lessen viele Leute, die die
Sache verstanden, ihre
Probleme vortragen. Schliesslich
haben wir im Vorstand dieser
Vereinigung beschlossen, die
Probleme nicht zu untersuchen.
Wir gelangten zur Überzeugung,
dass eine Untersuchung ohne
jede Wirkung bleiben würde,
weil sich damals niemand
darum kümmerte. Zehn Jahre
später konnte man eine Wahl
gewinnen mit diesem Thema.
Aber damals noch nicht. Das
heisst, die Weckung des öffentlichen

Bewusstseins ist bei diesen

Angelegenheiten sehr wichtig.

Zum Beispiel die Einsicht in
den Zusammenhang, dass unser

Energiekonsum inzwischen
eine Grössenordnung erreicht
hat, bei der man durch die Mittel

der Energiebereitstellung

15



das Klima verändern kann.
Diese Schwierigkeit liegt objektiv

vor, und eine wirklich gute
Lösung ist noch nicht gefunden.
Aber man kann doch allerhand
tun. Der Zürichsee ist heute
sauberer als vor 20 Jahren.

Koller: Wenn wir die Menschheit

mit einem Autofahrer
vergleichen: Fährt der Autofahrer
auf ein Ziel hin, das falsch ist,
oder fährt er zu schnell, den
Umständen zuwenig angepasst,
auf dieses Ziel hin? Anders
formuliert: Muss man das Ziel
korrigieren, oder muss man nur die
Mittel, also den Weg, die
Methode, anders wählen? Was
würden Sie sagen?

Welzsäcker: In Wirklichkeit
muss ich sagen, dass ich es
nicht weiss. Ich weiss nicht, wie
die Entwicklung weitergehen
wird. Wir haben jetzt noch nicht
gesprochen von dem Teil, der
auch wirklich am schwersten zu
vermitteln ist. Das sind nicht die
Berechnungen von irgendwelchen

Wirkungen. Diese kann
man numerisch durchaus
machen. Viel schwieriger ist es mit
den tiefen, treibenden Faktoren
unserer kulturellen Entwicklung.
Und diesbezüglich haben ja
schon kluge Leute im 19.
Jahrhundert gesagt, dass diese
Entwicklung vermutlich einen
katastrophalen Weg geht. Denken
wiran John Ruskin in England,
oder an Jakob Burckhardt, der
das sehr genau gesehen hat,
oder an seinen etwas
erratischeren Freund Friedrich
Nietzsche. Viele Leute haben
gewusst, dass da tiefe
Probleme liegen. Und es ist gar
nicht überraschend. Ich weiss
nicht, wie die Ereignisse, die
kommen werden, unsere Kultur
verändern werden. Und da ich
das nicht weiss, weiss ich nicht,
wie man hinterher über das
reden wird, was da jetzt betrieben
wird. Aber man wird
wahrscheinlich doch sagen, dass

diese Leute ziemlich verrückt
waren.

Doch ich ziehe lieber einen
anderen Vergleich, denn ich
möchte zum Handeln herausfordern.

Unglücksprophet zu sein
ist eine ganz blöde Rolle, das
nützt doch gar nichts. Ich habe
einen andern Vergleich. Wenn
ich in den Bergen herumsteige,
und das tue ich ganz gern, und
sagen wir mal. ich steige allein
herum, und der Abend sinkt
herein, die Sonne ist nahe am
Untergehen, und ich entdecke,
dass ich nicht auf dem richtigen
Weg bin. Irgendwie stimmt
etwas nicht. Was soll ich tun? Ich

muss die Hütte noch erreichen.
Ich ziehe die Landkarte heraus.
Ich setze die Brille auf die Nase,
die ich brauche, um die Landkarte

zu lesen. Ich schaue in der
Gegend herum, und mit aller
nur überhaupt möglichen Sorgfalt

versuche ich festzustellen,
wo ich bin. Und wenn ich
überzeugt bin, es festgestellt zu
haben, dann weiss ich auch,
inwiefern ich den falschen Weg
gegangen bin und wo ich hin
müsste. Dann stecke ich die
Karte weg, stecke die Brille weg
und laufe so schnell ich irgend
kann, und dann komme ich
auch noch an.

Koller: Und als Alpinist würde
ich beifügen: Noch besser wäre,
Sie hätten den Biwacksack bei
sich, dann könnten Sie dem
nächsten Tag getrost entgegensehen

Weizsäcker: Vorsorge ist sehr
vernünftig. Eine schöne Ergänzung

der Geschichte!

Wissenschaft -
Erkenntnis ohne Liebe?

Koller: Versuchen wir zu einem
Schluss zu kommen. Sie haben
in der Diagnose zur Neuzeit
gesagt: Die wissenschaftliche und
technische Welt der Neuzeit ist
das Ergebnis eines Wagnisses
des Menschen. Und dieses
Wagnis heisst: Erkenntnis ohne
Liebe.

Weizsäcker: So habe ich auch
geredet, ja. Das ist wieder eine

ganz tiefe Sache. Ich meine
damit: Wahre Erkenntnis ist immer
liebende Erkenntnis, und wo sie
nicht liebt, ist sie nicht wahr.
Das würde ich sogar am
Beispiel von Keplers Naturwissenschaft

erläutern. Wer die Natur
nicht liebt, soll die Finger von
der Physik lassen. Aber in

einem gewissen Sinn kann man
sagen, dass natürlich die rationale

Erkenntnis, die wir heute in
der Wissenschaft betreiben,
lieblos ist. Und das ist dann ein
Abenteuer. Das ist so, wie wenn
jemand - bleiben wir noch einmal

bei der Bergtour- die Ei-

gernordwand hinaufklettern will.
Da weiss er, dass er herunterfallen

kann, und er weiss sogar,
dass er, wenn er in Schwierigkeiten

gerät, andere Menschen
gefährdet, die ihn retten müssen.

Das ist nicht Erkenntnis,
aber Sport ohne Liebe. Gleichwohl

kann ich es ihm nicht
übelnehmen, das ist ja verständlich.
Und in diesem Sinne sage ich:
Wersich einlässt auf die ungeheure

Erweiterung der Ja-Nein-
Entscheidungen, der Rationalität,

und nicht gleichzeitig mit
derselben Energie frägt, wie es
sein sollte und ob man es nicht
lieber in Ruhe liesse, weil es
doch in sich gut ist, der geht ein
Wagnis ein. Wenn die Menschheit

die Krisen überlebt, die jetzt
kommen - was nicht ganz
sicher ist, was ich aber doch
eigentlich glaube-, dann bin ich

16



überzeugt, dass die Menschheit
eines Tages in eine andere
Mentalität geraten wird, in der
man in diesem Mass nicht mehr
für richtig halten wird, von
Erkenntnis ohne Liebe zu träumen.

Koller: So schwebt Ihnen
eigentlich vor- und damit kommen

wir auf den Anfang
zurück -, dass man die verschiedenen

Quellen und Ausformungen

unserer gesellschaftlichen
Existenz, die durch die Hochkultur

ausdifferenziert wurden, wieder

zusammenbringen könnte:
die theoretische Vernunft der
Wissenschaft mit der praktischen

Vernunft der politischen
Moral, und beide nochmals mit
der Wahrnehmung des Schönen

in der Kunst und mit der
Erfahrung des Heiligen in der
Religion.

Weizsäcker: Ja, daskannman
sagen. Ich meine, die religiöse
Erfahrung ist in unserem
Gespräch jetzt immer nur am Rand
vorgekommen. Ich glaube, dass

im religiösen Bereich etwas
bevorsteht. Ich war neulich in
Assisi, ich war eingeladen, und da
hat mir eine alte Frau erzählt,
dass sie im Jahre 1950 in Tibet
war, und dass sie dort den jetzigen

Dalai-Lama - den ich ganz
gut kenne, ein vortrefflicher
Mann - als kleinen Bub erlebt
hat. Damals habe ein tibetanischer

Gelehrter, ein Weiser also,
gesagt: Die Zeit wird kommen,
in der alle Religionen der Welt
zusammenkommen werden, in
einer Stadt, deren Name weltweit

bekannt ist durch einen
grossen Heiligen. Eine
merkwürdige Geschichte. Im
Englischen sagt man: I give it for
what it's worth - ich bin nicht
dabei gewesen, die Frau hat es
mir erzählt. Aber ich glaube,
dass die Begegnung der
Religionen eines der wichtigsten
zukünftigen geistigen Ereignisse
der Menschheit ist. Und was
daraus noch werden wird, wird
sich zeigen. Denn sie werden
alle lernen müssen, dass die
Weise, wie die Religionen sich

selbst interpretiert haben, noch
provinziell war.

Koller: Dass sie also zum Kern
ihrer eigenen Religion erst noch
vorstossen müssen.

Weizsäcker: Dass sie zu dem,
was die Meister, von denen sie
sich herschreiben, gesagt
haben, zum Verständnis davon
überhaupt erst kommen müssen.

Und dass das, was man
gewöhnlich überliefert, sehr
häufig einfach eine Parteimeinung

ist.

Koller: Herr Professor von
Weizsäcker, ich danke Ihnen ganz
herzlich für dieses Gespräch,
und Ihnen liebe Zuschauerinnen
und Zuschauer, für Ihre
Aufmerksamkeit. Ich denke, dass
Carl Friedrich von Weizsäcker
Ihnen Einsichten und
Zusammenhänge erschlossen hat, die
noch viel Zeit des Nachdenkens
erfordern. Zu diesem Abenteuer
aber möchte ich Sie herzlich
einladen.

Carl F. von Weizsäcker
Die Tragweite der Wissenschaft
Band 1: Schöpfung und
Weltentstehung. Die Geschichte
zweier Begriffe
5., unveränderte Aufl. 1976.

255 Seiten. Kart. DM 18,—

Zum Weltbild der Physik
12. Aufl. 1976. 1 Abbildung.
Kart. DM 22 —

HIRZEL
S. Hirzel Verlag
Stuttgart

reR^Matio
Evangelische Zeitschrift

für Kultur, Politik, Kirche

Die flott gestylten neuen Zeitschriften öden Sie an,
die Fast-Food-Literatur verschlägt Ihnen den Appetit,
Ihr Florizont reicht über den Tellerrand hinaus. Sie
lesen gern und mögen es nicht, wenn Ihnen alles
gleich dick aufs Brot geschmiert wird.
Die Reformatio wäre eine Zeitschrift für Sie.

Die Reformatio ist diskret, ja vornehm in der Erscheinung,

lebendig, vielfältig und dezidiert in der Sache.
Jedes Lieft enthält Aufsätze, Kommentare, Kritiken
und literarische Texte, manchmal sogar ein Bild. In

seinem Zentrum steht ein Stichwort.

Die kommenden Stichworte sind:
Passionen • Politische Kultur • Christliche Erziehung •

Literatur • Endzeit

Nummer 1/87 mit dem Stichwort «Wirtschaftsethik» ist
soeben erschienen. Verlangen Sie eine Probenummer.
Jahresabonnement (6 Hefte): Fr.48-(Ausland: Fr.50.—).
Benteli AG, 3018 Bern

17


	Gespräch

