
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 24

Artikel: Gekreuzigte Frauen

Autor: Christen, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-932008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-932008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JE
O3
OJ
o
IMi03

_>
-S£
03
O.

m V)
E o
03 +>

03
er

Thomas Christen

Gekreuzigte
Frauen

Er gehört - neben Akira Kurosawa

und Yasujiro Ozu - zu den

drei Grossen des klassischen

japanischen Kinos, ist aber der bei

uns am wenigsten bekannte:

Kenji Mizoguchi (1898-1956).
Sein Werk beginnt bereits in der

Stummfilmzeit und umfasst rund

90 Filme, von denen allerdings

über die Hälfte als verschollen

gilt. Eine wohl einmalige

Gelegenheit, einen Einblick in das

Schaffen dieses Regisseurs zu

erhalten, bietet nun eine Retrospektive

mit rund zwanzig Filmen, die

verdienstvollerweise vom Centre

d'Animation in Genf und vom

Filmpodium in Zürich organisiert

und in diesen Wochen in Basel

(Le Bon Film im Stadtkino Basel),

Genf und Zürich (Filmpodium)

gezeigt wird. Andere Spielorte werden

eventuell folgen.

Kenji Mizoguchis Ruhm ausserhalb

von Japan geht vor allem
auf seine letzten Filme zurück,
die im Zuge der Neuentdeckung
des japanischen Filmschaffens
zu Beginn der fünfziger Jahre
vor allem an den Filmfestspielen

in Venedig für Aufsehen
sorgten und ausgezeichnet wurden.

Zwischen 1952 und 1954
erhielten Mizoguchis Filme
«Saikaku ichidai onna» (Das
Leben der Frau Oharu, 1952),
«Ugetsu monogatari» (Erzählungen

unter dem Regenmond,
1953) und «Sansho Dayu» (Der
Landvogt Dayu, 1954) Preise bei
diesem Festival. Enthusiastische
Verehrung wurde dem Regisseur,

der 1956 an Leukämie
starb, in den folgenden Jahren
vor allem in Frankreich zuteil,
angeführt von Teilen der
Zeitschrift «Cahiers du Cinéma»,
jenen Filmregisseuren nämlich,
die später das Kernstück der
«Nouvelle vague» bildeten:
Jean-Luc Godard und Jacques
Rivette. Einen weiteren
Einschnitt in der westlichen
Rezeptionsgeschichte von Mizoguchis
Werk markierten die Retrospektiven

der 31 noch erhaltenen
Filme, wie sie zu Beginn der
achtziger Jahre zunächst
wiederum in Venedig und
anschliessend in London und New
York veranstaltet wurden. Sieben

dieser FiLme wurden 1982

von der ARD ausgestrahlt (vgl.
ZOOM 14/82). Ein Ausläufer
dieser Wiederentdeckung dürfte
auch die nun anstehende
Retrospektive in der Schweiz sein.

Die Gründe für eine solche
eher zögernde Auseinandersetzung

sind vielfältig. Ins Gewicht
fallen dürfte dabei der Umstand,
dass Mizoguchis Stil und vor
allem die Thematik seiner Filme
einen engen Bezug zur japanischen

Kultur und Geschichte
aufweisen, wesentlich enger als
dies beispielsweise bei Akira
Kurosawa der Fall ist. Nicht
umsonstwird Mizoguchi als der
japanischste der Regisseure des

klassischen Kinos eingestuftauch
in Japan selbst. Seine

Filme sind ausserdem - etwa im
Gegensatz zu denjenigen von
Ozu - vielfach in historisch
zurückliegenden Epochen
angesiedelt (Feudalismus), gehen
also mit wenigen Ausnahmen
nicht von der unmittelbaren
Gegenwart aus. Sie sind getragen
von einem eher langsamen
Rhythmus, jedenfalls nicht so
spektakulär, expressiv und
aktionsgeladen wie beispielsweise

Kurosawas Samurai-
Filme, die auch als eine Spielart
des «Western» angesehen werden

können und von denen ja
auch bedeutsame Impulse auf
die Entwicklung dieses Genres
in den sechziger Jahren ausgingen.

Mizoguchis Filme sind da-
auf den ersten Blick wenigstens
- weit weniger «international».

Frauenfilme

Die Tatsache allerdings, dass
diese Werke gerade in den letzten

Jahren wieder auf ein
verstärktes Echo gestossen sind,
hängt wahrscheinlich mit dem
Umstand zusammen, dass viele
von Mizoguchis Filmen mit dem
Etikett «Frauenfilm» versehen
werden können, d. h. dass in
ihnen - ganz im Gegensatz zu
Kurosawa und Ozu, aber natürlich
auch vielen anderen Regisseuren

- Frauen eine ganz zentrale
Stellung einnehmen. Bei Mizoguchi

ist es das Bild der gekreuzigten

Frau aus «Chikamatsu
monogatari» (Eine Erzählung
aus Chikamatsu, 1954), das
leitmotivisch über seinen Filmen
steht: sie sind Untersuchungen
über ihre Lage in einer von
Männern dominierten Gesellschaft.

Bereits die Filmtitel
verweisen unübersehbar in diese
Richtung: «Josei no shori» (Der
Sieg der Frauen, 1946), «Joyu
Sumako no koi» (Die Liebe der
Schauspielerin Sumako, 1947),
«Yoru no onna tachi» (Frauen

14



Kenji Mizoguchi.

der Nacht, 1948), «Yuki fujin
ezu» (Madame Yuki, 1950) oder
«Saikaku ichidai onna» (Das
Leben der Frau Oharu, 1952), um
nur einige zu nennen.

Das starke Interesse an der
Darstellung der Frau, ihrer Stellung

innerhalb der Gesellschaft,
ihrem Weg durch eine
ungerechte Welt wird von verschiedenen

Autoren in einen
Zusammenhang mit der Biografie des
Regisseurs gebracht. Geboren
1898 als Sohn eines Zimmermanns

in Tokyo, erlebte er eine

Kindheit und Jugend, die ge-,
prägt waren von den finanziellen

Nöten der Familie. Seine
ältere Schwester Suzu, eine enge
Bezugsperson, wurde vom Vater

aus ökonomischen Gründen
im Alter von 14 Jahren zur
Adoption freigegeben.
Allerdings kam sie vom Regen in die
Traufe, denn die Stiefeltern
«verkauften» sie bald darauf an
ein Bordell. Diese Ereignisse
scheinen traumatische Spuren
hinterlassen zu haben: ein tiefer
Hass auf seinen Vater und eine

grosse Sensibilität ähnlichen
Thematiken gegenüber. Denn
auch Mizoguchis Frauenfiguren
sind mit einem ähnlichen Erfah¬

rungshorizont ausgestattet,
auch sie werden wie ein Stück
Ware oder Vieh behandelt, zum
Verkauf an den Meistbietenden
freigegeben.

Auffallend - und in der
Konsequenz logisch - ist es, dass
Frauen oft gezwungen sind, sich
selbst zu verkaufen - als
Prostituierte.

Dieser Themenkomplex
scheint es auch gewesen zu
sein, den der junge Godard in

den Filmen von Mizoguchi
vorgezeichnet fand und der ihn
lebhaft interessierte. In seinen
eigenen Filmen, vor allem in
denjenigen aus den sechziger Jahren,

lassen sich ganz ähnliche
Themenkonstanten ausmachen,
wenn auch vor anderem kulturellen

und sozialen Hintergrund.
In diesem Zusammenhang
seien etwa «Vivre sa vie» (1962),
«Une femme mariée» (1964)
oder «Deux ou trois choses que
je sais d'elle» (1966) erwähnt.

Beispielhaft für die Darstellung

eines solchen
Frauenschicksals (das Wort mag etwas
verstaubt erscheinen, hier ist es
aber durchaus angebracht) ist
sein Film «Saikaku ichidai onna»
(Das Leben der Frau Oharu).
Oharu geniesst als junge Dame
am kaiserlichen Hof ansehnliche

Privilegien, bis sie wegen
eines «Fehltritts» (eine unstan-
desgemässe Liebe zu einem
Mann von niedrigem Rang)
samt ihrer Familie vom Hof
verbannt wird. Was nun folgt, ist
ein steter, wenn auch nicht
gradlinig verlaufender Abstieg,
bis sie schliesslich als altgewordene,

nicht mehr begehrte
Prostituierte stirbt-verarmt,
schutzlos, ausgebeutet und
nach Gebrauch weggeworfen.
Verstössen in eine Welt voller
Grausamkeiten und Erniedrigungen.

Einzig unter ihren
Berufskolleginnen findet sie noch
eine gewisse Solidarität - eine
Solidarität unter Geschundenen,
Gedemütigten.

In Mizoguchis Gegenwartsfil-

15



men sind die Konsequenzen
zwar weniger drastisch, aber
letztlich bitter genug. In «Akasen
chitai» Die Strasse der
Schande, 1956) wird eine ältere
Prostituierte am Ende des Films
wahnsinnig, nachdem ihr Sohn
ihr klargemacht hat, dass er mit
einer «solchen» Frau nichts
mehr zu tun haben will. In der
letzten Sequenz tritt ein junges
Mädchen aus der Provinz an
ihre Stelle, der Kreis schliesst
sich. Mizoguchi verwendet mit
Vorliebe solche zirkeiförmigen
Strukturen, in denen Anfang
und Ende fast zusammenfallen.
Einzig in «Waga koi wa moenu»
(Die Flammen meiner Liebe,
1947) deutet sich so etwas wie
ein Emanzipationsprozess der
Frau an: im Verzicht auf die
Bindung an einen Mann.

Verstösse gegen eine festgefügte

Ordnung - damit könnte
ein weiteres Thema von Mizo-
guchis Werk charakterisiert werden.

Und bezeichnend ist es,
dass es meistens Frauen sind,
die sie begehen. Hintergrund
für solche Verstösse bildet in

den historischen Filmen die
Feudalstruktur. Mizoguchis
Filme sind vehemente Angriffe
gegen dieses Klassensystem,
wobei seine Gegenwartsfilme
zeigen, dass sich seine Kritik
durchaus nicht nur auf vergangene

Epochen beschränkt. In

«Chikamatsu monogatari»
brennt die Frau eines reichen
Händlers mit einem Untergebenen

durch. Sie verweigert alle
offengelassenen Möglichkeiten
zur Rückkehr an ihren
angestammten Platz, folgt allein
ihrem Gefühl und nimmt dabei
bewusst die drakonische Strafe
in Kauf: die Hinrichtung, die
Kreuzigung.

Ökonomie der Mittel

Auch wenn nicht alle Filme von
Mizoguchi einen solch dramatischen

Handlungsverlauf aufwei¬

sen, so könnte doch die Vermutung

geäussert werden, dass
der Regisseur auch eine
entsprechend aktionsbezogene
Erzählweise und eine üppige
Bildsprache verwendet. Doch das
Gegenteil ist der Fall. Mizoguchis

Erzähltechnik ist
gekennzeichnet von Einfachheit,
Schlichtheit, verbunden mit
einer Perfektion und einer fast
unübertroffenen Ökonomie im
Verhältnis von Aufwand und
Wirkung. Ruhige Bilder mit
einem Aufbau, der an die klassische

Malerei erinnert (die der
Regisseur studierte, bevor er in

die Filmbranche kam), lange

Einstellungsdauer, eine
Bevorzugung von Total- und
Halbtotalaufnahmen, verbunden mit
ausgeklügelten Kamerabewegungen,

die jedoch nicht
selbstzweckhaft wirken.

Was bedeutet dies? Mizoguchi

vertraut dem inneren
Rhythmus seiner Bilder, er ist
bestrebt, seine Protagonisten in
ihrer Umgebung zu zeigen.
Beharrlich nimmt er mit seiner
Kamera eine distanzierte Haltung
ein, verwendet praktisch keine
Grossaufnahmen. Damit soll
eine vordergründige Identifikation

mit dem Dargestellten und
den Darstellern vermieden wer-

16



zmmL,

Mizoguchis im Westen
bekanntester Film: «Ugetsu mo-
nogatari» (Erzählungen unter
dem Regenmond). - Bild
rechts: Frauenbilder aus einer
von Frauen dominierten
Gesellschaft: «Akasen chiatai»
(Strasse der Schande).

den. Sein Verfahren könnte mit
dem Begriff «episch» umschrieben

werden. Bezeichnend in

diesem Zusammenhang ist eine
Eigenaussage, in der der Regisseur

erzählt, dass während den
Dreharbeiten zu einer dramatischen

Szene das ganze Team
den Tränen nahe gewesen sei,
dass aber von dieser Emotiona-
lität auf der Leinwand nur noch
ein kleiner Rest übriggeblieben
sei.

Mizoguchi vertraut in seinen
Filmen nicht so sehr auf die
Montage einzelner Bilder, auf
die Kraft der Grossaufnahme,
sondern auf die Inszenierung,

auf die «mise-en-scène». Die
Montage findet gleichsam
innerhalb des Bildes statt, durch
die Bewegungen der Protagonisten

und der Kamera. Geschickt
werden die verschiedenen Ebenen

des Bildes - Vorder-, Mittel-

und Hintergrund - miteinander

in Beziehung gesetzt. Ein
solcher Stil führt dazu, dass der
Regisseur der Gestaltung des
Dekors, der Ausstattung ein
besonderes Gewicht gibt in Form
von Detailtreue und Realismus.
Kein Illusionskino also in dem
Sinne, dass die Kamera
versucht, etwas, das nicht vorhanden

ist, vorzugaukeln. Vor
diesem Hintergrund ist es auch
verständlich, dass neben
Jacques Rivette auch der Asket
des zeitgenössischen Kinos,
Jean-Marie Straub, zu den
Bewunderern von Mizoguchi zählt.

In einer Zeit, da Kinofilme
immer mehr wie ausgewalzte Vi¬

deoclips aussehen, in der eine
Inflation der optischen und
akustischen Gestaltungsmittel des
Films stattfindet, wirken
Mizoguchis Filme, zumal jene, die
inhaltlich in historischer Zeit
angesiedelt sind, ziemlich
anachronistisch. Der Zuschauer
braucht hier Zeit, um sich an
ihren Rhythmus zu gewöhnen, um
sich in diese Bilder, die sich vor
einem ausbreiten, einzufühlen,
ihrer Entwicklung beizuwohnen.
Zwar stellt der Regisseur unsere
Sehgewohnheiten nicht auf den
Kopf, schockartige Provokationen

liegen ihm fern. Es ist ein
Sehen, das in die Tiefe geht,
das auf Reflexion abzielt, das
aber in der Tiefe auch wieder
jene emotionale Komponente
zurückgewinnt, die durch die
distanzierte Haltung scheinbar
verlorenging. So wird der Weg
frei für eine Bildmagie besonderer

Art. Mizoguchis im Westen

17



Ä»1
bekanntester Film «Ugetsu mo-
nogatari» (Erzählungen unter
dem Regenmond) enthält eine
ganze Reihe solch magischer
Sequenzen. Die Geschichte
zweier einfacher Bauern auf
ihrer vergeblichen Jagd nach dem
Glück bildet den Rahmen für die
langsame Vermischung von
Realität und Phantastik, für die
poetische Vergegenwärtigung
des Schwebens zwischen
Objektivität und Subjektivität, in
der einer der Männer schliesslich

dem Geist seiner längst
verstorbenen Frau begegnet.

Zwar sind solche Einbrüche
der Phantastik in Mizoguchis
Werken eher selten, doch es ist
bezeichnend, wie er sie in

«Ugetsu monogatari» realisiert.
Das Phantastische wird nicht
mit den beispielsweise beim
Horrorfilm üblichen Techniken
erreicht, in denen der Blickwinkel

des Zuschauers durch eine
subjektive Sichtweise eingeengt
wird, sondern das Phantastische
«lagert» sich gleichsam unmerklich

in den distanzierten Bildern
ein. Überhaupt ist eine Subjekti-
vierung (die Kamera «sieht»
durch die Augen eines Protagonisten)

bei diesem Regisseur
äusserst selten. Ich erinnere
mich nur an eine einzige Stelle
in «Saikaku ichidai onna», als
die Kamera mit einer Schärfe-
Unschärfe-Verlagerung die
Ohnmacht der Heldin signalisiert.

Ansonsten dominiert eine
Kamera, die registriert, die
gestaltet, Bezüge herstellt, ohne
sich jedoch so weit zu involvieren,

dass sie einer Person
zugeordnet werden könnte. Sie gibt
die Vision des Regisseurs wieder,

nicht diejenige der
Handelnden.

Raum für Reflexion

Mizoguchis Filme erzählen
Geschichten - zweifellos. Er selbst
definierte es folgendermassen:
solche, die eigentlich nicht

möglich sein sollten, erzählt auf
eine Weise, als ob sie möglich
wären. Die Haltung, die der
Regisseur dabei einnimmt,
erscheint allerdings nicht
widerspruchsfrei, gerade in bezug auf
«seine» Frauengestalten:
einfühlsam, Anteil nehmend einerseits,

bisweilen aber auch all die
Qualen auskostend bis zur
Grenze des Sadismus. Manchmal

schimmert auch ein
Humanismus, ein Stück Utopie durch,
so beispielsweise in der
Haltung des Vaters der beiden als
Sklaven verschleppten Kinder in
«Sansho Dayu» (Der Landvogt
Dayu), die sich schliesslich auf
die Handlungsweise des Sohnes

überträgt. Und die Frage
der Beziehung von Frau und
Mann, der Geschlechter
untereinander, um die die meisten
seiner späteren Filme kreisen,
bleibt ungelöst. Mizoguchi
liefert keine Rezepte. Aber immerhin

nimmt er die Frauen mehr
als bloss wahr, er stellt sie in
den Mittelpunkt seiner Filme
und zeigt-wie kaum ein anderer

Regisseur seiner Zeit -, was
ihnen in einer männlichen
Gesellschaft widerfährt. Mizoguchis

distanzierte Bilder verhindern

allerdings weitgehend,
dass eine solche Thematik ins
Melodramatische abgleitet oder
dass seine «gekreuzigten»
Frauen in den Bereich des
Mythischen entschwinden. So
bleibt Raum für Reflexion -
auch über das Hier und
Heute.

Franz Ulrich

Sous le soleil
de Satan

(Die Sonne Satans)

Frankreich 1987.

Regie: Maurice Pialat
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/361)

Der katholische Schriftsteller
Georges Bernanos (1888-1948),
in dessen Werk Sünde, Schuld
und Gnade eine zentrale Rolle
spielen und der kompromisslos
für ein verinnerlichtes, aber
zeitnahes Christentum eingetreten
ist, und der Atheist Maurice Pialat,

für den das «Übernatürliche»
nicht existiert und der als
kompromissloser Realist des
modernen französischen Films gilt
- muss aus der Begegnung dieser

beiden grundsätzlichen Geister

nicht etwas entstehen, in
dem dereine sich durch den
andern vergewaltigt und verraten

fühlt? In derTat haben Pialat
und seine Drehbuchmitarbeiterin

Sylvie Danton den 1926
erschienenen Roman «Sous le soleil

de Satan» von Bernanos für
die Verfilmung bearbeitet (was
unumgänglich ist), haben nicht
nur seine Struktur und den
zeitlichen Ablauf verändert und
wichtige Figuren (wie den
«falschen» Schriftsteller Antoine
Saint-Marin, eine Karikatur von
Anatole France) weggelassen,
sondern haben auch die
Perspektive des Romans verändert,
indem sie das Geschehen von
einer metaphysisch-religiösen
auf eine fast ausschliesslich

18


	Gekreuzigte Frauen

