
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 23

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Visages d'enfants»

Ein Realist, der es in Hollywood
zu nichts brachte, ist der zu
Anfang erwähnte belgische Regisseur

Jacques Feyder. Enttäuscht
kehrte er nach dreijährigem
Aufenthalt 1923 aus Amerika
zurück, wo er in erster Linie
fremdsprachliche Versionen amerikanischer

Filme drehen musste.
Seine persönliche Begabung
war hier nicht gefragt.

Feyder, sich distanzierend
von der Pariser Avantgarde,
nahm schon in seinen frühen
Filmen den Realismus einer
späteren Periode vorweg. In

«Crainquebille» (1923) brachte
erden kleinen Mann als erniedrigtes

Opfer einer auf unerträglichen

Privilegien beruhenden
Welt auf die Leinwand und
brillierte in einer wirklichkeitsgetreuen

und pointierten Schilderung

des Pariser Vorstadtmilieus.

Bereits in «L'Atlantide»
(1921) war er in Teilen einem
Stroheim'schen Naturalismus
verpflichtet.

In «Visages d'enfants» (Nach
dem Tod der Mutter, 1925) - mit
Fug und Recht ein Schweizer
Film -, dem einzigen Film, dessen

alleiniger Autor er war, geht
es um die delikate Beziehung
zwischen dem zehnjährigen
Jean und seiner Stiefmutter. Vater

Pierre Amsler, Präsident des
Dorfes Saint-Luc im Wallis,
heiratete nach dem Tod seiner Frau
Jeanne Dubois, die verwitwete
Mutter der kleinen Ariette. Die
gegenseitige Annäherung und
Abstossung der neuen
Lebensgemeinschaft wird subtil,
psychologisch überzeugend und
dramatisch, aber ohne jedes
Pathos in einprägsamen,
unspektakulären Bildern erzählt.

Jean Mitry, einer der besten
Kenner des französischen Films,
hält «Visages d'enfants», neben
«Napoléon» von Abel Gance
und «Chapeau de paille d'Italie»
von René Clair, für den
bemerkenswertesten Film derfranzö-

sischen Stummfilmproduktion
der zwanziger Jahre. Nur hat er
unrecht, wenn er den Film mit
französisch apostrophiert (vgl.
Hervé Dumont, Geschichte des
Schweizer Films, 1987, S.78ff.).

Die Initiative ging von den
Lausanner Produzenten Dimitri
de Zoubaloff und Arthur Porchet
aus, die Feyder, den damals an-
gesehendsten Regisseur
französischer Zunge, mit der
Ausarbeitung des Drehbuches und
der Regie beauftragten.
Produktionsfirma war die Lausanner
«Mundus Film».

Von Feyder stammt folgendes
doppeltes Paradoxon: «Nur der
Film ist wahrhaft international,
der vor allem national ist, in
dem man ein bewegtes Zeugnis
von der Lebensweise des
betreffenden Volkes findet.» Doppelt

paradox, weil Feyder seine
unverkennbaren, geografisch
genau situierten Filme als
Internationalist mal in Frankreich,
der Schweiz, Österreich,
Deutschland oder Amerika
drehte.

Diametral entgegen stehen
Feyders Theorie vom «authentischen

Internationalismus» die
kosmopolitischen Komödien
Lubitsch' und die Fantasy-Filme
mit Fairbanks, die im Hollywood
der zwanziger Jahre die Norm
dieser Genres festigten.

Martin Schlappner

jpg Si le soleil ne

O revenait pas

Schweiz/Frankreich 1987.

Regie: Claude Goretta
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/360)

Für seinen zweiten Film nach
einem Stoff von Charles Ferdinand

Ramuz hat Claude Goretta
einen Roman gewählt, derwe-
niger verbreitet ist, «Si le soleil
ne revenait pas», 1937 erschienen.

Setzt man den neuen Film
in Vergleich zu der frühen Adaptation,

zu «Jean-Luc persécuté»,
der 1961 für das Fernsehen in
Genf und andere frankophone
Anstalten entstanden war, so
wird man ermessen, welch weiten

Weg Claude Goretta seither
gegangen ist. Und das nicht
einzig in einem allgemeinen
Sinn, insofern er eben ein
Meistergeworden ist und sich un-
missbar in die Filmszene unseres

Landes eingeschrieben hat,
sondern spezifisch im Umgang
mit dem Werk des grossen
Waadtländer Schriftstellers.

Der filmische Umgang mit
Ramuz ist schwierig, und er
wird dadurch nicht einfach
leichter, dass der Schriftsteller
stilistisch vom Kino, vom
Stummfilm, im Sinn einerTech-
nik der Montage stark beein-
flusst ist: und leichter auch nicht
dadurch, dass Ramuz am Kino
stets grosses Interesse, ja aktive
künstlerische Teilnahme an ihm
bezeugt hat. Er hat nicht nur die

18



Zûûhimm,
ersten Adaptationen seiner
literarischen Vorgaben, «Rapt»
(1933) von Dimitri Kirsanow,
gedreht nach dem Roman «La
séparation des races», und «L'or
dans la montagne» (1938) von
Max Haufler, gedreht nach «Fa-
rinet ou la fausse monnaie»,
gebilligt, an beiden hat er tatsächlich

mitwirkend teilgenommen,
sei es, wie bei Kirsanow
(anfangs der dreissiger Jahre), als
Komparse, sei es, wie dann bei
Haufler, als kritischer Begleiter
der Arbeit am Drehbuch.

Was die Adaptation der Texte
Ramuz' so sehr erschwert, ist
dessen Sprache, ist die Gewalt
ihrertönenden Visionen, die
Fülle ihrer klangvollen Bilder:
Da wird immer, wie anders
jeweils diese Sprache im Film
angegangen wird, eine Diskrepanz
aufklaffen. Kirsanow hat den
Zugang über das lyrische Pathos
seineram sowjetischen Stummfilm

erprobten Bilder gesucht:
Haufler seinerseits hielt sich, die
Tat Farinets als eine Möglichkeit

des zivilen Widerstands gegen
die gesellschaftlichen Normen
und die repressive Ordnung
deutend, an einen poetischen
Realismus, wie er in seiner Zeit
vor allem im regionalen Film
Frankreichs zu beobachten
gewesen ist. Und Claude Goretta,
als er anfangs der sechziger
Jahre im Rahmen eines Projektes,

das insgesamt fünf Romanen

von Ramuz galt, das Frühwerk

«Jean-Luc persécuté»
aufgriff, glaubte dem Bildschirm es
schuldig zu sein, die Erzählung
szenisch aufzusplittern, neben
den Dialog einen von einem
Erzähler gesprochenen Begleittext
sowie für die Hauptfigur noch
einen inneren Dialog ansetzen
zu müssen: So entstand, zusammen

mit den poetisch zwar
einfühlsamen, jedoch kalligraphisch

verschnörkelten Bildern
eine formale Instrumentierung,
die zu unterschiedlich war, als
dass sie dem grossen Text des
Vorbildes hätte standhalten
können.

Nun ist das in «Si le soleil ne
revenait pas» - dem zehnten
Film übrigens nach einem
Roman von Ramuz - ganz anders
geworden: Claude Goretta hat
sich zum Erzähler entwickelt,
der das Schrittmass des
epischen Ganges meistert; der für
den plastischen Sprachklang
der Vorlage ein Äquivalent in

der Dauer der einzelnen
Bildeinstellung, in der währenden
Bewegung innerhalb einer Einstellung,

in den ausgedehnten
Sequenzen sucht: der die Einfühlung

besitzt, mit der Kamera
nicht nur Weiten auszuschreiten,

die Landschaft hier des
winterlichen Tales, in dem die
Geschichte spielt, sondern Tiefen

auch, die Hintergründe der
Gesichter jener Menschen, die
Träger und Opfer in dieser
Geschichte sind. Und er hat, was
an Claude Goretta zwar nicht
gänzlich neu ist und was ihm
bei früheren Filmen bereits
Skepsis eingehandelt hat, den
erzählerischen Mut zur Lang-

19



samkeit, zu einer Bedächtigkeit,
die manchmal den Anschein
erweckt, als käme die Handlung
zum Stillstand. Aber Film, insofern

er Bewegung ist, kann ja
keineswegs nur Bewegung im
Fortschreiten sein, sondern ist
immerauch, und da nun gelingt
ihm geistige Tiefe, Bewegung
nach innen, in die Gesichter, in
die Gebärden von Menschen.

Die Handlung ist nicht reich
an Ereignissen, aber gross ist
ihre Vielfalt an Verhaltensweisen:

Ein greiser Mann,
Kräutersammler und Naturheiler im
Dorf, verkündigt, dass im Frühling

1937, am Tag, für den nach
dem Kalender ihre Wiederkehr
angesagt ist, die Sonne nicht
mehr am Himmel aufsteigen
werde. Das Dorf, das Tal, die
Berge, die Welt ringsum werden
in ewiges Eis verwandelt, die
Menschen vom Schweigen und
von der Kälte ausgelöscht. Das
stiftet im Dorf Unruhe, und
diese ist umso schrecklicher, als
die Siedlung abgelegen im
hintersten Tal liegt, im Winter ein
Zugang kaum möglich ist, die
Berge, hinter denen die Sonne
vermutet wird, nicht erstiegen
werden können: Die Dunkelheit,
die den Winter über immer
herrscht, wird also für immer
dauern. Das Ende der Welt
erwartend, verlieren sich die Männer

und Frauen in Verzweiflung,
und Zwietracht kommt auf, Hass
treibt viele um, und die Angst
stachelt die Raffgier an. Aber
nicht alle handeln sie bös, nicht
alle kehren ihren Kleinmut nach
aussen, nicht alle vergraben
sich in Lust am Untergang. Die
Sonne wird wiederkehren,
davon sind einige überzeugt, und
für sie spricht Isabelle (Catherine

Mouchet), die junge, eben
verheiratete Frau, deren Mann
zwar zu den Verzagenden
gehört, den sie zu ihrem Leid denn
auch nicht von ihrem Glauben
an die Wiederkehr zu überzeugen

vermag. Der Sonne gilt
Isabeiles Jubel, als sie über dem

Bergkamm wieder hervorsteigt.
Das Ende der Welt, weil des
Lebens, kommt einzig für den
greisen Propheten, der in eben
dieser Stunde stirbt.

Es leuchtet ein, weshalb
Claude Goretta diesen Roman
für seinen Film aufgegriffen hat:
Hier konnte er sich, wie er das
schon einmal, in «La mort de
Mario Ricci» (1983) getan hatte,
Ausdruck verschaffen für das
Katastrophengefühl der
zeitgenössischen Endzeitstimmung,
für die Angst einer Generation,
die keine Zukunft mehr vor sich
zu haben meint: und gleichzeitig

gibt ihm dieser Stoff die
Gelegenheit, den Ausdruck für die
Zukunftserwartung zu gestalten,
die es dennoch gibt, für den
Glauben, dass es Leben immer
geben wird. Auf den Grund
angesprochen, weshalb er gerade
diesen einen Roman ausgesucht

habe, gibt Claude Goretta
zur Antwort, dass im Werk von
Ramuz, in der schweizerischen
Literatur der letzten paar
Jahrzehnte gemeinhin eine Dunkelheit,

ein Lebensschmerz sich
ausbreite, dem nur vereinzelt
Optimismus entgegenstehe.
Und ein Roman, der mit
Optimismus bis zum Rand angefüllt
ist, sei eben «Si le soleil ne
revenait pas».

Lebenswille ist indessen nicht
schlicht biologische Kraft, der
Optimismus gälte wenig, würde
er nicht aus der Tiefe gespeist,
durch die Liebe, zu welcher,
ihrer ganzen Natur nach, vor allem
eben die Frauen fähig sind. Es

gibt in «Si le soleil ne revenait
pas» einige Liebespaare, zwei
unter ihnen indessen ragen
heraus: Das alte Paar, den Tod
ohnehin erwartend, das ihm in

Harmonie entgegenblickt,
gestärkt von der sakramentalen
Würde ihrer Bindung, und diese
beiden Alten sind es denn auch,
denen die Gabe zuwächst, das
Gute dennoch zu tun. Und es
gibt die junge Isabelle, die von
der Trauer zwar nicht verschont

wird, möchte sie doch ein Kind,
das ihr Mann, der Zaghafte und
Verzweifelte, ihr versagt. Die in
ihrer Liebe aber nicht nachlässt.
mit eben dieser Liebe in Bann
zieht, Zögernde stark macht:
eine Strahlung ist um sie her,
die mehr und mehr sich entfaltet

in die Herzen der anderen.
Es wäre nun völlig abwegig,

und dennoch trifft man auf dieses

bequemliche Urteil, es
handle sich bei diesem Film,
nur weil er im Gebirge spielt, in

einem abgelegenen Dorf und
unter Bauern, um einen Heimatfilm.

Was klar hervortritt, ist die
Tatsache vielmehr, dass das
Dorf, so eng der eine auf den
anderen angewiesen ist, so
selbstverständlich, wie es scheinen

könnte, Heimat nicht ist. Für
Claude Goretta ist auch hier
wieder, wie schon in «La mort
de Mario Ricci», das Dorf ein
Ort des Zerfalls von Gemeinschaft,

nur dass jetzt, und das
ist ein Schritt weg von jenem
früheren Pessimismus, auch
Rettung möglich ist. Man
könnte sogar sagen, dass, deutet

man Inhalt und Sinn dieses
Films, ein Stück Utopie
zurückgekehrt ist.

Den alten Kräutersammler
spielt Charles Vanel. selber
95 Jahre alt und gewillt, mit dieser

Rolle seine letzte in seinem
langen Leben als Schauspieler
gespielt zu haben. Dass es diesen

Alten gibt, diesen Eigensinnigen,

dessen Schädel noch
mächtiger geworden zu sein
scheint, seit das Haar schütter
um ihn anliegt, und dessen
Augen, eingesackt in tiefe Fleischwülste,

ganz aus dem Inneren
zu brennen scheinen, das wird
wohl auch ein Anlass für Claude
Goretta gewesen sein, diesen
einen Roman Ramuz' zu
adaptieren: Mit ihm jedenfalls hat er
dem Veteranen, der immer ein
grosser Charakterdarsteller war,
ein Denkmal gesetzt.

20



zam*t—
Franz Ulrich

The Prayer
for the Dying
(Auf den Schwingen
des Todes)

Grossbritannien 1987.

Regie: Mike Flodges
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/358)

Für die Irisch-Republikanische
Armee (IRA) verüben die Terroristen

Martin Fallon (Mikey
Rourke) und Liam Docherty
(Liam Neeson, bekannt geworden

in «Lamb») einen
Sprengstoffanschlag auf einen Konvoi
der englischen Armee. Im letzten

Moment überholt ein Schulbus

voller Kinder die Armeewagen

und wird von der IRA-Mine
zerfetzt. Das entsetzliche
Geschehnis bringt Fallon, an dessen

Händen das Blut zahlreicher
Terroropfer klebt, völlig aus der
Fassung. Es ekelt ihn vor sich
selbst, er will aussteigen,
endgültigen Schluss machen mit
der brutalen Gewalt und dem
Morden auf Bestellung. Ersieht
den Sinn dieser Verbrechen im
Dienst einer «höheren Sache»
nicht mehr ein. Heimlich setzt er
sich nach London ab und taucht
dort unter.

Dieser Entschluss macht Fallon

vom Jäger zum zweifach
Gejagten. Einerseits ist ihm die
Polizei auf den Fersen, andererseits

die IRA, die in ihm einen
potentiellen Verräter sieht.
Docherty, mit dem Fallon jahrelang
zusammengearbeitet hat, wird
nach London geschickt, um den
profiliertesten IRA-Killer
zurückzuholen oder zu liquidieren.
Wenn Fallon den Kopf aus der
Doppelschlinge ziehen will.

muss er sich ins Ausland absetzen.

Dazu braucht er einen Pass
und Geld. Beides stellt ihm Jack
Meehan (Alan Bates) in
Aussicht, ein Gangsterboss, der
sein kriminelles Imperium aus
Prostituierten- und Rauschgiftring

mit der gutbürgerlichen
Fassade eines Bestattungsunternehmens

tarnt. Meehans
Preis: Fallon soll ihm zuerst
einen Konkurrenten aus dem
Wege räumen.

Da Fallon keinen andern Ausweg

sieht, erklärt er sich zu dem
blutigen Handel bereit. Auf
einem Friedhof, wo das Opfer das
Grab seiner Mutter besucht,

schiesst ihm Fallon eine Kugel
in den Kopf. Der Mord aber hat
einen Augenzeugen: den Pfarrer
Da Costa (Bob Hoskins) der
zum Friedhof gehörenden
Kirche, derwiederum von einem
Spitzel Meehans gesehen wird.
Da der Priester der Polizei
gegenüber Fallon als Killer identifizieren

kann, muss er mundtot
gemacht werden. Aber Fallon
ist es ernst damit, nach dem
erzwungenen letzten Auftragsmord

mit dem nicht endenwollenden

Kreislauf des Tötens und
der Gewalt ein Ende zu machen.
Als irischer Katholik weiss er ein
anderes Mittel, um den Priester

Mikey Rourke in «The Prayer
for the Dying».



fess» m.

zum Schweigen zu bringen: Er

beichtet Da Costa das Verbrechen.

Das Beichtgeheimnis
versiegelt dem Priester die Lippen.

Fallon glaubt, mit dieser List
sich selbst vor Da Costa und
diesen vor Meehan schützen zu
können. Aber Meehan duldet
keine Mitwisser: Sowohl Fallon,
der sich bis zur Flucht ins Ausland

bei einer der Prostituierten
Meehans verstecken kann, als
auch Da Costa sind Risiken, die
beseitigt werden müssen. Die
Geschehnisse nehmen ihren
unabwendbaren Lauf. Fallon
besucht mehrmals Pfarrer Da
Costa, teils weil er ihn vor Meehan

schützen will, teils wegen
der Gespräche mit ihm, wobei
Da Costa hartnäckig versucht,
Fallon zur Reue und Einsicht zu
bewegen, teils wegen Da Co-
stas blinder Nichte Anna
(Sammi Davis), die dem Priester
den Haushalt führt und in der
Kirche die Orgel spielt.
Zwischen der Blinden und dem Killer

entwickelt sich eine scheue,
zarte Liebesbeziehung.

Inzwischen wurde Fallon von
Docherty und dessen Begleiterin,

die ihm die IRA als Aufpasserin

mitgegeben hat, aufgespürt.

Bei einem Treffen weigert
sich Fallon, mit Docherty nach
Irland zurückzukehren, obwohl
er um die tödlichen Konsequenzen

für beide weiss. Aber
Docherty bringt es nicht über sich,
seinen langjährigen Gefährten
auf der Stelle zu liquidieren,
worauf er (Docherty) von seiner
Begleiterin hingerichtet wird.
Meehan seinerseits setzt da Costa

unter Druck, will dessen
Schweigen damit erkaufen,
dass er ihm Geld für die
Renovation der Kirche in Aussicht
stellt. Aber der Pfarrer will nicht
erpressbar werden und weist
Meehans schmutziges Geld
zurück, worauf dieser die
Gewaltschraube ein Stück weiter dreht
und Da Costas Kirche von Rowdies

demolieren lässt.
In Abwesenheit des Pfarrers

verbringt Fallon die erste
Liebesnacht mit Anna. Als er
weggegangen ist, dringt der
psychopathische Bruder Meehans
ins Pfarrhaus ein, um sich an
Fallon, der ihn vor der erwähnten

Prostituierten gedemütigt
hat, zu rächen und auch einmal
«eine Blinde zu haben». Beim
Vergewaltigungsversuch wird er
von Anna mit einer Schere
erstochen. Als Fallon, durch den
in der Nähe parkierten Meehan-
Wagen misstrauisch geworden,
zu Anna zurückkehrt, lässt er
diese glauben, der Unhold habe
sich davon gemacht. Die Leiche
fährt er in Meehans
Bestattungsfirma und lässt sie im Ofen
verschwinden.

Im letzten Akt des Dramas
kommt es zu einer Art
Showdown. Meehan lässt Fallon

durch die Prostituierte, bei
der er sich versteckt hält, in eine
Falle locken, indem er die von
ihm abhängige Prostituierte
dadurch erpresst. dass er ihr Kind
als Geisel nimmt. Zur selben
Zeit geht Meehan mit einer
Bombe zur Kirche, zwingt Da
Costa und Anna, mit ihm auf
den Kirchturm zu steigen, wo er
sie fesselt und den Zeitzünder
der Bombe einstellt. Und während

die Bombe noch tickt,
erscheint Fallon, der Lunte gerochen

hat und der Falle entkommen

ist, befreit die beiden
Gefesselten und zwingt Meehan,
mit ihm zusammen auf die
Explosion zu warten. Diese zer-
reisst Meehan, während Fallon
ins Kirchenschiff hinunter stürzt.
In den Armen des Pfarrers gibt
er ein Zeichen der Reue und
stirbt in Frieden. Während die
Kirche in Schutt und Asche fällt,
kommt die Begleiterin Docher-
tys in der letzten Einstellung ins
Bild: Hätte derTod Fallon nicht
erlöst, wäre er ihr zum Opfer
gefallen.

Mit dieser bewusst ausführlichen

Inhaltsangabe soll gezeigt
werden, dass dieser englische

Thriller sich nicht einer simplen,
eindimensionalen Story bedient,
sondern verschiedene Elemente
zu einem vielschichtigen
Geschehen verknüpft. Allerdings
geht es dem Film nicht um eine
Ausleuchtung des historischen,
sozialen, religiösen, kulturellen
oder politischen Hintergrundes
des Nordirlandkonfliktes. Er
konzentriert sich ganz auf die
Figuren der Handlung, auf ihr
Innenleben und die Verstrickungen,

durch die sie an den
Teufelskreis der Gewalt und des
Todes gefesselt sind.

Die Figuren dieses Dramas
sind (fast) alle doppelbödig bis
mehrschichtig angelegt. Martin
Fallon ist ein desillusionierter
Killer, derden Glauben seiner
Kindheit und die politische
Überzeugung des Terroristen,
die seine Taten motiviert hatte,
verloren hat. In einem Kampf
zwischen zwei Gegnern, von
denen jeder den absoluten Sieg
um jeden Preis erringen will, hat
ersieh bedingungslos auf die
Seite des einen geschlagen.
Der sinnlose Tod der Schulkinder

hat ihn aufgeschreckt, hat
sein noch nicht ganz abgestorbenes

Gewissen geweckt. Um
diesen Preis lohnt sich der
Kampf nicht mehr. Jetzt will er
mit dem Töten aufhören,
aussteigen, umsteigen. Aber ohne
Halt und Ziel lohnt sich für ihn
auch das Leben nicht mehr. Er
lässt sich in eine Sehnsucht
nach dem Tode treiben, von
dem er die Befreiung von der
Qual seiner Existenz erhofft. Aus
dem verschütteten Grund seines

Wesens steigt eine Sanftmut

empor, um derentwillen ihn
Anna liebt. Mikey Rourke
verleiht dieser zwiespältigen Figur
trotz einiger schauspielerischer
Manierismen und Mätzchen
eine erstaunliche
Überzeugungskraft.

Eindrücklich ist auch die
Leistung Bob Hoskins, derden
einfachen Priester Da Costa mit
dem untersetzten, gedrungenen

22



ZOTl.
Körperbau spielt. Da Costa ist

gewissermassen das alter ego
von Fallon, der bessere Teil seines

Gewissens. Bevor er Priester

wurde, war Da Costa Soldat
gewesen. Auch er hat Gewalt
angewendet, hat getötet. Ihm ist
der Ausstieg gelungen, er hat
ein anderes Dasein begonnen,
um für innere, geistige, religiöse
Werte zu leben. Unermüdlich
versucht er, in Fallon Reue zu
wecken, damit er Vergebung für
seine Verbrechen erlange und
einen Weg finde aus der
Ausweglosigkeit seiner Existenz.

Weit problematischer ist die
Gestalt des eigentlichen
Bösewichts geraten. Meehan ist in
ärmlichen Verhältnissen
aufgewachsen, seine Mutter war
Putzfrau und wenn sie keine
Arbeit hatte, musste sie ihre Kinder

durch Prostitution ernähren.
Indem Meehan in der Maske
des angesehenen Bürgers und
Unternehmers skrupellos ein
Imperium des Verbrechens
aufbaut, nimmt er Rache für das
seiner Mutter und ihm in der
Kindheit angetane Unrecht.
Diese Begründung würde zwar
zu seiner psychologischen
Charakterisierung durchaus genügen,

aber das Drehbuch hat ihn
zu seinem Sozial- und
Mutterkomplex noch mit einem
psychopathischen jüngeren Bruder,
für den er sich verantwortlich
fühlt, und mit einem grausamen
Sadismus geschlagen: Einen
Angestellten, der eine arme alte
Frau übers Ohr hauen wollte,
lässt er, wegen der Erinnerung
an seine eigene Mutter,
buchstäblich an eine Wand kreuzigen.

Anstatt die allzu vielen
negativen Elemente dieses
Charakters nach bester Manier
britischen Understatements etwas
zurückzunehmen, pointiert Alan
Bates diese Psychotricks zusätzlich

und lässt dadurch Meehan
nicht etwa in die Nähe des
Dämonischen, sondern der Karikatur

geraten.
Mikes Plodges hat die Ge¬

schichte Martin Fallons mit viel
Gespür für die richtige
Atmosphäre und die richtige Dosierung

zwischen geruhsamen und
aktionsgeladenen Szenen inszeniert.

Entstanden ist ein zünftiger

Thriller, der streckenweise
sehr spannend ist und derzu
fesseln vermag. Thematisch
erinnert er an Carol Reeds «Odd
Man Out» (1947, Jagd nach
einem IRA-Ausgestossenen) und
Flitchcocks «I confess» (1953,
Beichtgeheimnis). Noch näher
aber steht «A Prayer for the
Dying» den Romanen Graham
Greenes. Auch dieser hat im
trivialen Genre des Thrillers immer
wieder Werke geschaffen, in
denen es um die christliche
Heilsbotschaft, um Schuld,
Vergebung und Gnade geht, deren
jeder Mensch, auch der schuldigste

teilhaftig wird, so er sich
schuldig bekennt und Reue
zeigt.

Um diese Botschaft geht es
auch in «A Prayer for the Dying»,
der einmal mehr zeigt, dass
auch im sogenannten Trivialfilm
die Behandlung spiritueller Themen

durchaus möglich ist. Nur
hat dies hier einen Haken: Mikes

Hodges übertreibt manchmal

arg, operiert mit dem
Vorschlaghammer, wo ein kleiner
Wink durchaus genügt hätte.
Das beginnt schon bei den
Parallelen bei den Personen (z. B.

Fallon-Da Costa: zum
Mutterkomplex von Meehan kommt
auch noch jener des auf dem
Friedhof ermordeten Konkurrenten:

Fallon ist zufällig auch noch
ein geradezu begnadeter
Orgelspieler, wodurch der Kontakt zu
Anna leichter fällt usw.), setzt
sich bei der Häufung
«sprechender» Charaktereigenschaften

fort (bei Meehan wurde das
schon aufgezeigt: die Blindheit
Annas, durch die sie nicht auf
Fallons Äusseres angewiesen
ist, sondern direkt seine Seele
«schaut») und gipfelt in überzogener

Symbolik: In der Szene, in
der Fallon dem Pfarrer den

Bankrott seines Lebensinhaltes
zu erklären sucht, steht Fallon
hoch auf der Kanzel, während
Da Costa unter ihm in einer
Kirchenbank sitzt.

Am dicksten aberträgt Hodges

in der Schlusssequenz auf:
Der Sturz vom Kirchturm durchs
Dach hinunter in die Kirche wird
durch ein im Schiff hängendes
riesiges Kreuz gebremst, an
dessen Corpus sich Fallon
einen Moment klammern kann. Er
fällt dem Heiland gewissermassen

direkt in die Arme... Es sind
solche Übertreibungen und
Grobschlächtigkeiten, die diesen

Film in die Nähe blosser
Kolportage drängen und ihn um
seine Glaubwürdigkeit und
Verbindlichkeit bringen.

Verena Berchtold

Lord of the Dance

(Der Herr derTänze)

Frankreich/Tibet/Nepal 1985

Regie: Richard Kohn
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/354)

Tibetischer Buddhismus, Tan-
trismus - das Thema erinnert an
einen anderen Film, der letztes
Jahr zu sehen war: an Clemens
Kubys «Das alte Ladakh»
(ZOOM Nr.2/87). Erzeigte in
jenem Dokument aus dem West-
Himalaya den Lebensraum der
Bevölkerung des Hochlandes
und ihren spirituellen Führer,
den Geshe. Dieser lebt in seiner
Klause, aber mit ihnen, zieht
sich nur in den Wintermonaten
zur Meditation auf den Berg
zurück oder besucht zu hohen
Festtagen das Kloster.

Dass derTantrismus noch
andere Ausprägungen kennt, zeigt
Richard Kohn in «Der Herr der
Tänze» (Ursprünglicher Titel :

23



«Destroyer of Illusion»; KB

86/317). Zeigt Kuby den
(rechtshändigen) spirituell ausgerichteten

Tantrismus, so leben bei
Kohn die rotgekleideten Mönche

zweier nepalesischer
Klöster im Everest-Gebiet mehr
dem magisch geprägten
(linkshändigen) Tantrismus, und zwar
weitgehend losgelöst von ihrer
Umgebung.

Der ursprünglich in Indien
entstandene Tantrismus
unterscheidet sich von den anderen
Formen des Buddhismus durch
die starke Betonung der körperlichen

und materiellen Komponente.

Ausser in der Darstellung
verschiedener Formen der
gleichen Religion unterscheiden
sich die beiden Filme auch im
Ansatz.

In Ladakh ist der Buddhismus
seit fast 2000 Jahren verwurzelt
und bildet, mehr als im Westen
heute denkbar, Grundlage für
den Alltag und das kulturelle
und gesellschaftliche Selbstverständnis.

Die im benachbarten
Tibet gewachsene Form des
buddhistischen Tantrismus (Ru-
yin-ma-pa, d. h. Die Alten
genannt) kam erst vor weniger als
30 Jahren nach Nepal, 1959
nämlich, als China dem feudalistisch

entwickelten «Kirchenstaat»

im Tibet ein Ende setzte
und die meisten der überaus
zahlreichen und vermögenden
Klöster stillegte.

Mit den Mönchen oder
Lamas kamen auch Sherpas und
Bauern, an deren kargem Leben
sich auch heute nichts geändert
zu haben scheint, nach Nepal.
So bestehen dort Klöster weiter,
die ausser der religiösen auch
eine weltliche Funktion haben,
indem sie Alte und Bedürftige
vom Kindesalter an aufnehmen
und betreuen. Ähnlich wie Kuby
lebte auch derTibetologe Kohn
mehrere Jahre im Gebiet seines
späteren Films. Er Hess sich
offenbar persönlich auf das
Klosterleben und den tantrischen
Buddhismus ein. Dadurch und

durch die distanzierte, selten
voyeuristische Kameraführung
wirkt der Film nicht aufdringlich,
sondern lediglich beobachtend.
Kreuzt sich der Blick eines
Mönchs mit dem der
Zuschauer, so ist keine Ablehnung
zu spüren; eher nimmt dieser
gelassen die Tatsache an, dass
ein Europäer mit einer
Maschine an diesem Ritual
teilnimmt. Kameras und zusätzliche,

wenn auch diskrete
Beleuchtung müssen sich in dieser
auf Handbetrieb eingestellten
Umgebung seltsam genug
ausgenommen haben.

«Wenn ein Geist rein ist, ist
jeder ein Buddha; wenn ein
Geist nicht rein ist, ist alles
gewöhnlich», so ein Mönch zu
Beginn des Filmes. Kommentare
werden übrigens immer aus
dem Off gesprochen, nie
lippensynchron. Was der Soundtrack

lückenlos aufnimmt, ist
einzig das Ritual und seine
Vorbereitung, die gemurmelten
Mantras.

Um also rein zu werden für
das Mani-Rimpu-Fest, das Fest
der Erleuchtung, braucht es
lange und intensive Vorbereitung.

Zwei Wochen gelten der
Meditation, dem Einüben der
Tänze und der Herstellung des
Mandalas, das im Mittelpunkt
des Rituals stehen wird, sowie
anderer magischer Figuren.

Dokumentarisch genau zeigt
der Film diese Vorgänge, um
hin und wieder über den
Klosterhof zu schweifen, lachende
Kinder oder den wedelnden
Hund einzufangen. Das Bild
herrscht vor, die Begleitgeräusche

fliessen ein. - Geist, Körper

und Sprache werden ganz
in den rituellen Akt eingehen;
das ist das Prinzip des Tantrismus.

Möglich ist dies nur durch
jahrelange Übung: Gewöhnung
des Körpers an die Gesten, die
Sprache durch Mantras, den
Geist durch Meditation. Kohn
schenkt sich diese
Hintergrundkommentare; überhaupt geht er

Tantra-Mönche bereit zum
Anstimmen des Mani-Rimpu-Ri-
tuals in «Lord of the Dance».

mit Kommentaren äusserst
sparsam um; sie werden nach
absoluter Notwendigkeit eingesetzt.

Er konzentriert sich ganz
auf die Feierlichkeiten und ihre
Vorbereitung zum jährlichen
Ritual in den beiden Klöstern.

An einem klaren Herbsttag
stimmen junge Mönche vor
dem Kloster Trompeten und
Muschelhörner an, deren Klang
- von der Kamera mitverfolgt -
den ganzen Kreis der Himalaya-
gipfel durchmisst. Sie rufen den
Beginn des Mani-Rimpu-Rituals
aus. Von derTotale der Berge
geht die Kamera zurück auf das
Kloster, und holt aus der Halbtotalen

die Mönche mit den
Muschelhörnern bis zur Nahaufnahme

heran.
Mittelpunkt des tantrischen

Festes ist das Mandala, uralte
Symbole genau festgelegter

24



Formen und Farben. Es wird
auch im Film zum Mittelpunkt;
immer wieder begegnen wir
ihm, bei der Herstellung in der
Totalen bis zur Supergrossaufnahme

des Details. Gefilmt worden

ist sie, wohl mit Schulterkamera,

unaufdringlich und trotzdem

in ruhiger Linie vom
Gesamten bis ins Detail gehend.

Das Mandala (das Wort
drückt, nach Edward Conze,
lebhaftes Verlangen, Sehnsucht
und Zweckbetontheit aus und
ist dem althochdeutschen Wort
Minne verwandt) soll den Stuhl,
den Ehrenplatz für den erwarteten

Gast, den Gott, bilden.
Früher wurden die Mandalas

aus gemahlenen Edelsteinen
gebildet; der Reichtum jener
Klöster lässt sich erahnen.
Fleute ist es gemahlener Sand,
den der Meister mit unendlicher
Sorgfalt und höchster psychischer

und physischer Konzentration

in die gewünschten
Formen plaziert. Seine Arbeit wird
vom Lama gesegnet; sie dauert
fünf Tage.

Die andere zentrale Gestalt
des Rituals ist der Lama Trulshig
Rinpoche; er gilt als Wiedergeburt

bedeutender tantrischer
Persönlichkeiten der letzten
1000 Jahre.

Wie das Wachsen des
Mandalas wird auch das des Mondes

stetig beobachtet. Bei
Vollmond findet das Mani-Rimpu-
Ritual statt. Jetzt kommen aus
den umliegenden Tälern die
Pilger, Sherpas und Bauern mit
ihren Familien, um sich von
Rinpoche segnen und das Ritual
auf sich wirken zu lassen. Dieser

Tag wird in seiner ganzen
Pracht gezeigt. Mindestens zwei
Kameras fangen das Leben im
Klosterhof ein. Sie schwenken
über die Pilger, holen eine
Gruppe und Einzelne heran,
lassen sie in Ehrfurcht vor Rinpoche

den Kopf senken. Mit dem
Fest hat sich der Rhythmus des
Filmes geändert. War er vorher,
wie die Stimmung im Kloster,
getragen, meditativ, belebt nur
auf derTonspur durch die
durchdringenden Hörner, und

scheppernden Tschinellen, so
ist er jetzt lebhaft, ausgelassen.
Er geht mit den Tänzern mit.
Diese treten erst als böse Geister

auf, alte hinduistische Götter

wie Kali oder Durga, aber
auch die Bon-Götter der
Naturreligion der Tibeter sind dabei.
Die Geister mit den furchterregenden

Masken verheissen
Erlösung. Die Gesichter um den
Klosterhof sind gespannt, die
Kinder halb belustigt, halb
erschreckt. Dazwischen
Nahaufnahmen der Tänzer, die mit dem
göttlichen Geist selber Gott
geworden sind, keine Rolle spielen,

sondern bis ins Innerste zu
sein scheinen, was sie darstellen.

Grossaufnahme einer Hand
im Gestus, eines stampfenden
Fusses mit buntem Hosenbein.

Dem Dämonentanz folgt der
Tanz des grossen Beschützers,
der allgemeine Teil des Festes
ist nach über zehn Stunden zu
Ende. Zum Fest des Feuergottes
am nächsten Tag, das auf das
indische Hindufest Agni zurückgeht,

sind nur wenige Bauern
geblieben. Sie sind ebenso
unvermittelt gegangen, wie sie
gekommen sind.

Danach ist Mani-Rimpu
beendet. Die Symbole werden
mit der gleichen Ehrfurcht vom
Sockel gehoben, mit der sie am
Anfang des Festes dort Platz
gefunden haben. Trulshig Rinpoche

erweist dem Mandala die
letzte Ehre, dann wird der Sand

sorgsam in ein Gefäss gewischt
und anschliessend im Fluss den
Schlammgöttern übergeben.
«Selbst Wahrheit ist nur ein
Floss, um den Fluss des Lebens
zu überqueren; dann lässt man
es zurück.»

«Der Herr derTänze» gilt,
nach seiner Fertigstellung 1985
auch von den Mönchen gebilligt,

bereits als ethnologisch
wichtiges Dokument einer
hochentwickelten Spätform der
Weltreligion Buddhismus. Seit
langem fehlt dieser Religion der
nötige Rückhalt der Bevölke-

25



rung. Der Film gibt darüber
keine Auskunft. Zwar wird
erwähnt, dass früher 20 Prozent
der Bevölkerung das Klosterleben

wählte. Warum dies
geschah - dass bei den kargen
Lebensbedingungen des Hochlandes

und den von mächtigen
Lamas verlangten Abgaben die
Wahl nicht ausschliesslich
religiöse Gründe gehabt haben
kann - entzieht sich der Analyse.

Es versteht sich von selbst,
dass ein Film nur einen
bruchstückhaften Einblick in diese
komplexe und zum Teil verin-
nerlichte Religion geben kann;
er ist ja lediglich imstande,
optische und in noch geringerem
Masse akustische Momenteindrücke

zu übermitteln.
Um dem Anspruch eines

Dokuments zu genügen, gehörte
allerdings der gesellschaftliche
Kontext dazu; der Buddhismus
versteht sich ja durchaus als
ganzheitliche, Körper und Seele
und allen Wesen gleichermas-
sen verpflichtete Religion und
Philosophie. Das kommt
beispielsweise zum Ausdruck in

dem (dem Film entnommenen)
Ausspruch: «Kümmere Dich
nicht um Dein eigenes Glück,
wenn Du Dich um das Glück
Deines Nächsten sorgst, wird
Dir Dein eigenes zuteil». Sollte
dies also in der Pracht der Symbole

zweitrangig geworden
sein? Vor dem Hintergrund der
jüngsten Ereignisse im Tibet
müssen solche Überlegungen
eigentümlich beklemmend
wirken.

Pierre Lachat

Miss Mona

Frankreich 1986.

Regie: Mehdi Charef
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/365)

Als erstes schrieb der in Frankreich

lebende Mahgrebiner
Mehdi Charef den Roman «Le
Thé au harème d'Archimède»,
eine Geschichte aus der heutigen

Pariser Banlieue, wo zwei
junge Burschen, einer Franzose
und der andere Araber, zu
überleben trachten. Dieses Buch
verfilmte er selbst unter dem
genannten Titel (ZOOM 23/85),
und der Film kam ziemlich weit
in der Welt herum, auch weil er
sich durch Einfachheit,
Wirksamkeit, Realismus - sprich
Wahrheit-vom Gestellten und
Geschönten der meisten
französischen Filme von heute abhob.

Charefs zweiter Film «Miss
Mona» behält zweierlei von
«Thé au harème» bei. Wieder ist
das, was man die Bannmeile
nennt, der Schauplatz: jene
nach allen Seiten hin ausfransende

Rand- und Grauzone,
heisst das, zwischen der Innenstadt

von Paris und den eigentlichen

Vororten. «No Woman's
Land» sollte der Film heissen,
der Titel war dann leider schon
geschützt. Und Niemands-,
beziehungsweise «Niefrausland»
liesse sich in diesem Fall auch
als «weder Stadt noch Land»
verstehen. Zweitens dann sind
da wieder der Franzose und der
Araber, gespielt von Jean Car-
met und Ben Smail, die in dieser

Banlieue, dem Gegenstück
zu den «borgate» von Pasolinis
Rom, zu überleben trachten.

Nur wird diesmal die
Bannmeile, wo eine bröckelnde
Stadtautobahn über einen
schiffbaren Kanal hinweg und
an Staffeln monotoner «HLM»
vorbei führt, zum Niefrausland,

zum Land ohne Frauen im strikten

Sinn des Wortes. Die Miss
Mona, die dem Film schliesslich
den Titel gegeben hat, ist ein
Mann (Jean Carmet), ein Strichmann

im Berufshabitus des
Transvestiten, der in seinem
fortgeschrittenen Alter kaum
noch Kunden findet. Er redet oft
von sich im Femininum und
könnte ohne weiteres sagen,
mit den Helden Jean Genets:
«Je suis une pauvre fille - Ich
bin ein armes Mädchen.» Sein
Traum ist eine transsexuelle
Operation. Ben Smail als Samir,
der Illegale aus dem Mahgreb,
dessen erstes hohes Entgelt gut
gefälschte Papiere sind, wird
mit 30 Strichmann aus Not und
aus demselben Grund auch der
zeitweilige Geliebte Miss Monas.

So geben im Milieu von «no
woman's land» die beiden
ungleichen Kerle einander so
etwas wie Halt und leben zusammen

in einem Wohnwagen am
Kanal, wo Miss Mona sich auch
als «voyante» oder Wahrsagerin
versucht, mit kaum grösserem
Erfolg als in ihrem - bzw.
seinem - angestammten Beruf.
Zusammen mit ihrem, das heisst
seinem altersblödsinnigen Vater,

der es nicht immer begreift,
dass er «dans le pot», ins Töpfchen

statt daneben machen
muss, bilden Miss Mona und
Samir so etwas wie eine Familie.

«Quelle vie», jammert Miss
Mona ab und zu, aber es kommt
vorerst kaum einer um dabei.
Der Titelheld staffiert sich sogar,
mit feinem Humor, als Marilyn
im feinen Weissen aus und lässt
sich überm U-Bahn-Schacht
den Rock über den Scheitel
wehen.

Seine Figuren, die farbig und
echt genug wirken, hätte Charef
auch einfach vor sich hin
existieren lassen können. Eine
Geschichte wäre das vielleicht
nicht gewesen, aber vermutlich
ein Film, die treffende Beschreibung

einer bestimmten Da-

26



seinsweise innerhalb einer
sexuellen Minderheit. Stattdessen
hat sich der Autor bemüssigt
gefühlt, Miss Mona und Samir
nicht nur zu schaffen, sondern
sie in das, was man eine Handlung

nennt, zu verwickeln. Dass
sie, der Ältere, auf dem Strich
kaum noch anschafft, und dass
er, der Jüngere, seinen
Lebensunterhalt auf die Dauer anders
bestreiten möchte, leuchtet
noch ein. Dass beide in effektives

materielles Elend abgleiten,
dünkt mich schon weniger
wahrscheinlich. Dass sie sich zu
Einbrüchen und Raubüberfällen
hinreissen lassen, passt
vollends in keiner Weise mehrzu
den Charakteren. Dafür nimmt
sich Miss Mona zu weibisch
und betulich aus, während Sa-
mirzu überlegt und sensibel
wirkt. Erst wenn am Ende der
Jüngere blindlings alles riskiert,
um den Älteren vor dem Ge-
fasstwerden zu bewahren,
stimmt das Verhalten der beiden

wieder: Miss Monas
Kopflosigkeit wird gefährlich, Samir
bietet seine ganze Tollkühnheit
auf, um beiden aus der Patsche
zu helfen. Bloss mündet sein
Beistand in Mord, wenn das
denn auf die längere Sicht eine
Hilfe ist.

Ein ungleicher Film also, mit
Teilen, die dem «Thé au ha-
rème» an Direktheit und realistischer

Poesie nicht nachstehen,
wogegen andere, in der zweiten
Hälfte, vor dem klassischen
Szenaristenproblem auflaufen:
Was tu' ich jetzt bloss mit meinen

wunderbaren Figuren, wo
sie schon in die Welt gesetzt
sind, und wie entlasse ich sie
aus der Erzählung, ohne sie
durch Wegtöten, Einsperren,
Fortschicken einfach abzuservieren?

Peter Neumann

Innerspace
(Reise ins Ich)

USA 1987.

Regie: Joe Dante
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/352)

Gleich vorweg: Mit
«Innerspace» ist dem Fantasy- und
Science-Fiction-Spezialisten
Joe Dante ein spannendes,
amüsantes und technisch
brillantes Kunststückchen gelungen.

Ich wähle bewusst den
Diminutiv: denn die Story ist doch
zu oberflächlich und zu wenig
originell, als dass von grossem,
bleibendem Kino gesprochen
werden könnte. «Innerspace»
bietet gute, witzige Unterhaltung

- nicht mehr und nicht
weniger.

Originell im eigentlichen
Sinne ist Dantes Werk deshalb
nicht, weil Richard Fleischer
bereits vor 20 Jahren eine Reise
durch menschliche Blutbahnen,
Atemwege und Gehörgänge
inszenierte. («Fantastic Voyage»
1966). Damit sind wir auch
schon beim Inhalt: «Innerspace»
erzählt von einem Helden und
einem Antihelden, der schliesslich

ebenfalls heldenhafte Züge
erhält. Konkret: Airforce-Pilot
Tuck Pendleton (Dennis Quaid)
spielt bei einem revolutionären
Verkleinerungsexperiment
Versuchskaninchen. In einerTauch-
kapsel sitzend soll er auf Mikro-
bengrösse reduziert und einem
richtigen Kaninchen injiziert
werden. Der Versuch gelingt,
und Tuck landet tatsächlich mi-
kroben-klein in einer Spritze.

So weit, so gut, wenn da nicht
die obligaten Bösewichterwären.

Die haben nämlich von
dem Experiment gehört und
wollen sich zu unrühmlichem
Zwecke in den Besitz zweier
hochkomplizierter
Verkleinerungs-Chips bringen. Den einen

finden sie bei ihrem Überfall im
Forschungslaboratorium, den
anderen vermuten sie in der
winzigen Tauchkapsel. Sie
haben es deshalb auf die ominöse
Spritze abgesehen. Ein Forscher
versucht, die Katastrophe zu
verhindern und flüchtet mit der
Spritze. Er wird jedoch gestellt
und erschossen. Mit dem letzten

Atemzug gelingt es ihm
noch, die Spritze mit ihrem
wertvollen Inhalt einem unbeteiligten

Passanten in den Hintern
zu stecken.

Nun sind wir auch beim
Antihelden angelangt: Sie haben es
erraten, es handelt sich um den
unbeteiligten Passanten. Dieser
heisst Jack Putter (Martin
Short), ist Verkäufer in einem
Supermarkt, hochgradig neurotisch,

zweifelt an sich selber und
macht so ziemlich alles tolpatschig

falsch, was man(n) falsch
machen kann. Was nach dem
Spritzenstich folgt, ist ein
witzigspannendes Wechselspiel
zwischen Innenwelt und Aussen-
welt: Tuck Pendleton schaltet
sich mit seiner Tauchkapsel in
Jacks Organismus ein. Mit
speziellen Sensoren kann er mitsehen,

mithören und mitreden.
Die verwirrende, neue innere
Stimme lässt Jack noch mehr
an sich selber zweifeln als bisher.

Schliesslich kann ihn Tuck
aber mittels elektromagnetischer

Impulse von der wahren
Existenz seines neuen Innenlebens

überzeugen. Gemeinsam
gelingt es dem Paar, sich gegen
die Verbrecher durchzusetzen.
Das Happy-End sieht folgender-
massen aus: Tuck steht wieder
in voller Grösse da, und Jack hat
endlich sein Selbstvertrauen
gefunden.

Die Stärke des Films liegt
ohne Zweifel im ständigen
Wechsel zwischen der
realistisch-komödienhaft dargestellten

Aussenwelt und der
science-fiction-haften Innenwelt.

Zum Beispiel: Jack flirtet
mit einer Schönen-Tucks Kap-

27



Phantastische Reise durch das
Innere des Menschen: aus Joe
Dantes Science-Fiction-Film
«Innerspace».

sei hält dem erhöhten Blutdruck
kaum mehr Stand. Oder: Jack
küsst die Schöne - Tuck gerät in
einen gefährlichen Speichel-
Strudel. Oder: Jack verdaut -
Tuck entgeht nur mit Glück dem
Säuretod... usw.

Den finanziellen Background
für «Innerspace» lieferte Steven
Spielberg, der als ausführender
Produzent verantwortlich zeichnet.

Spielberg setzt verständlicherweise

weiter auf Joe Dante,
der mit seinem Geld bereits
«Gremlins» zu einem Grosserfolg

machte. Den technischen
Background für die
innermenschlichen Szenen besorgte

George Lucas und seine Industrial

Light & Magic, seine Firma
für optische Spezialeffekte.

Für das Gelingen der Aussen-
welt trug der begabte Komödiant

Martin Short als Jack Putter

das Wesentliche bei. Short
wurde durch seine Auftritte in

«Saturday Night Live» bekannt.
Die berühmte satirische
Fernsehsendung gilt in den USA zu
Recht als eigentliche Talentküche.

Filmkomiker wie John Be-
lushi, Chevy Chase oder Dan
Aykroyd wurden durch «Saturday

Night Live» zu Stars. Sein
Filmdebut gab Martin Short
übrigens in John Landis' «Three
Amigos», wo er zusammen mit
Chevy Chase und Steve Martin
zu sehen war.

Mit der technischen Brillanz
der Innenwelt, dem humorvollen

Martin Short und dem
gelungenen Zusammenspiel der
gegensätzlichen Sphären steht

und fällt Joe Dantes Film. Der
Inhalt allein bietet, wie gesagt,
wenig Neues. Auch die Ereignisse

in der Aussenwelt sind
keineswegs originell. Die Story
entspricht der Art moderner
Screwball-Komödien vermengt
mit etwas James-Bond-Persi-
flage. So gesehen ist Joe Dantes

Verdienst nicht allzu gross:
Er konnte sich auf Spielbergs
Geld, Lucas' Technik und Shorts
schauspielerisches Können
verlassen. Bei soviel Sicherheit
wäre schon etwas mehr
Originalität vonseiten des Regisseurs
möglich gewesen.

28


	Film im Kino

