
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 20

Artikel: Und sie drehen doch...

Autor: Bosséno, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Bosséno

Und sie drehen

doch...

Überblick über das
Filmschaffen im
frankophonen Afrika

1955 drehte der Senegalese
Paulin Soumanou Vieyra an der
Filmhochschule IDHEC den
vielbeachteten Kurzfilm «Afrique-
sur-Seine». Die Geburt des
schwarzafrikanischen Spielfilms
wird aber meist um 1962 angesetzt,

mit «Borom Sarret», dem
Kurzfilm des senegalesischen
Schriftstellers Ousmane Sem-
bène.

Seither haben sich über
250 «Besessene» (von denen
einige nicht über ihren Erstlingsfilm

hinausgekommen sind) mit
mehr oder weniger Erfolg in der
Siebenten Kunst versucht. Mehrere

hundert Filme sind entstanden,

darunter über 150
Langfilme, zum grössten Teil Spielfilme.

Das scheint wenig für
einen ganzen Kontinent und einen
Zeitraum von 25 Jahren. Aber es
ist dennoch eine beachtliche
Produktion, gemessen an den
enormen Schwierigkeiten, mit
denen in Afrika jeder Filmemacher

zu kämpfen hat.

Ein Kino ohne Publikum?

Diese Filmproduktion (zu der
auch ausgesprochen misslun-
gene Filme gehören) enthält
eine ganze Reihe erstklassiger
Werke, zum Beispiel «La Noire
de...» (1966), «Xala» (1974/
ZOOM 24/75) und «Ceddo»
(1976) von Ousmane Sembène,
Senegal; «Touki-Bouki» (1973)

von Djibril Diop-Mambety,
Senegal; «Cabascabo» (1968) von
Oumarou Ganda, Niger; «Wênd
Kûuni» (1982, ZOOM 1/85) von
Gaston Kaboré, Burkina-Faso;

und «Finyè» (1982, ZOOM 5/85)
von Souleymane Cissé, Mali.

Film als Industrie braucht eine
Infrastruktur, Kapital und einen
Markt, was in Afrika alles nur
ungenügend vorhanden ist. Vor
allem die Länder der frankophonen

Zone profitierten von einer
gewissen Filmförderung von
Seiten Frankreichs. Die afrikanischen

Regisseure anerkennen
denn auch die in dieser Hinsicht
grossartigen Verdienste des
leider verstorbenen Jean-René
Debrix vom französischen Ministère

de la Coopération. Doch
grundsätzlich können sie nur auf
sich selbst, auf ihre
grenzüberschreitende Solidarität zählen.

Paradoxerweise unternahm
ausgerechnet Burkina-Faso (früher

Obervolta), eines der ärmsten

Länder überhaupt (Nr. 196
auf der 203 Länder zählenden
Weltrangliste nach Bruttosozialprodukt),

1969 einen sehr mutigen

Vorstoss: Erstens wurden
sämtliche Kinos in Burkina
verstaatlicht. Zweitens wurde das
Panafrikanische Filmfestival von
Ouagadougou (FESPACO) ins
Leben gerufen, eine mit den
Filmtagen von Karthago (Journées

Cinématographiques de
Carthage, JCC) alternierende
Biennale: Ort der Begegnung,
des Austausches und der
Auseinandersetzung der Filmschaffenden

mit Kollegen, mit der
Kritik und - vor allem - mit
einem grossen Publikum. Das
FESPACO, diese «Semaine de
bonheur» für das nach eigenen
Bildern hungrige afrikanische
Publikum, ist das einzige Festival,

an dem die gesamte
schwarzafrikanische Produktion
zu sehen ist. Eine budgetmässig
bescheidene, aber äusserst
heterogene Produktion: billige,
sklavisch die ausgeleierten Mu-

Christian Bosséno, Paris, ist Mitglied des
Redaktionskomitees der monatlich erscheinenden
französischen Filmzeitschrift «LA REVUE DU
CINÉMA», Paris.

ster westlicher Actionfilme
imitierende Streifen; daneben
unbeholfene, aber originelle
Filme; und dann und wann ein
wahres Meisterwerk.

Hoffnungen und
Enttäuschungen

1970 entstand die Fédération
Panafricaine des Cinéastes (auf
grosse Hoffnungen folgten Des-
illusionierung und dann ein
neuer Aufschwung). 1980 kauften

afrikanische Staaten das
Verteilernetz der französischen
Firma UGC auf, die den Verleih
im französischsprachigen Teil
von Schwarzafrika praktisch
monopolisiert und den Markt
mit filmischer Billigstware
überschwemmt hatte, und gründeten

das «Consortium Interafricain

de Distribution Cinématographique

(CI DC)».
Doch das Erbe des Kolonialismus,

die willkürliche Aufteilung
Afrikas in künstliche, nun
eifersüchtig auf ihre Unabhängigkeit
bedachte Staaten, hat zu einer
extremen Abkapselung besonders

der grossen und
dünnbesiedelten Länder geführt.

Es ist betrüblich, dass
afrikanische Filme in Europa und
namentlich in Frankreich nur sehr
selten - und dann meist im kleinen

Kreise - gezeigt werden.
Viel schlimmer ist jedoch, dass
in Afrika selber der afrikanische
Film nicht vor sein eigenes
natürliches Publikum gelangen
kann, trotz der - noch viel zu
zaghaften - Anstrengungen des
CIDC, dem durch die gegenseitigen

Berührungsängste der
einzelnen Staaten die Hände
gebunden sind.

Ola Balogun hat in zehn Jahren

etwa zehn Spielfilme realisiert

und damit als einziger eine
einigermassen normale Karriere

genossen. Doch sein Land,
Nigeria, stellt mit 90 Millionen
Einwohnern auch einen rentablen
Markt dar und ist die grosse

10



Ausnahme innerhalb des über
weite Gebiete entvölkerten
Kontinents.

Baloguns Filme sind in der
Yorubasprache gedreht, schlies-
sen an einheimische kulturelle
Traditionen an und verarbeiten
volkstümliche Themen; sie
haben viel Erfolg. Aber das ist
eben ein Sonderfall. Désiré
Ecaré brauchte zehn Jahre
(1973-1983), um «Visages de
femmes» fertigzustellen. Und
das Meisterwerk «Touki-Bouki»
des Senegalesen Djibril Diop-
Mambety, 1973 entstanden.

kam in Frankreich erst 1986 in
den kommerziellen Verleih!

Einerseits das grosse
Stillschweigen, andererseits immerhin

Festivals wie JCC,
FESPACO, MOGPAFIS in
Mogadiscio, Trois Continents in Nantes,

Amiens und andere, wo solche

Filme «entdeckt» werden,
das Publikum begeistern und
Kritikerlob einheimsen;
Retrospektiven wie Beaubourg oder
das Festival der Völker in
Florenz; Patenschaften wie
zwischen FESPACO und dem Festival

«Contre le racisme et pour

l'amitié entre les peuples» in

Amiens; vereinzelte Vorführungen

am Fernsehen; und
schliesslich die lokal
beschränkte, aber wichtige
Basisarbeit, die von Kulturzentren,
nichtkommerziellen Spielstellen
und Filmclubs geleistet wird.

Kino und kulturelle Identität

«Es ist an der Zeit, dass wir
beginnen. Afrika zu besingen»,
deklarierte Désiré Ecaré. Um die
europäische Okkupation zu
rechtfertigen, baute der
kolonialistische Film mittels Karikaturen
und Stereotypen ein völlig
verzerrtes Bild Afrikas auf. Mustapha

Diop bringt im Katalog des
XXII. Festivals der Völker in
Florenz (1981 ein Zitat aus der Zeit
der Jahrhundertwende von
Colonel Marchand, (Eroberer von
Oubangui und einer der gefeierten

Begründer des Kolonialreichs):

«Der komische Film hat
den Vorzug, diese Primitiven zu
entwaffnen und sie zum Lachen
zu bringen; er ist die ideale
Eroberungswaffe in Afrika.»

Ein konstantes und zentrales
Anliegen des jungen afrikanischen

Films ist es, den Afrikanern

zu helfen, ihre Identität
zurückzugewinnen und zu den
kulturellen Werten der afrikanischen

Zivilisationen, die lange
als «wild» abqualifiziert wurden,
zurückzufinden.

Mit «Ceddo» (Senegal 1976)
drehte Ousmane Sembène
einen exemplarischen Film über
die Ceddo, d. h. jene, die Widerstand

leisten, die stets Widerstand

geleistet haben. Er macht
darin keine historische
Rekonstruktion, behandelt keine
festumschriebene historische Epoche,

sondern zeigt all das, was
von aussen kam und in die ur-

Djibril Diop-Mambety, Filme-
macher aus Senegal.

h



«Ceddo» von Ousmane Sem-
bène (Senegal 1976).

alte bäuerliche Kultur Afrikas
einbrach: Sklavenhandel, Alkohol,

Waffen, Handel und vor
allem die Verkündigungsreligionen

Islam und Christentum. In

einer eindrücklichen Szene des
Films werden alle Dorfbewohner

vom Imam und seinen
Schergen zusammengetrieben
und kahlgeschoren. Sie erhalten
mohammedanische Vornamen,
müssen also ihre eigene Identität

aufgeben. Doch die Ceddo
widersetzen sich...

Die grösste Tragödie Afrikas
war der Sklavenhandel, an dem
sich auch lokale Machthaber
beteiligten. Die grausamen,
massiven Deportationen
schwächten den Kontinent auf

Jahrhunderte und entvölkerten
weite Landstriche. Über dieses
Thema hat der mauretanische
Regisseur Med Hondo ein
erstaunliches Fresko in Form einer
Musiktragödie geschaffen,
«West Indies Story/Les nègres
marrons de la liberté» (1979).
1986 stellte der Tunesier Taïeb
Louhichi seinen zweiten Spielfilm

auf Gorée fertig, jener Insel
vor Dakar, die einst den Holländern

als Drehscheibe für den
Handel mit dem «Ebenholz»
diente.

Ousmane Sembène plant
einen grossen Film über eine
Episode aus der jüngeren
Geschichte, über den Widerstand
des Almamy Samori Touré, den
Führer im Kampf 1888-1898
gegen die englischen und
französischen Kolonisatoren in Westafrika.

«Emitaï» (1971,
ZOOM 5/86) ebenfalls von Sem¬

bène, behandelt die Revolte der
Diolas, ausgelöst durch die
exorbitante Reissteuer, welche die
Franzosen während des Zweiten
Weltkrieges erhoben.

Der junge Schriftsteller Kitia
Touré macht in «Comédie exotique»

(Elfenbeinküste 1985)
deutlich, wie dringlich die
Rückgewinnung der eigenen Kultur
ist. Er spricht Ausländern, die
die Ahnenkulte nicht respektieren,

jegliches Recht ab, afrikanische

Riten zu beschreiben und
zu beurteilen.

Besinnung auf traditionelle
Werte

Die afrikanische Identität bestätigt

sich auch in ihrem eigenen
Ehrenkodex, einer durch die
mündliche Tradition vermittelten
und in die Tiefe der Vergangen-

12



heit zurückreichenden Lebenshaltung.

«L'exilé» (Niger 1980)
des verstorbenen Oumarou
Ganda (Darsteller des «Ray Sugar

Robinson» in «Moi un Noir»,
1958, von Jean Rouch) spielt auf
einer zeitlosen, fruchtbaren
Insel und hat die Unverbrüchlichkeit

des Ehrenwortes zum
Thema.

Ähnlich wie das Ehrenwort
bestimmt die Würde, der Mut
[jom auf Wolof) das Verhalten
der Menschen in Westafrika,
und der griot ist der Hüter der
traditionellen Weisheiten und
Werte. Während eines Streiks
erzählt der griot die Geschichte
des Fürsten Diéré, der, um 1900,
sich lieber das Leben nahm als
sein jom zu verlieren [«Jom»
von Ababacar Samb-Makha-
ram, Senegal 1981). «L'exilé»
und «Jom» weisen auf die wichtige

Funktion der traditionellen
Erzähler hin. Eine altüberlieferte
Geschichte kann der Gegenwart
als kulturelle Orientierung und
Verhaltensanleitung dienen.

Der neueste Film von Souley-
mane Cissé aus Mali, «Yeelen»
(Das Licht 1986, nach enormen
Schwierigkeiten fertiggestellt),
steigt hinab zu den Wurzeln der
afrikanischen Kultur. Erhandelt
von einem Vater, der magische
Fähigkeiten besitzt und seinen
Sohn als Konkurrenten hartnäk-
kig verfolgt. Dieser entdeckt
allmählich, dass auch er über
okkulte Kräfte verfügt. Die lange
Jagd des Vaters nach seinem
Sohn querdurch ganz Mali führt
zu einer Entdeckung der tiefsten
und geheimsten Schichten der
malischen Kultur. Am Schluss
des Filmes wird die Magie für
das gemeinsame Wohl nutzbar
gemacht.

Bereits im vorhergehenden
Film «Finyè» (Der Wind 1982),
der an sich in der Alltagsrealität
des Stadtlebens von Bamako
spielt (Korruption und
Studentenrevolte), verweist eine sehr
schöne Sequenz auf die animi-
stischen Wurzeln der malischen

Kultur. Zwischen dem Grossvater,

der sich den Studenten an-
schliesst, und seinem Enkel
besteht ein tiefes Band, während
die Vätergeneration verständnislos

bleibt. Die Kontinuität ist
gewahrt.

Afrikanität - Modernismus

Die Vermischung von traditioneller

Kultur und dominierender
importierter Kultur bringt Stress,
Entwurzelung und Konflikte hervor,

verstärkt noch durch die
Emigration (ein weiteres Hauptthema

des afrikanischen Films)
und dem damit verbundenen
naiven Traum von der grossen
Befreiung. «Touki-Bouki» von
Djibril Diop-Mambety (Senegal
1973) ist ohne Zweifel der
verrückteste, wichtigste und
aussagekräftigste Film über diesen
Konflikt mit dem Ungestüm und
der Impulsivität einer respektlosen

Jugend.
Ein bevorzugter Bereich der

Auseinandersetzung ist auch
der Konflikt zwischen traditioneller

und westlicher Medizin.
In «Kodou» (Niger 1971) von
Abacar Samb-Makharam wird
ein neurotisches Mädchen nach
einer erfolglosen westlich-psychiatrischen

Therapie einer
traditionellen Behandlung unterzogen,

die sich vielleicht als
wirksamer erweist. «Le médecin de
Gafiré» (Niger 1984,
ZOOM 5/86) von Mustapha
Diop endet vereinfachend (doch
ist der Film formal sehr
überraschend) mit einem fraglosen
Triumph dertraditionellen
Verfahren und der übernatürlichen
Kräfte.

In «Adja Tio» (Elfenbeinküste
1980) von Jean-Louis Koula wird
das Loblied des westlichen
«Fortschritts» (Justiz, Medizin,
Agrikultur) gesungen. Dagegen
treten «La chapelle» (Kongo
1980) von Jean-Michel Tchis-
soukou, «Notre fille» (Kamerun
1980) von Daniel Kamwa und

«Un homme, des femmes»
(Senegal 1980) von Ben Diogaye
Beye, für Afrikanität ein
(Familienzusammenhalt, Rückkehr zur
spezifisch afrikanischen Sexualität,

Verurteilung der
Frauenemanzipation im westlichen
Sinn).

«Djeli» (Elfenbeinküste 1980)
von Fadika Kramo-Lanciné ist
da sehr viel differenzierter,
befürwortet grundsätzlich Afrikanität,

verurteilt aber das Fortbestehen

des Kastenwesens in der
modernen Gesellschaft, das die
Heirat eines jungen Paares ver-
unmöglicht.

Zum (unerschöpflichen)
Thema Afrikanität-Modernismus
gehören auch «Femme, villa,
voiture, argent» (Niger 1972) von
Mustapha Alassane, «Xala»
(Senegal 1974) von Ousmane Sem-
bène, «Le Wazou polygame»
(Niger 1973) von Oumarou
Ganda, sowie «Visages de
femmes» (Elfenbeinküste 1985),
Désiré Ecarés mutiges Plädoyer für
die Frauenemanzipation (vor
allem für das Recht auf Liebe und
gegen die Ausbeutung).

«An be nodo/Nous sommes
tous coupables» (Mali 1980) von
Falaba Issa Traoré kämpft
gegen religiöse Tabus wie zum
Beispiel die Verstossung
unehelicher Kinder. Dieser Film -
einer der sehr seltenen afrikanischen

Filme, die das Thema der
unglücklichen Kindheit in den
Städten aufgreifen - wirkt wie
ein Verzweiflungsschrei.

Safi Faye rollt in «Kaddu Bey-
kat/Lettre Paysanne» (Senegal
1975) eine genaue und intime
Chronik des Dorfes ihrer Kindheit

auf (Zusammenkünfte unter
dem Palaverbaum, traditionelle
Medizin, Verlobungen).
Zugleich aber entlarvt sie die
Schädlichkeit der neokolonialistischen

Agrikultur, der Erd-
nuss-Monokultur, die zur
Entwertung der Tauschwaren, zur
Verarmung der Bauern und
schliesslich zu Importabhängigkeit

und Landflucht führt. Der

13



aus dem Zusammenbruch der
bäuerlichen Ökonomie und dem
Einbruch der Konsumgesellschaft

resultierende Gegensatz
Stadt/Land wird in afrikanischen
Filmen immer wieder aufgegriffen.

«Jours de tourmente» (Burkina

Faso 1983) von Paul Zoum-
bara fordert eine Ablösung der
althergebrachten Ordnung
durch ländliche Kooperativen
am Beispiel eines traditionellen
Dorfes im Sahel. Ein ähnliches
Thema hat der kamerunische
Film «Les coopérants» von
Arthur Si Bitz, 1982, in dem junge
Universitätsabsolventen in den
Busch gehen, um den Bauern
bei der Modernisierung zu
helfen.

Eine eigene Sprache finden

Die Filmsprache ist ein Mittel
des Ausdrucks der eigenen Kultur.

Obgleich die afrikanischen
Regisseure noch nicht immer
eine eigene Sprache gefunden
haben, da sie sich in der Mehrzahl

an das dominante westli¬

che Kino anlehnen, so existiert
in der afrikanischen Kultur doch
ein Reichtum von eigenständigen

Konzeptionen von Raum,
Zeit und Rhythmus, die allmählich

auch im Film zum Ausdruck
kommen, Filme wie «Ceddo»,
«Finyè», «L'exilé», «Jom» und
«Wênd Kûuni» distanzieren sich
von westlichen Codes und nehmen

die traditionelle Erzählung
als narrative Basis. Ein origineller

Versuch ist «Naïtou» (Guinea
1982) von Moussa Kemoko Dia-
kité, in atemberaubendem
Rhythmus getanzt und gesungen

von Ballettruppen der
Volksrepublik Guinea.

Die zornigen jungen Regisseure

wenden sich gelegentlich
gegen die Väter, theoretisieren
die Sehnsucht nach Afrikanität
und formieren sich zu Gruppen
mit bizarren Namen wie «Soleil
vert» und anderen. Diese
bilderstürmerische Attitüde macht die
Älteren zwar lächeln, doch sie
hat ihren Impetus. Es ist aber
noch zu früh, um darüber zu
urteilen.

Zum Schluss dieses unvoll¬

ständigen Überblicks möchte
ich ein von Ousmane William
Mbaye inspiriertes ästhetisches
Plädoyer zitieren (Auszug aus
«Unir-Cinéma» N° 104,
November-Dezember 1981, Saint-
Louis, Senegal): «Die Kamera
muss ein Senegalese sein, das
heisst ein Wesen, das sich wie
ein Senegalese bewegt, das
senegalesisch sieht, von einem
senegalesischen Standpunkt
aus. So wird sie ganz am Boden
sein, um jemanden, der am
Boden sitzend isst, zu filmen. Sie
soll sich an die Stelle einer Person

begeben und ihre
Gesprächspartner und ihre Umgebung

von ihrem Standpunkt aus
betrachten. Wir müssen die
Technik 'Schuss-Gegenschuss'
aufgeben, die ein Individuum
isoliert und überhöht und
stattdessen das diakalo verwenden,
ein neues Editionsverfahren, mit
dem ein Individuum in der
Kollektivität gezeigt werden kann
und das einen Dialog mit der
rein senegalesischen Tradition
zulässt, nach der Sprache und
Rede ausschliesslich Mittel des
gesunden Menschenverstandes
und der Weisheit sind, also Mittel,

die jedem Individuum zustehen,

wenn es richtig in die
Kollektivität eingebettet wird.

Als Kontrast dazu können wir
die Methode «Schuss-Gegenschuss»

stets und ohne weiteres
benutzen, um zum Beispiel zwei
Personen oder zwei Gruppen zu

zeigen, die in Opposition zueinander

stehen. In dieser Art sind
noch viele Einstellungen in ihrer
Wertigkeit zu erproben, etwa
eine, die man tana (Fuss) nennen

könnte, mit einer extrem
niederen Kameraposition, aus
der nur die Füsse eines
Menschen gefilmt werden.

Lacht nicht, das haben nicht
wir erfunden: In der senegalesischen

Tracht spielen die
Knöchelringe und die Hennafärbung
eine grosse Rolle, wir dürfen
das nicht übergehen. Wenn
man genau überlegt, wird man

14



ZMl
also noch weitere solche
Einstellungen finden, um das Vokabular

des internationalen Kinos
zu bereichern.»

Der afrikanische Film hat das
Unmögliche vollbracht: Er
existiert. Er ist sprudelnd, unbeholfen,

schäbig, erfinderisch,
drängend, wertlos, genial, armselig,
reich... Flöchst lebendig und -
Fortsetzung folgt!

Übersetzung: Mariann Lewinsky-
Sträuli
(Quelle: La Revue du Cinéma
N° 424, Paris, Februar 1987)

Férid Boughedir

Zu spät für ein

afrikanisches

Hollywood

Geburt einer
Befreiungsstrategie

DerTunesierTahar Chériaa,
Begründer der «Journées Cinéma-
thographique de Carthage»
schrieb 1967, ein Jahr nach der
Entstehung dieses arabisch-afrikanischen

Festivals: «Qui tient la

distribution, tient le cinéma».
Dieser Satz stand in einem
denkwürdigen Untersuchungsbericht

Chériaas zuhanden
eines Unesco-Kolloquiums, das
sich mit dem Einfluss der
Filmdistribution auf die Filmproduktion

befasste.
In diesem Bericht formulierte

Chériaa aufgrund seiner fünfjährigen

Erfahrung als Leiferdes
Filmdepartements im tunesischen

Kulturministerum die seiner

Meinung nach wesentlichen
Faktoren, welche die Existenz
eines lebensfähigen nationalen
Filmschaffens verhinderten,
obwohl sich die betroffenen
afrikanischen und arabischen Staaten

nach ihrer Unabhängigkeit um
den Aufbau einer Filmindustrie
bemüht hatten. Der oben zitierte
Satz wurde zum Schlagwort.
Denn bis anhin hatte man die
Produktion als das wichtigste
betrachtet und geglaubt, der
springende Punkt seien die zu
kleinen Budgets der noch im
Aufbau begriffenen Länder.
Chériaa aber kam zum Schluss,
dass dieses teure Produkt Film
nur dann rentabel sein könne,
wenn man auch den Verleih -
mit anderen Worten: den
Filmimport und -vertrieb - beherrsche.

Drei Merkmale kennzeichneten

zu jener Zeit den Filmmarkt
in Afrika:
• Ausländische Firmen und

ihre lokalen Mittelsmänner
beherrschten direkt oder indirekt
den Filmimport und -vertrieb.
Einheimischen Filmen, die für
sie eine Konkurrenz darstellten,
wollten sie keinen Platz auf
«ihrem» Markt einräumen. Länder,
die Import und Verleih zu
verstaatlichen gedachten, um einer
nationalen Produktion Raum zu
schaffen, wurden von den
ausländischen Importeuren mit
Boykott belegt. Eine Lösung
war, zu verstaatlichen und den
Boykott auf sich zu nehmen.
• Die nationalen Märkte dieser

Länder sind (gemessen an der
Anzahl Kinos) zu klein, um eine
rentable einheimische Filmproduktion

zu garantieren. Zusätzlich

erschwerten die auf dem
Filmsektor erhobenen hohen
Steuern eine Rentabilisierung:
Die Lösung hier war, die Steuern

in den einzelnen Ländern zu
reduzieren und einen genügend
grossen Verleihmarkt zu schaffen,

indem mehrere Länderein
gemeinsames Verteilernetz
aufbauten. Dabei kann im jeweiligen

Land die einheimische
Produktion durch ein Präferenzsystem

steuermässig begünstigt
werden. So oder so: Wir waren
und sind immer gezwungen,
uns zusammenzuschliessen.

• Anders als allgemein
angenommen ist Geld für die
Filmproduktion in unseren Ländern
vorhanden: das Geld nämlich,
das unsere Millionen Zuschauer
für ausländische Filme ausgeben

und das bisher ins Ausland
floss. Es genügte, einen Teil der
Billettsteuer zur Unterstützung
der einheimischen Filmproduktion

abzuzweigen.
Diese Probleme (für die ich

gleichzeitig die möglichen
Lösungen angegeben habe) standen

bei allen Zusammenkünften
afrikanischer und arabischer
Cinéasten im Zentrum. Seit
20 Jahren richten sich die
Überlebensstrategien des einheimischen

Filmschaffens darauf aus.
Das Fehlen protektionisti-

scher Gesetze, eines wirklich
funktionierenden Verleihmarktes

und technischer Infrastrukturen

in den meisten Ländern

zwang die Filmemacher zum
mühsamen Kleinkrieg im Alleingang.

Sie finanzierten ihre Filme
durch die Zusammenlegung
staatlicher und ausländischer
Subventionen. Niemand ausser
dem Staat war in der Lage, den
drei Problemen durch geeignete
Massnahmen beizukommen. So
wurde es zum Credo der
Filmemacher, alle Floffnungen auf
den Staat zu setzen und den
ausländischen Produzenten und
Verleihern mit dem Schlachtruf
«Verstaatlichung! Verstaatlichung!»

entgegenzutreten. Was
den Regierungen einst mit der
Parole «Nationale Souveränität»
recht gewesen war, war ihnen
damit nur billig.

Der Grundgedanke ihrer
Strategie war, dass die Lebensfähigkeit

der Filmproduktion an
diejenige der andern vier Bereiche

- kommerzielle Auswertung,

technische Infrastruktur,
Ausbildung und Import/Verleih
-gebunden sei. Da einzig der
Staat in diese Sektoren eingreifen

konnte, sah man in ihm
fortan die gute Fee, die alle
Wünsche erfüllt.

15


	Und sie drehen doch...

