Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 20

Artikel: Die dynamische Kraft des Erbes
Autor: Jaeggi, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-931989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-931989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

kontinent zuzuwenden und,
tber Exotiksehnsiichte hinaus,
die Begegnung mit seinen Men-
schen, Kulturen, Sitten,
Rhythmen, Sprachen und Pro-
blemen suchen, kénnten daraus
neue «Sehgewohnheiten» im
Sinne einer Weltsolidaritat und
eines sich abzeichnenden Welt-
bewusstseins entstehen, auch
wenn diese Werke vorerst ein-
mal fir die Afrikaner selbst pro-
duziert worden sind. (Filme aus
Afrika, Gber Afrika, fur Afrika
wurde friher als Parole ausge-
geben!)

Eine solche Sicht, die Afrika
und seine Kulturleistungen als
Tell eines grosseren Ganzen
versteht, muss nicht, vonwegen
«Mitleid», «Nachsichty, «Herab-
lassung» oder anderen humani-
taren oder paternalistischen Ei-
genschaften, unkritisch sein.
Denn, «wer dem grausamen,
imperialistischen Westen eine
gerechte, lammfromme und un-
schuldige Dritte Welt gegen-
Uberstellt, kommt nicht darum
herum, die Entwicklungslander
zu Kindern zu erklareny (Klaus
Kreimeier in «Geborstene Trom-
meln, Afrikas zweite Zersto-
rung», Frankfurt 1985).

Diese Haltung kritischer Soli-
daritdt — mit den Filmemachern
und den Filmen — muUsste aber
ehrlicherweise mit einem gerit-
telten Mass an europaischer
Selbstkritik verbunden werden.
Ganz allgemein deshalb, weil
Afrikas «Geschichte der Unter-
entwicklung» (vgl. das gleichna-
mige Buch von Walter Rodney,
1972) von der Geschichte unse-
rer Uberentwicklung nicht los-
gelost werden kann. Die Proble-
matisierung unserer, sprich der
franzosischen, der deutschen,
der portugiesischen, aber auch
der schweizerischen Beziehun-
gen zur sogenannten Dritten
Welt ist heute zu einer Heraus-
forderung geworden, der man
nicht mehr ausweichen kann.
Abgesehen davon, dass viele
der afrikanischen Filme von ih-

4

rem Thema her ohnehin einla-
den, die Prasenz Europas mit ih-
ren kulturellen, wirtschaftlichen
und psychologischen Aus- und
Nachwirkungen zu «bedenkeny.
Damit liegen die «entwicklungs-
politischen» Bezlige zu den ei-
genen Verhaltnissen auf der
Hand. Fir den vielgereisten
«deutschen Afrikafilmery Peter
Heller beispielsweise (diese Be-
zeichnung wurde ihm in Kame-
run zugelegt) sind sie derart
gravierend und evident, dass er
die Schlussfolgerung gezogen
hat: «Unsere Entwicklung ist das
eigentliche Themay. Solche Ein-
sichten — oder sind es Absich-
ten? — verandern festgefahrene
Afrikabilder und verunsichern
sie. Das kann der falligen Be-
gegnung forderlich sein. B

Bruno Jaeggi

Die dynamische
Kraft des Erbes

Zitate und Gedanken zum
afrikanischen Kino zwischen
Tradition und Zukunft

«lch verstehe das nichty, sagte
mir 1983 am 8. Panafrikanischen
Filmfestival von Ouagadougou
in Burkina Faso der stark an der
Dritten Welt interessierte deut-
sche TV-Produzent und Filme-
macher Joachim von Mengers-
hausen, «ich verstehe das wirk-
lich nicht: Da absolvieren diese
Afrikaner eine Filmschule in Pa-
ris, Moskau oder Rom, und
wenn sie wieder zuhause sind,
vergessen sie alles, was sie ge-
lernt haben — sie machen etwas
ganz anderes. Das ist grossar-
tig!y

Dieses «ganz andere» steht
seit langem im Mittelpunkt afri-
kanischer Regiearbeit. «Unser

Kino muss ein volkstimliches
Kino sein, das aber nicht in
kommerzielle Vulgaritét verfallt.
Das heisst, es muss die Spra-
che des Volkes sprechen und
die Themen wiederspiegeln, die-
das Volk beschaftigen, damit
sich das Volk in diesem Kino
wiederfinden kanny, sagte einer
der wichtigsten Regisseure Afri-
kas, der Senegalese Mahama
Johnson Traoré schon 1972, an-
lasslich seines Films «Lam-
baayey (Dokumentation des In-
ternationalen Forums des Jun-
gen Films, Berlin). Und 1975
doppelte der senegalesische
Filmpionier Paulin Soumanou
Vieyra nach: «Das afrikanische
Kino muss beginnen, ganz afri-
kanisch zu sein, und erst von
dieser Situation aus wird es der
Welt etwas anzubieten haben.»
(Vieyra: «Le Cinéma Africainy,
Présence Africaine, Paris 1975.)

So beschworen denn seit den
sechziger Jahren die meisten
Filme jenes traditionelle Afrika,
das sich auf seine eigene, vom
Islam und besonders von den
Weissen herabgewdrdigte und
selbstim Kern bedrangte Identi-
tat besinnt. «Die Traditionen,
Gebrauche und Riten sind noch
sehrlebendig, besonders im
Landesinnern, das die wirkliche
Bevodlkerung Senegals beher-
bergt. Sie ist die wahre Wachte-
rin unseres sozio-kulturellen Er-
bes. Und obwohl die Kolonisa-
tion einen Moment lang unsere
traditionelle Ordnung oberflach-
lich storen konnte, haben die
Fundamente wunderbar Wider-
stand geleistety (Mahama
J.Traoré, Retrospektive «Der
Junge Film Schwarzafrikasy,
Mannheim 1969.)

Vom ganzheitlichen Denken

Welches ist nun aber diese pau-
schal gefasste «afrikanische
Identitaty, die immer wieder —
gerade auch von den Zuschau-
ern — gefordert wird?



Sie aussert sich in der ureige-
nen Art des Regisseurs und sei-
ner Mitarbeiter, der Welt zu be-
gegnen, sie zu ordnen, die
Dinge in den Zusammenhang
mit dem Ganzen zu stellen und
zu interpretieren: mit konkreten,
zugleich suggestiv-assoziativen
Bildern, in denen sich Mensch
und Universum gegenseitig
spiegeln. Sie verbinden intuiti-
ven und diskursiven Verstand,
konkret Erfahrenes und geheim-
nisvoll Ubergeordnete Wirklich-
keit. Die Trennung zwischen Be-
obachtetem und Gedachtem,
Objekt und Subjekt wird aufge-
hoben; die Grenzen zwischen
den Gegenstanden scheinen zu
verschwinden. Daher ist das li-
near Konstruierte, intellektuell
Abstrakte den meisten afrikani-
schen Filmemachern und ganz
besonders ihrem Publikum fremd.

Das ganzheitliche Denken der
Tradition will direkt mitten in die
Dinge vorstossen. Denn etwas
erkennen heisst: innerhalb von
etwas zu sein, es von innen her-
aus zu erforschen. Wenn man
ausserhalb bleibt, kann man das
wahre, entscheidende Wesen
des betrachteten Faktums nicht
erfassen. Es ist eine komplexe
Ganzheit, in der alles wesenhaft
und kausal zusammenhangt.
Der Mensch gehort zu einer
grossen organischen Ordnung,
wie das Tier, die Pflanze, die er-
nahrende Erde, wie der Gewit-
terregen oder der langsame
Keimprozess der Saat. «WWenn
es schlechte Zeiten gibt, so da-
her, weil diese Beziehungen
verfalscht worden sind, sie ihre
Harmonie und Ubereinstim-
mung verloren habeny, schreibt
Alassane Ndaw in «La Pensée

«Touki Bouki» von Djibril Diop-
Mambety (Senegal 1973).

Africaine» (Les Nouvelles Edi-
tions Africaines, Dakar 1983).

So erweist sich beispiels-
weise auch in Moustapha Alas-
sanes «Toula ou le Genie des
Eaux» (Niger 1973) das traditio-
nelle Denken als Starke: durch
die jeden Zufall ausschlies-
sende Frage nach den Ursachen
menschlicher Not. Fir die ent-
setzliche Durre werden die
Menschen selbst verantwortlich
gemacht: Weil sie in den fetten
Jahren zu gut gelebt und ihre
traditionellen Pflichten vernach-
lassigt haben. Und in «N'dian-
ganey (Senegal 1974) von Ma-
hama J. Traoré steht der Satz:
«Die Trockenheit fallt nicht vom
Himmel.»



Man versteht schwarzafrikani-
sche Filme auch besser, wenn
man sich daran erinnert, dass es
in der Tradition Afrikas keine
Kunst in unserem heutigen
Sinne gibt. Jedes Zeugnis der
Kreativitat ist notwendiger und
alltaglicher Teil einer gesamt-
haften sozialen Einheit, Aus-
druck der Harmonie im kleinen.
Nicht der autonome und subjek-
tive Wert eines «Kunst»-Pro-
dukts, sondern sein Stellenwert
innerhalb der von allen gelebten
Kultur bestimmt das Werk des
einzelnen: das Ziel, eine von der
Gemeinschaft bendtigte und er-
wartete Aufgabe zu erfullen.
«Welche Funktion dem Werk
auch immer zugedacht war —
eine wirtschaftliche oder reli-
giose —, niemals war das asthe-
tische Prinzip dabei Selbst-
zweck im Sinne von «"art pour
I'arty », schreibt René S.Wassing
in «Die Kunst des Schwarzen
Afrika» (Office du Livre, Fribourg
1977).

Es ist daher nicht erstaunlich,
wenn sich die Stellvertreter-
Funktion des in der afrikani-
schen Kultur dargestellten Fak-
tums auch auf den Film Gber-
tréagt: Auch ein filmisches Ge-
schehnis oder eine Figur meint
letztlich nie sich selbst, sondern
Einsichten und Zusammen-
hange von Ubergeordneter Be-
deutung. Souleymane Cissés
«Yeeleny (Das Licht, Mali 1987)
bietet daflir das neueste Bei-
spiel.

Dieser hier dusserst rudimen-
tar skizzierte Hintergrund erklart
das Selbstverstandnis des afri-
kanischen Regisseurs zwischen
individueller Autorenschaft und
integrierender Funktion in einer
sozialen und kulturellen Ganz-
heit. Vergessen wir nicht, dass
die alten afrikanischen Gesell-
schaften den grdssten Teil ihrer
Energie und Weisheit auf die
Vervollkommmnung der zwi-
schenmenschlichen und sozia-
len Strukturen konzentriert ha-
ben. In diesem Geflige ist die

6

e e

Unabhéangigkeit des einzelnen
nur dort moglich, wo sie von der
Gemeinschaft geschiitzt und
zum Gewinn aller mitgetragen
wird. (Wir kommen im Zusam-
menhang mit Cheick Oumar
Sissoko und Gaston Kaboré auf
diesen Aspekt zurtick.)

Hohe Anspriiche

In den letzten Jahren hat sich
gerade auch bei jungen Regis-
seuren das Bewusstsein gefe-
stigt, «dass das afrikanische
Kino nur moglich ist durch die

AR

eigene, verwurzelte Identitat ei-
nes jeden Regisseurs, durch die
Eigenstandigkeit, die Ausdruck
der eigenen Kultur ist» (Med
Hondo, 1983). Dieses unver-
wechselbare Profil allein gibt
dem afrikanischen Film langfri-
stig eine Chance — auch auf
dem internationalen Markt.

Vor diesem formal und the-
matisch vielfaltig tradierten und
zugleich voll der Gegenwart ver-
pflichteten filmkulturellen Hin-
tergrund gewinnt Gaston Kabo-
rés Forderung nach einer Film-
wirtschaft, «in der das schopfe-
rische Vermdgen der eigentli-

Haile Gerima

Kmo als «Feuerstelie»

_erfinden als imitieren. Er sollte
erfassen und interpretieren, Dia-
log sein und Beitrag zu einer Ge-
samtschau, er sollte Bedeutung
geben, Klarheit schaffen und der

Ausbeutung Afrikas, seiner

~_Menschen und seiner Rohstoffe,

. _entgegentreten und so unsere
ganze grosse Kraft dahin lenken,
unsere eigene Geschichte zu ge-
stalten. Seitdem wir mit Europa
in Beriihrung gekommen sind,
war es uns auferlegt, Nationen
ausserhalb von Afrika grosszu-

‘machen. Von nun an, inden

kommenden Jahren, in jedem
bensbereich, ist es unsere
Aufgabe, Afrika zu bauen. Alle
mit diesem gemeinsamen Ziel
~mussen von der Basis eines kla-
ren, unabhangigen Denkens aus
operieren und eine unabhéangige

Asthetik von ausschliesslich na-

tionalem Charakter schaffen.

_ Als eine kollektive und kommu-

_nale Erfahrung wird sich Film
fast (iberall in Afrika gut einfi-
gen und mit den traditionellen
sozialen und kollektiven Bezie-
hungen vereinbar sein. Deshalb
der Erfolg in Landern wie Mo-
zambique, Algerien und nun

‘auch Angola, wo man mit die-

 sem Potential des Kinos als einer
kollektiven Erfahrung experi-
mentiert. Die Visualitat des Films
und die Gruppenerfahrung des

Zuschauens konstituieren einen

Sammelpunkt und damit einen

Ausgangspunkt fir die Be-

. ‘Der afrikanische Fil m"sollte mehr

_ nische Film sollte

wusstseinsforderung — Film als
Feuer um das sich die Men-

n scharen W|e in alten Zei-
f o funk-

. 'Eysafor der den Dialog zwischen
den Leuten in Gang bringt — und
das auf natirliche Weise, da es
dem (versammelnden, warmen-
den, Gemeinsamkeit stiftenden)
«Feuerstellenkonzepty» vieler afri-

~ kanischer Gesellschaften ent-

_ spricht. Die Tradition der Feuer-
~ stelle schuf Zeit und Raum fiir

Beobachtung und kritische Ana-
lyse, wovon das ganze soziale
Netz, auch die Kunstler, profitier-
ten. Es ist sehr angemessen,
Kino auf diese Weise wahrzu-

] _hmen als Symbol des Feuers

_ Kurz, ich pladiere far ein Kino.

- das unsere grosse Kultur und die
lange Geschichte des Wider-
standes aufnimmt und vertritt,
ein Kino mit einer tiefen, realisti-
schen, leidenschaftlichen

~ Menschlichkeit, ein Kino der all-

- umfassenden menschlichen

~ Wahrnehmung. Ousmane Sem-

bene, dessen Entwicklung un-
trennbar mit einer konkreten na-
tionalen Erfahrung verbunden
ist, betont stets die Brauchbar-
keit des Films als Instrument der
Emachsenenbrldung Der afrika-

sein, dass die Vorf 1
den Stadten und Dorfern und wo
immer Film gezeigt wird, die
ganze Umgebung in ein Lern-
zentrum verwandeln missen, in
eine Schule fur Leser und Den-
ker, so dass ein menschlicher

ert Kino als wirksamer Kata-



che Rohstoff und die entschei-
dende Investition sein wirdy,
ihre ganze Bedeutung. So ver-
langt Kaboré, der Regisseur von
«Wénd Kauni» (Burkina Faso
1982, ZOOM 1/85), der General-
sekretar der Panafrikanischen
Cineasten-Vereinigung und
wahrend vieler Jahre Leiter der
nationalen Filmproduktion so-
wie charismatischer Filmlehrer
in Ouagadougou, ein Kino, das
«so authentisch sein soll wie
unsere Skulpturen, unsere Mu-
sik, Topferei und andere Aus-
drucksformen.y In diesem Kino
soll «das Volk sich bis tief in

sein Inneres hinein wiederer-
kennen, seine tatsachlichen
Hoffnungen und Emotionen,
seine Fragen, seine Geistigkeit,
seine individuellen und kollekti-
ven Revolten, seine ldeale, sei-
nen Sinn fur die Geschichte,
seine Vorstellung von der Welt»
(FESPACO-Katalog 1985). Im
Namen vieler fordert der Gha-
nese Abdul-Rahman Harruna
Attah: «Wir, die Beethoven ho-
ren und Brecht lesen, missen
endlich lernen, welches unsere
Realitat und Kultur ist!y Und auf
die vermischte urbane Kultur
der Regisseure und die Ent-

Dialog entsteht, der Leuten aller
Bildungsgrade offen ist. Genau
das haben unsere Ahnen beim
Feuer getan, am Herd, und des-
halb existieren wir. Es ist unsere
Pflicht, die Fackel dieses Den-
kens der nachsten Generation zu
Ubermitteln. Das ist die erste -
Pflicht der Kiinstler und beson-
ders der Filmemacher. Bewaff-
net mit unserer Technik mussen
wir an die Tur der weisen Man-
ner und Frauen klopfen und ho-
ren und aufzeichnen, was sie zu
sagen haben. Bevor ein Filmer
eine einzige Einstellung dreht,
soll er erst einmal Zuhérer und
Fotograf sein, er soll der Gegen-
wart zuhoren und sie fotografie-
ren, er soll so viel wie moglich
von unserer kulturellen und na-
tionalen Essenz speichern und in
Gedachtnisdatenbanken einla-
gern, er soll die Vegangenheit
rekonstruieren und neuschaffen,
er soll sich sternenfernen
menschlichen Utopien nahern.
Filmemacher sollen mit ihrer
Technologie Licht in die Finster-
nis bringen und die Nacht zum
Tag machen. Sie sollen die
Symptome deformierten
Menschseins — Luge, Unehrlich-
keit und Heuchelei — denunzie-
ren, wie es unsere Alten in der
Vergangenheit taten.

Wie alle andern sollten wir in un-
seren Filmen unsere seelische
und kulturelle Essenz erfassen
und darstellen. Dass Sembéne
seine Filme in einheimischen
Sprachen dreht, um afrikanische
Gefiihle und Gedanken auszu-
driicken, ist bereits eine politi-
sche und asthetische Stellung-

nahme. Afrikanische Filmbilder
in einer europaischen Sprache
reden zu lassen, das macht ei-
_nen sehr traurigen Kommentar
zur heutigen Weltlage. Alle un-
sere nationalen Kulturen sind vi-
suell und damit filmisch umsetz-
bar. Es ist nun die Sache der
afrikanischen Filmer, aus ihrem
schopferischen Potential die an-
gemessene eigene Filmasthetik
zu entwickeln.
Wir hoffen fir die Zukunft auf
eine Welt, in der die Menschen
aller Kulturen miteinander kom-
munizieren und einander verste-
hen kénnen. Der Weg dahin
lasst sich jedoch nicht finden, in-
dem man die verschiedenen
Kulturen nivelliert, ausloscht und
durch eine einzige ersetzt, son-
dern er liegt in der gegenseiti-
gen Kenntnisnahme von Kultur
und Sprache. Bei der Arbeit fiir
dieses unser Ziel sollen
Rhythmus und Melodie jeder
Nationalitat, sei sie traditionell,
modern oder futuristisch, vollig
autonom sein, das ist sehr wich-
tig. Und die Medientechnologie
soll allen Vélkern gleich zugang-
lich sein, als ein weltweites In-
strumentarium im Dienste der
ganzen Menschheit. B

Ubersetzung:

Mariann Lewinsky-Strauli.
(Auszug aus einem 1984 erschie-
nenen Essay)

Haile Gerima, gebdurtiger Athiopier, ist
Filmregisseur (u.a. 1974: «Mirt sost shi
amity, 1975: «Bush Mamay, 1982: «Ashes
and Imbers») und Dozent an der School of
Communications, Howard University,
Washington (USA).

fremdung angesprochen, meint
Kaboré: «Wenn den Autoren
wirklich an einem afrikanischen
Film liegt, so ist es an ihnen,
den Graben der Entfremdung
aufzufillen, indem sie sich be-
muhen, ihre eigene Kultur bes-
ser zu erfassen. Sie wissen ja
nicht einmal, wer sie sind.
Wenn sie diesen Weg zum Volk
nicht gehen wollen, nun gut,
dann brauchen sie auch keine
Filme zu machen, das ist alles.»

Nicht das international stand-
ardisierte Kino, das alles zum
uniformierten Konsumartikel er-
niedrigt, ist also gefragt, son-
dern eine Filmkultur, die es dem
Zuschauer erlaubt, die Welt und
die Mitmenschen besser zu ver-
stehen. Immer wieder bekommt
man von den Afrikanern zu ho-
ren, ihr Kino misse den Men-
schen geistig, emotional und
seelisch bereichern und verfei-
nern sowie dazu beitragen, sei-
nen eigenen Alltag und Lebens-
anspruch besser und genauer
zu erkennen. Dabei genigen
ideelle Mittel freilich nicht. Dazu
nochmals Kaboré: «Es kann kein
nationales Kino geben, ohne
dass die ganze Kette der Pro-
duktion, begonnen bei der
Grundidee bis hin zur Verbrei-
tung der Filme, beherrscht und
kontrolliert wird mittels nationa-
ler Kompetenzen.»

Von der Chance...

In Ababacar Samb Makharams
«Jomy (Senegal 1982), einem
der feurigsten Filme Afrikas,
heisst es: «Meine Ohren ver-
nehmen die Vergangenheit, und
mein Mund wird zu jenen spre-
chen, die geboren werden.»
Dies ist ein fur das Kino Afrikas
unaufdringlich programmati-
scher Satz, Leitmotiv fur die
Umsetzung der Tradition zur Zu-
kunft. Denn so entscheidend
die selbstbewusste Aneignung
der eigenen Tradition auch sein
mag: Sie darf nicht zum Mu-



seumsobjekt erstarren. So sagt
Souleymane Cissé zu «Finyé»
(1982, ZOOM 5/85): «Wenn der
Mensch sich nicht weiterbe-
wegt, wird er von der Zeit einge-
wickelt, und er kann nie mehr
aus ihr heraustreten. Er wird
uberholt, von der Zeit aufge-
zehrt. Wahrend Jahrtausenden
hat der Mensch seine Kultur,
seine Tradition geschaffen und
vorangetrieben. Unsere Auf-
gabe besteht darin, sie der Ge-
genwart anzupassen. Dies ist
unser Problem. Es gibt nichts
anderes, und darin liegt prak-
tisch das Programm meines
Films.» Gleichzeitig dussert sich
Cissé, der fur eine karthesia-
nisch wissenschaftliche Off-
nung pladiert, zum Erbe dieser
Tradition, wo er von seinen
Schauspielern spricht: «Das Ge-
sicht ist fir mich von grosster
Wichtigkeit. Das hat wahr-
scheinlich mit meiner eigenen
Kultur zu tun, dennich bin ein
besessener Mensch. Wenn ich
zum Beispiel eine unserer Mas-
ken betrachte, durchdringt mich
das in einer Weise — ich vermag
dies gar nicht zu beschreiben.
Ich verbringe Monate damit,
meine Schauspieler(innen) zu
suchen. Ich wahle sie nach der
plastischen Wirkung aus, die
ein wenig den Masken ent-
spricht, die vor uns sind und
von denen man glaubt, dass sie
leben.»

Und Gaston Kaboré meint am
Beispiel von «Wénd Kduniy, der
in der Zeit vor dem Erscheinen
der Weissen spielt und Musik
aus dem Mossi-Reich des 12.
bis 14.Jahrhunderts verwendet:
«Man darf nicht nostalgisch an
eine Vergangenheit gefesselt
bleiben, aber man darf sich
auch nicht selbst zu einem Mo-
dernismus verdammen, in dem
man seinen lebendigen Mittel-
punkt und seine Seele verliert,
die erlauben wirden, den richti-
gen Weg zu finden. Es gibt fun-
damentale Dinge, die man zu
bewahren versuchen muss: Sie

-8

geben einem eine Identitat.
Darin liegt die Chance, weiter-
zukommen und es besser zu
machen als jene, die uns die
neue Entwicklung gebracht ha-
ben.»

...und von Gefahren

Diese Bezeugungen Cissés und
Kaborés lassen sich in fast allen
bedeutenden Filmen Schwarz-
afrikas tGberprifen. Dies ist
umso bemerkenswerter, als fast
90 Prozent der afrikanischen
Langspielfilme Erstlingswerke
sind! Daher ist das afrikanische
Kino zwangslaufig ein Kino des
dauernden Neubeginns. Darin
liegt die Gefahr, dass es seine
Fehler des Anfangs wiederholt,
zumal sich viele Regisseure nur
schlecht vorbereitet an die Ins-
zenierung wagen, aus Angst,
den abfahrenden Zug zu verpas-
sen. In diesem stets wiederhol-
ten Aufbruch Gbernimmt jeder
Autor grosse Verantwortung:
gegenuber einem Volk, das ihm
trotz bitterster Armut das Geld
far Filme gibt, weil es dringend
Bilder seiner eigenen Kultur ver-
langt.

So weigert sich selbst Ka-
boré, das afrikanische Kino ge-
samthaft zu analysieren. «Weil
die Informationen sehr sparlich
fliessen. Oft wissen wir nicht
einmal, was sich in einem be-
nachbarten Land tut. Es gibt ja
nicht einmal eine afrikanische
Filmzeitschrift. Eines der Haupt-
probleme unseres Kinos liegt
eben gerade darin, dass sich
die Uberall gemachten Erfahrun-
gen nicht als schépferisches Ka-
pital niederschlagen. Und zwar
einfach deshalb nicht, weil un-
sere Filme nicht vertrieben wer-
den. So gibt es keine Diskussio-
nen, keine fruchtbare kritische
Auseinandersetzung. Man wie-
derholt stets dieselben Fehler,
Jahr fur Jahr.» Zwangslaufig
denkt man an Med Hondo, der
vier Jahre zuvor, 1983, sagte:

«Die afrikanischen Volker ken-
nen sich gegenseitig nicht,
schlimmer, sie kennen ihre ge-
meinsame Geschichte nicht, wo
doch das Kino das untbertrof-
fene Mittel der Annédherung, der
umfassenden Kenntnisnahme
und der Solidaritat zwischen
den Volker ware. Unglick dem
Volk, das seine Geschichte nicht
kennt! Es verdammt sich dazu,
dieselben Tragddien wieder-
zuerlebeny (Seminarbeitrag
FESPACO 1983).

Der Neubeginn fuhrt nur dort
weiter, wo aus der Geschichte
des afrikanischen Films gelernt
wird. So hat der Malier Cheick
Qumar Sissoko erst nach griind-
licher Auseinandersetzung mit
dem bisher in Afrika Geschaffe-
nen sein Kinodebt gedreht:
«Nyamanton» (1986). Dieser
Erstling wurde vom nationalen
Filmzentrum Malis als mittellan-
ger Dokumentarfilm bewilligt
und klammheimlich als Lang-
spielfilm gedreht, und er hat
ganze 130000 franzosische
Francs gekostet: Nach zwei Wo-
chen Spielzeit in Bamako war er
bereits amortisiert!

Formen der Kontinuitat

Bei Sissoko und in der beispiel-
haft blihenden Filmkultur Bur-
kina Fasos fehlt der Egoismus
einzelner Filmemacher, die mit
ihrem Ruhm liebaugeln. So will
sich Sissoko nicht als Einzel-
ganger betrachten: «Denn da
gibt es eine ganze Gruppe, die
sich mit mir solidarisiert. Da
wirkt folglich eine kollektive
Kraft. Man muss sie nutzen und
es anderen ermdglichen, ihre
Filme zu machen.» Auch das
spiegelt afrikanische Identitat:
Nicht an den Mythos des einzel-
nen Genies, sondern an das
Vermogen des Volkes wird ge-
glaubt. Oder wie Richard de
Medeiros nach seinem Lang-
spielfilm-Debt «Le nouveau
venu» (Benin 1976) sagte: «Wir



werden uns schlagen mit unse-
rem eigenen Rhythmus. Und
was ich fur Afrika mache, ma-
che ich auch in anderen, nicht
filmischen Bereichen: als Pro-
fessor, als Vater, als Herausge-
ber der einzigen Zeitschrift von
Benin, als Leiter von Filmclubs
usw. Ich erinnere mich an ein
Partisanenlied, in dem es heisst,
wenn du, mein Freund, fallst,
tritt aus dem Schatten heraus
ein Freund an deinen Platz. Ich
mache einen oder zwei Filme,
dann bin ich vollig am Ende,
doch das ist nicht tragisch.
Denn dann kommen andere
junge Cineasten, die ebenfalls
einen oder zwei Filme machen,
und dann sind auch sie am
Ende, und auch das ist nicht tra-
gisch, denn dann kommen, fiir
jeden einzelnen, wiederum
neue Autoren.»

Der hochbegabte Gaston Ka-
boré seinerseits musste von sei-
nen Freunden und Kollegen
gleichsam dazu gezwungen
werden, nicht nur stets anderen
Cineasten zu dienen, sondern
endlich auch seinen zweiten
Spielfilm zu drehen: «Bras de
fery, die Geschichte eines tradi-
tionellen Bauern und eines in-
tellektuellen Journalisten, die
von der sich verbreitenden ma-
terialistischen Moderne ergrif-
fen und zur gemeinsamen Re-
volte gezwungen werden. Der
Film soll Ende 1987 entstehen,
nach mihsamer Geldsuche und
nachdem Kaboré, der nicht ein-
mal sein Auto mit staatlichem
Wasser wascht, als Direktor der
nationalen Kinematographie de-
missioniert hat. Auch «Bras de
fer» nimmt Teil an der gesamt-
afrikanischen Auseinanderset-
zung mit der sozialen, kulturel-
len und menschlich-ethischen
Tradition im Sog eines kritisch
hinterfragten Fortschritts.

Cissé seinerseits weist in
«Yeeleny einer Zukunft den
Weg, die den fruchtbaren Teil
des alten Erbes bewahrt und zur
Suche nach dem aufbricht, was

seit dem Ursprung und durch
Machtmissbrauch verloren ging:
in einer Fabel, die Uberlieferten
Glaubensvorstellungen voller
Magie, Mystik und Geheimnisse
bis hart an die Grenze zum ab-
soluten Tabu folgt.

Ein Beispiel fruchtbarer Ak-
kulturation verspricht schliess-
lich das Projekt eines anderen
Regisseurs: die afrikanische
Version von Dirrenmatts «Be-
such der alten Dame» in der Re-
gie des Senegalesen Djibril
Diop Mambety — volle 14 Jahre
nach seinem letzten Film, dem
legendéaren «Touki Bouki»!
Hauptfigur wird die Prostituierte
Linguere Ramatu sein: Linguere
heisst «einzige Koniginy, und
Ramatu ist ein roter Vogel aus
der Legende Schwarz-Agyp-
tens, der geheiligt wird und die
Seele der Toten verkorpert. Al-
lein schon der Einfihrungstext
Diop Mambetys ist, in seiner
Symbolik, ein Sttck heutiges al-
tes Schwarzafrika. Er handelt
von der Hydne und heisst:

«Die Hyéne ist ein Tier aus Afrika. /
Sie ist von eigenartiger Wildheit. /
Téten tut sie so gut wie nie. / lhr
Blutsverwandlter ist der Aasgeier. /
Sie versteht es, die Krankheit der
andern / zu riechen und aufzu-
sptren. / Von da an folgt sie dem
kranken Lowen / wenn es sein
muss, eine ganze Jahreszeitlang. /
Auf Abstand. Durch die ganze
Sahelwiiste. / Um dann, wéhrend
einer Ddmmerung, seine / sterbli-
che Hiille zu geniessen. / In aller
Ruhe.

Mit fremden Worten

Um die faszinierende und
fruchtbare Orientierung afrikani-
scher Regisseure an ihrer eige-
nen Geschichte und Tradition
braucht man sich offenbar keine
Sorgen zu machen, zumal sie
sich anderen Kulturen und einer
eigenen Zukunft durchaus zu
6ffnen vermogen. Das Erbe
wirkt als dynamische Kraft. Den-

noch fehlt es nicht an Selbstkri-
tik. Auch dazu dussert sich Ka-
boré deutlich: «Unsere Kultur
und Sensibilitat ist noch nicht
voll ins Kino eingebracht wor-
den. Wenn man unsere Filme
betrachtet, gewinnt man den
Eindruck, dass sie versuchen,
afrikanische Geschichten mit
der Sprache der andern zu er-
zahlen. So ist es: Da wird mit
den Worten Fremder etwas er-
zahlt, was einen selbst extrem
beriihrt. Ich erinnere in diesem
Zusammenhang gerne an Jean-
Claude Carriére, der die ver-
schiedenen Ausgangslagen des
Autors gegeniber seinem Pu-
blikum unterscheidet. So erzah-
len die einen Geschichten, die
sie kennen, einem Publikum,
das sie ebenfalls kennt. Und an-
dere erzdhlen eine Geschichte,
die sie kennen, einem Publi-
kum, das sie nicht kennt. Wie-
der andere erzdahlen Geschich-
ten, die sie nicht kennen, einem
Publikum, das sie nicht kennt.
Und der Fall der Afrikaner und
der Dritten Welt ganz allgemein
liegt darin, dass da Autoren Ge-
schichten erzédhlen, die sie nicht
kennen, und zwar einem Publi-
kum, das sie nicht wiederer-
kennt! Darin liegt das Drama
des afrikanischen Regisseurs.
Deshalb muss er lernen, sich
selbst zu sein, bevor er beginnt,
Geschichten zu erzahlen!» W

(Zitate ohne Quellenangabe stam-
men aus Tonbandaufnahmen von
Bruno Jaeggi zwischen 1978 und
1987.)

Foto-Reportagen und
-Dokumentationen

zu Filmfestivals in Afrika und an-
deren Anlassen kdnnen Sie in
Auftrag geben bei:

Moussa Kanté, Photo-Reporter,
B.P.843, Nouakchott - Maurita-
nie, Tel. 531.01




	Die dynamische Kraft des Erbes

