
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 20

Artikel: Die dynamische Kraft des Erbes

Autor: Jaeggi, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kontinent zuzuwenden und,
über Exotiksehnsüchte hinaus,
die Begegnung mit seinen
Menschen, Kulturen, Sitten,
Rhythmen, Sprachen und
Problemen suchen, könnten daraus
neue «Sehgewohnheiten» im
Sinne einer Weltsolidarität und
eines sich abzeichnenden Welt-
bewusstseins entstehen, auch
wenn diese Werke vorerst einmal

für die Afrikaner selbst
produziert worden sind. (Filme aus
Afrika, über Afrika, für Afrika
wurde früher als Parole
ausgegeben!)

Eine solche Sicht, die Afrika
und seine Kulturleistungen als
Teil eines grösseren Ganzen
versteht, muss nicht, vonwegen
«Mitleid», «Nachsicht»,
«Herablassung» oder anderen humanitären

oder paternalistischen
Eigenschaften, unkritisch sein.
Denn, «wer dem grausamen,
imperialistischen Westen eine
gerechte, lammfromme und
unschuldige Dritte Welt
gegenüberstellt, kommt nicht darum
herum, die Entwicklungsländer
zu Kindern zu erklären» (Klaus
Kreimeier in «Geborstene Trommeln,

Afrikas zweite Zerstörung»,

Frankfurt 1985).
Diese Haltung kritischer

Solidarität - mit den Filmemachern
und den Filmen - müsste aber
ehrlicherweise mit einem gerüttelten

Mass an europäischer
Selbstkritik verbunden werden.
Ganz allgemein deshalb, weil
Afrikas «Geschichte der
Unterentwicklung» (vgl. das gleichnamige

Buch von Walter Rodney,
1972) von der Geschichte unserer

Überentwicklung nicht
losgelöst werden kann. Die Proble-
matisierung unserer, sprich der
französischen, der deutschen,
der portugiesischen, aber auch
der schweizerischen Beziehungen

zur sogenannten Dritten
Welt ist heute zu einer
Herausforderung geworden, der man
nicht mehr ausweichen kann.
Abgesehen davon, dass viele
der afrikanischen Filme von ih¬

rem Thema her ohnehin einladen,

die Präsenz Europas mit
ihren kulturellen, wirtschaftlichen
und psychologischen Aus- und
Nachwirkungen zu «bedenken».
Damit liegen die «entwicklungspolitischen»

Bezüge zu den
eigenen Verhältnissen auf der
Hand. Für den vielgereisten
«deutschen Afrikafilmer» Peter
Heller beispielsweise (diese
Bezeichnung wurde ihm in Kamerun

zugelegt) sind sie derart
gravierend und evident, dass er
die Schlussfolgerung gezogen
hat: «Unsere Entwicklung ist das
eigentliche Thema». Solche
Einsichten - oder sind es Absichten?

- verändern festgefahrene
Afrikabilder und verunsichern
sie. Das kann der fälligen
Begegnung förderlich sein.

Bruno Jaeggi

Die dynamische
Kraft des Erbes

Zitate und Gedanken zum
afrikanischen Kino zwischen
Tradition und Zukunft

«Ich verstehe das nicht», sagte
mir 1983 am 8. Panafrikanischen
Filmfestival von Ouagadougou
in Burkina Faso der stark an der
Dritten Welt interessierte deutsche

TV-Produzent und
Filmemacher Joachim von Mengershausen,

«ich verstehe das wirklich

nicht: Da absolvieren diese
Afrikaner eine Filmschule in Paris,

Moskau oder Rom, und
wenn sie wieder zuhause sind,
vergessen sie alles, was sie
gelernt haben - sie machen etwas
ganz anderes. Das ist grossartig!»

Dieses «ganz andere» steht
seit langem im Mittelpunkt
afrikanischer Regiearbeit. «Unser

Kino muss ein volkstümliches
Kino sein, das aber nicht in
kommerzielle Vulgarität verfällt.
Das heisst, es muss die Sprache

des Volkes sprechen und
die Themen wiederspiegeln, die
das Volk beschäftigen, damit
sich das Volk in diesem Kino
wiederfinden kann», sagte einer
der wichtigsten Regisseure Afrikas,

der Senegalese Mahama
Johnson Traoré schon 1972,
anlässlich seines Films «Lam-
baaye» (Dokumentation des
Internationalen Forums des Jungen

Films, Berlin). Und 1975

doppelte der senegalesische
Filmpionier Paulin Soumanou
Vieyra nach: «Das afrikanische
Kino muss beginnen, ganz
afrikanisch zu sein, und erst von
dieser Situation aus wird es der
Welt etwas anzubieten haben.»
(Vieyra: «Le Cinéma Africain»,
Présence Africaine, Paris 1975.)

So beschwören denn seit den
sechziger Jahren die meisten
Filme jenes traditionelle Afrika,
das sich auf seine eigene, vom
Islam und besonders von den
Weissen herabgewürdigte und
selbst im Kern bedrängte Identität

besinnt. «Die Traditionen,
Gebräuche und Riten sind noch
sehr lebendig, besonders im
Landesinnern, das die wirkliche
Bevölkerung Senegals beherbergt.

Sie ist die wahre Wächterin

unseres sozio-kulturellen
Erbes. Und obwohl die Kolonisation

einen Moment lang unsere
traditionelle Ordnung oberflächlich

stören konnte, haben die
Fundamente wunderbar Widerstand

geleistet» (Mahama
J.Traoré, Retrospektive «Der
Junge Film Schwarzafrikas»,
Mannheim 1969.)

Vom ganzheitlichen Denken

Welches ist nun aber diese
pauschal gefasste «afrikanische
Identität», die immer wieder-
gerade auch von den Zuschauern

- gefordert wird?

4



Sie äussert sich in der ureigenen

Art des Regisseurs und seiner

Mitarbeiter, der Welt zu

begegnen, sie zu ordnen, die
Dinge in den Zusammenhang
mit dem Ganzen zu stellen und
zu interpretieren: mit konkreten,
zugleich suggestiv-assoziativen
Bildern, in denen sich Mensch
und Universum gegenseitig
spiegeln. Sie verbinden intuitiven

und diskursiven Verstand,
konkret Erfahrenes und geheimnisvoll

übergeordnete Wirklichkeit.

Die Trennung zwischen
Beobachtetem und Gedachtem,
Objekt und Subjekt wird
aufgehoben: die Grenzen zwischen
den Gegenständen scheinen zu
verschwinden. Daher ist das
linear Konstruierte, intellektuell
Abstrakte den meisten afrikanischen

Filmemachern und ganz
besonders ihrem Publikum fremd.

/Das ganzheitliche Denken der
Tradition will direkt mitten in die
Dinge vorstossen. Denn etwas
erkennen heisst: innerhalb von
etwas zu sein, es von innen heraus

zu erforschen. Wenn man
ausserhalb bleibt, kann man das
wahre, entscheidende Wesen
des betrachteten Faktums nicht
erfassen. Es ist eine komplexe
Ganzheit, in der alles wesenhaft
und kausal zusammenhängt.
Der Mensch gehört zu einer
grossen organischen Ordnung,
wie das Tier, die Pflanze, die
ernährende Erde, wie der
Gewitterregen oder der langsame
Keimprozess der Saat. «Wenn
es schlechte Zeiten gibt, so
daher, weil diese Beziehungen
verfälscht worden sind, sie ihre
Harmonie und Übereinstimmung

verloren haben», schreibt
Alassane Ndaw in «La Pensée

«Touki Bouki» von Djibril Diop-
Mambety (Senegal 1973).

Africaine» (Les Nouvelles
Editions Africaines, Dakar 1983).

So erweist sich beispielsweise

auch in Moustapha Alas-
sanes «Toula ou le Génie des
Eaux» (Niger 1973) das traditionelle

Denken als Stärke: durch
die jeden Zufall ausschlies-
sende Frage nach den Ursachen
menschlicher Not. Für die
entsetzliche Dürre werden die
Menschen selbst verantwortlich
gemacht: Weil sie in den fetten
Jahren zu gut gelebt und ihre
traditionellen Pflichten vernachlässigt

haben. Und in «N'dian-
gane» (Senegal 1974) von Ma-
hama J.Traoré steht der Satz:
«Die Trockenheit fällt nicht vom
Himmel.»

5



Man versteht schwarzafrikanische

Filme auch besser, wenn
man sich daran erinnert, dass es
in der Tradition Afrikas keine
Kunst in unserem heutigen
Sinne gibt. Jedes Zeugnis der
Kreativität ist notwendiger und
alltäglicher Teil einer gesamthaften

sozialen Einheit,
Ausdruck der Flarmonie im kleinen.
Nicht der autonome und subjektive

Wert eines «Kunsts-Produkts,

sondern sein Stellenwert
innerhalb der von allen gelebten
Kultur bestimmt das Werk des
einzelnen: das Ziel, eine von der
Gemeinschaft benötigte und
erwartete Aufgabe zu erfüllen.
«Welche Funktion dem Werk
auch immer zugedacht war ¬
eine wirtschaftliche oder
religiöse -, niemals war das ästhetische

Prinzip dabei Selbstzweck

im Sinne von <l'art pour
l'art>», schreibt René S.Wassing
in «Die Kunst des Schwarzen
Afrika» (Office du Livre, Friboura
1977).

Es ist daher nicht erstaunlich,
wenn sich die Stellvertreter-
Funktion des in der afrikanischen

Kultur dargestellten
Faktums auch auf den Film überträgt:

Auch ein filmisches
Geschehnis oder eine Figur meint
letztlich nie sich selbst, sondern
Einsichten und Zusammenhänge

von übergeordneter
Bedeutung. Souleymane Cissés
«Yeelen» (Das Licht, Mali 1987)
bietet dafür das neueste
Beispiel.

Dieser hier äusserst rudimentär
skizzierte Flintergrund erklärt

das Selbstverständnis des
afrikanischen Regisseurs zwischen
individueller Autorenschaft und
integrierender Funktion in einer
sozialen und kulturellen Ganzheit.

Vergessen wir nicht, dass
die alten afrikanischen
Gesellschaften den grössten Teil ihrer
Energie und Weisheit auf die
Vervollkommnung der
zwischenmenschlichen und sozialen

Strukturen konzentriert
haben. In diesem Gefüge ist die

Unabhängigkeit des einzelnen
nur dort möglich, wo sie von der
Gemeinschaft geschützt und
zum Gewinn aller mitgetragen
wird. (Wir kommen im
Zusammenhang mit Cheick Oumar
Sissoko und Gaston Kaboré auf
diesen Aspekt zurück.)

Hohe Ansprüche

In den letzten Jahren hat sich
gerade auch bei jungen
Regisseuren das Bewusstsein gefestigt,

«dass das afrikanische
Kino nur möglich ist durch die

eigene, verwurzelte Identität
eines jeden Regisseurs, durch die
Eigenständigkeit, die Ausdruck
der eigenen Kultur ist» (Med
Hondo, 1983). Dieses
unverwechselbare Profil allein gibt
dem afrikanischen Film langfristig

eine Chance - auch auf
dem internationalen Markt.

Vor diesem formal und
thematisch vielfältig tradierten und
zugleich voll der Gegenwart
verpflichteten filmkulturellen
Hintergrund gewinnt Gaston Kabo-
rés Forderung nach einer
Filmwirtschaft, «in der das schöpferische

Vermögen der eigentli-

Haile Gerima

Kino als «Feuerstelle»

Der afrikanische Film sollte mehr
erfinden als imitieren. Er sollte
erfassen und interpretieren, Dialog

sein und Beitrag zu einer
Gesamtschau, er sollte Bedeutung
geben, Klarheit schaffen und der
Ausbeutung Afrikas, seiner
Menschen und seiner Rohstoffe,
entgegentreten und so unsere
ganze grosse Kraft dahin lenken,
unsere eigene Geschichte zu
gestalten. Seitdem wir mit Europa
in Berührung gekommen sind,
war es uns auferlegt, Nationen
ausserhalb von Afrika grosszu-
machen. Von nun an, in den
kommenden Jahren, in jedem
Lebensbereich, ist es unsere
Aufgabe, Afrika zu bauen. Alle
mit diesem gemeinsamen Ziel
müssen von der Basis eines
klaren, unabhängigen Denkens aus
operieren und eine unabhängige
Ästhetik von ausschliesslich
nationalem Charakter schaffen.
Als eine kollektive und kommunale

Erfahrung wird sich Film
fast überall in Afrika gut einfügen

und mit den traditionellen
sozialen und kollektiven
Beziehungen vereinbar sein. Deshalb
der Erfolg in Ländern wie
Mozambique, Algerien und nun
auch Angola, wo man mit
diesem Potential des Kinos als einer
kollektiven Erfahrung
experimentiert. Die Visualität des Films
und die Gruppenerfahrung des
Zuschauens konstituieren einen
Sammelpunkt und damit einen
Ausgangspunkt für die Be-

wusstseinsförderung - Film als
Feuer, um das sich die
Menschen scharen wie in alten Zeiten

um die Feuerstelle. So
funktioniert Kino als wirksamer
Katalysator, der den Dialog zwischen
den Leuten in Gang bringt - und
das auf natürliche Weise, da es
dem (versammelnden, wärmenden,

Gemeinsamkeit stiftenden)
«Feuerstellenkonzept» vieler
afrikanischer Gesellschaften
entspricht. Die Tradition der Feuerstelle

schuf Zeit und Raum für
Beobachtung und kritische Analyse,

wovon das ganze soziale
Netz, auch die Künstler, profitierten.

Es ist sehr angemessen,
Kino auf diese Weise
wahrzunehmen, als Symbol des Feuers
- Mittelpunkt von Leben, Erde
und Energie.
Kurz, ich plädiere für ein Kino,
das unsere grosse Kultur und die
lange Geschichte des
Widerstandes aufnimmt und vertritt,
ein Kino mit einer tiefen, realistischen,

leidenschaftlichen
Menschlichkeit, ein Kino der
allumfassenden menschlichen
Wahrnehmung. Ousmane Sem-
bène. dessen Entwicklung
untrennbar mit einer konkreten
nationalen Erfahrung verbunden
ist, betont stets die Brauchbarkeit

des Films als Instrument der
Erwachsenenbildung. Der
afrikanische Film sollte so beschaffen
sein, dass die Vorführenden in
den Städten und Dörfern und wo
immer Film gezeigt wird, die
ganze Umgebung in ein
Lernzentrum verwandeln müssen, in
eine Schule für Leser und Denker,

so dass ein menschlicher

6



che Rohstoff und die entscheidende

Investition sein wird»,
ihre ganze Bedeutung. So
verlangt Kaboré, der Regisseurvon
«Wênd Kûuni» (Burkina Faso
1982, ZOOM 1/85), der Generalsekretär

der Panafrikanischen
Cineasten-Vereinigung und
während vieler Jahre Leiter der
nationalen Filmproduktion
sowie charismatischer Filmlehrer
in Ouagadougou, ein Kino, das
«so authentisch sein soll wie
unsere Skulpturen, unsere Musik,

Töpferei und andere
Ausdrucksformen.» In diesem Kino
soll «das Volk sich bis tief in

Dialog entsteht, der Leuten aller
Bildungsgrade offen ist. Genau
das haben unsere Ahnen beim
Feuer getan, am Flerd, und deshalb

existieren wir. Es ist unsere
Pflicht, die Fackel dieses Denkens

der nächsten Generation zu
übermitteln. Das ist die erste
Pflicht der Künstler und besonders

der Filmemacher. Bewaffnet
mit unserer Technik müssen

wir an die Tür der weisen Männer

und Frauen klopfen und hören

und aufzeichnen, was sie zu
sagen haben. Bevor ein Filmer
eine einzige Einstellung dreht,
soll er erst einmal Zuhörer und
Fotograf sein, er soll der Gegenwart

zuhören und sie fotografieren,
er soll so viel wie möglich

von unserer kulturellen und
nationalen Essenz speichern und in
Gedächtnisdatenbanken einlagern,

er soll die Vegangenheit
rekonstruieren und neuschaffen,
er soll sich Sternenfernen
menschlichen Utopien nähern.
Filmemacher sollen mit ihrer
Technologie Licht in die Finsternis

bringen und die Nacht zum
Tag machen. Sie sollen die
Symptome deformierten
Menschseins - Lüge, Unehrlichkeit

und Fleuchelei - denunzieren,

wie es unsere Alten in der
Vergangenheit taten.
Wie alle andern sollten wir in
unseren Filmen unsere seelische
und kulturelle Essenz erfassen
und darstellen. Dass Sembène
seine Filme in einheimischen
Sprachen dreht, um afrikanische
Gefühle und Gedanken
auszudrücken, ist bereits eine politische

und ästhetische Stellung¬

sein Inneres hinein wiedererkennen,

seine tatsächlichen
Hoffnungen und Emotionen,
seine Fragen, seine Geistigkeit,
seine individuellen und kollektiven

Revolten, seine Ideale,
seinen Sinn für die Geschichte,
seine Vorstellung von der Welt»
(FESPACO-Katalog 1985). Im
Namen vieler fordert der Gha-
nese Abdul-Rahman Harruna
Attah: «Wir. die Beethoven hören

und Brecht lesen, müssen
endlich lernen, welches unsere
Realität und Kultur ist!» Und auf
die vermischte urbane Kultur
der Regisseure und die Ent¬

nahme. Afrikanische Filmbilder
in einer europäischen Sprache
reden zu lassen, das macht
einen sehr traurigen Kommentar
zur heutigen Weltlage. Alle
unsere nationalen Kulturen sind
visuell und damit filmisch umsetzbar.

Es ist nun die Sache der
afrikanischen Filmer, aus ihrem
schöpferischen Potential die
angemessene eigene Filmästhetik
zu entwickeln.
Wir hoffen für die Zukunft auf
eine Welt, in der die Menschen
aller Kulturen miteinander
kommunizieren und einander verstehen

können. Der Weg dahin
lässt sich jedoch nicht finden,
indem man die verschiedenen
Kulturen nivelliert, auslöscht und
durch eine einzige ersetzt,
sondern er liegt in der gegenseitigen

Kenntnisnahme von Kultur
und Sprache. Bei der Arbeit für
dieses unser Ziel sollen
Rhythmus und Melodie jeder
Nationalität, sei sie traditionell,
modern oder futuristisch, völlig
autonom sein, das ist sehr wichtig.

Und die Medientechnologie
soll allen Völkern gleich zugänglich

sein, als ein weltweites
Instrumentarium im Dienste der
ganzen Menschheit.

Übersetzung:
Mariann Lewinsky-Sträuli.
(Auszug aus einem 1984 erschienenen

Essay)

Haile Gerima, gebürtiger Äthiopier, ist
Filmregisseur (u. a. 1974: «Mirt sost shi
amit», 1975: «Bush Mama», 1982: «Ashes
and Imbers») und Dozent an der School of
Communications, Howard University,
Washington (USA).

fremdung angesprochen, meint
Kaboré: «Wenn den Autoren
wirklich an einem afrikanischen
Film liegt, so ist es an ihnen,
den Graben der Entfremdung
aufzufüllen, indem sie sich
bemühen, ihre eigene Kultur besser

zu erfassen. Sie wissen ja
nicht einmal, wer sie sind.
Wenn sie diesen Weg zum Volk
nicht gehen wollen, nun gut,
dann brauchen sie auch keine
Filme zu machen, das ist alles.»

Nicht das international
standardisierte Kino, das alles zum
uniformierten Konsumartikel
erniedrigt, ist also gefragt,
sondern eine Filmkultur, die es dem
Zuschauer erlaubt, die Welt und
die Mitmenschen besser zu
verstehen. Immer wieder bekommt
man von den Afrikanern zu
hören, ihr Kino müsse den
Menschen geistig, emotional und
seelisch bereichern und verfeinern

sowie dazu beitragen, seinen

eigenen Alltag und
Lebensanspruch besser und genauer
zu erkennen. Dabei genügen
ideelle Mittel freilich nicht. Dazu
nochmals Kaboré: «Es kann kein
nationales Kino geben, ohne
dass die ganze Kette der
Produktion, begonnen bei der
Grundidee bis hin zur Verbreitung

der Filme, beherrscht und
kontrolliert wird mittels nationaler

Kompetenzen.»

Von der Chance...

In Ababacar Samb Makharams
«Jörn» (Senegal 1982), einem
der feurigsten Filme Afrikas,
heisst es: «Meine Ohren
vernehmen die Vergangenheit, und
mein Mund wird zu jenen
sprechen, die geboren werden.»
Dies ist ein für das Kino Afrikas
unaufdringlich programmatischer

Satz, Leitmotiv für die
Umsetzung derTradition zurZu-
kunft. Denn so entscheidend
die selbstbewusste Aneignung
der eigenen Tradition auch sein

mag: Sie darf nicht zum Mu-

7



seumsobjekt erstarren. So sagt
Souleymane Cissé zu «Finyè»
(1982, ZOOM 5/85): «Wenn der
Mensch sich nicht weiterbewegt,

wird er von der Zeit
eingewickelt, und er kann nie mehr
aus ihr heraustreten. Er wird
überholt, von derZeit aufgezehrt.

Während Jahrtausenden
hat der Mensch seine Kultur,
seine Tradition geschaffen und
vorangetrieben. Unsere
Aufgabe besteht darin, sie der
Gegenwart anzupassen. Dies ist
unser Problem. Es gibt nichts
anderes, und darin liegt praktisch

das Programm meines
Films.» Gleichzeitig äussert sich
Cissé, der für eine karthesia-
nisch wissenschaftliche
Öffnung plädiert, zum Erbe dieser
Tradition, wo er von seinen
Schauspielern spricht: «Das
Gesicht ist für mich von grösster
Wichtigkeit. Das hat
wahrscheinlich mit meiner eigenen
Kultur zu tun, denn ich bin ein
besessener Mensch. Wenn ich
zum Beispiel eine unserer Masken

betrachte, durchdringt mich
das in einer Weise - ich vermag
dies gar nicht zu beschreiben.
Ich verbringe Monate damit,
meine Schauspieler(innen) zu
suchen. Ich wähle sie nach der
plastischen Wirkung aus, die
ein wenig den Masken
entspricht, die vor uns sind und
von denen man glaubt, dass sie
leben.»

Und Gaston Kaboré meint am
Beispiel von «Wênd Kûuni», der
in der Zeit vor dem Erscheinen
der Weissen spielt und Musik
aus dem Mossi-Reich des 12.

bis 14. Jahrhunderts verwendet:
«Man darf nicht nostalgisch an
eine Vergangenheit gefesselt
bleiben, aber man darf sich
auch nicht selbst zu einem
Modernismus verdammen, in dem
man seinen lebendigen Mittelpunkt

und seine Seele verliert,
die erlauben würden, den richtigen

Weg zu finden. Es gibt
fundamentale Dinge, die man zu
bewahren versuchen muss: Sie

geben einem eine Identität.
Darin liegt die Chance,
weiterzukommen und es besser zu
machen als jene, die uns die
neue Entwicklung gebracht
haben.»

und von Gefahren

Diese Bezeugungen Cissés und
Kaborés lassen sich in fast allen
bedeutenden Filrïien Schwarzafrikas

überprüfen. Dies ist
umso bemerkenswerter, als fast
90 Prozent der afrikanischen
Langspielfilme Erstlingswerke
sind! Daher ist das afrikanische
Kino zwangsläufig ein Kino des
dauernden Neubeginns. Darin
liegt die Gefahr, dass es seine
Fehler des Anfangs wiederholt,
zumal sich viele Regisseure nur
schlecht vorbereitet an die
Inszenierung wagen, aus Angst,
den abfahrenden Zug zu verpassen.

In diesem stets wiederholten

Aufbruch übernimmt jeder
Autor grosse Verantwortung:
gegenüber einem Volk, das ihm
trotz bitterster Armut das Geld
für Filme gibt, weil es dringend
Bilder seiner eigenen Kultur
verlangt.

So weigert sich selbst
Kaboré, das afrikanische Kino
gesamthaft zu analysieren. «Weil
die Informationen sehr spärlich
fliessen. Oft wissen wir nicht
einmal, was sich in einem
benachbarten Land tut. Es gibt ja
nicht einmal eine afrikanische
Filmzeitschrift. Eines der
Hauptprobleme unseres Kinos liegt
eben gerade darin, dass sich
die überall gemachten Erfahrungen

nicht als schöpferisches
Kapital niederschlagen. Und zwar
einfach deshalb nicht, weil
unsere Filme nicht vertrieben werden.

So gibt es keine Diskussionen,

keine fruchtbare kritische
Auseinandersetzung. Man
wiederholt stets dieselben Fehler,
Jahr für Jahr.» Zwangsläufig
denkt man an Med Hondo, der
vier Jahre zuvor, 1983, sagte:

«Die afrikanischen Völker kennen

sich gegenseitig nicht,
schlimmer, sie kennen ihre
gemeinsame Geschichte nicht, wo
doch das Kino das unübertroffene

Mittel der Annäherung, der
umfassenden Kenntnisnahme
und der Solidarität zwischen
den Völker wäre. Unglück dem
Volk, das seine Geschichte nicht
kennt! Es verdammt sich dazu,
dieselben Tragödien wieder-
zuerleben» (Seminarbeitrag
FESPACO 1983).

Der Neubeginn führt nur dort
weiter, wo aus der Geschichte
des afrikanischen Films gelernt
wird. So hat der Malier Cheick
Oumar Sissoko erst nach gründlicher

Auseinandersetzung mit
dem bisher in Afrika Geschaffenen

sein Kinodebüt gedreht:
«Nyamanton» (1986). Dieser
Erstling wurde vom nationalen
Filmzentrum Malis als mittellanger

Dokumentarfilm bewilligt
und klammheimlich als
Langspielfilm gedreht, und er hat
ganze 130000 französische
Francs gekostet: Nach zwei
Wochen Spielzeit in Bamako war er
bereits amortisiert!

Formen der Kontinuität

Bei Sissoko und in der beispielhaft

blühenden Filmkultur Burkina

Fasos fehlt der Egoismus
einzelner Filmemacher, die mit
ihrem Ruhm liebäugeln. So will
sich Sissoko nicht als
Einzelgänger betrachten: «Denn da
gibt es eine ganze Gruppe, die
sich mit mir solidarisiert. Da
wirkt folglich eine kollektive
Kraft. Man muss sie nutzen und
es anderen ermöglichen, ihre
Filme, zu machen.» Auch das
spiegelt afrikanische Identität:
Nicht an den Mythos des einzelnen

Genies, sondern an das
Vermögen des Volkes wird
geglaubt. Oder wie Richard de
Medeiros nach seinem
Langspielfilm-Debüt «Le nouveau
venu» (Benin 1976) sagte: «Wir

8



werden uns schlagen mit unserem

eigenen Rhythmus. Und
was ich für Afrika mache, mache

ich auch in anderen, nicht
filmischen Bereichen: als
Professor, als Vater, als Herausgeber

der einzigen Zeitschrift von
Benin, als Leiter von Filmclubs
usw. Ich erinnere mich an ein
Partisanenlied, in dem es heisst,
wenn du, mein Freund, fällst,
tritt aus dem Schatten heraus
ein Freund an deinen Platz. Ich
mache einen oder zwei Filme,
dann bin ich völlig am Ende,
doch das ist nicht tragisch.
Denn dann kommen andere
junge Cineasten, die ebenfalls
einen oder zwei Filme machen,
und dann sind auch sie am
Ende, und auch das ist nicht
tragisch. denn dann kommen, für
jeden einzelnen, wiederum
neue Autoren.»

Der hochbegabte Gaston Ka-
boré seinerseits musste von
seinen Freunden und Kollegen
gleichsam dazu gezwungen
werden, nicht nur stets anderen
Cineasten zu dienen, sondern
endlich auch seinen zweiten
Spielfilm zu drehen: «Bras de
fer», die Geschichte eines
traditionellen Bauern und eines
intellektuellen Journalisten, die
von der sich verbreitenden
materialistischen Moderne ergriffen

und zur gemeinsamen
Revolte gezwungen werden. Der
Film soll Ende 1987 entstehen,
nach mühsamer Geldsuche und
nachdem Kaboré, der nicht einmal

sein Auto mit staatlichem
Wasser wäscht, als Direktorder
nationalen Kinematographie
demissioniert hat. Auch «Bras de
fer» nimmt Teil an der
gesamtafrikanischen Auseinandersetzung

mit der sozialen, kulturellen

und menschlich-ethischen
Tradition im Sog eines kritisch
hinterfragten Fortschritts.

Cissé seinerseits weist in
«Yeelen» einer Zukunft den
Weg, die den fruchtbaren Teil
des alten Erbes bewahrt und zur
Suche nach dem aufbricht, was

seit dem Ursprung und durch
Machtmissbrauch verloren ging:
in einer Fabel, die überlieferten
Glaubensvorstellungen voller
Magie, Mystik und Geheimnisse
bis hart an die Grenze zum
absoluten Tabu folgt.

Ein Beispiel fruchtbarer Ak-
kulturation verspricht schliesslich

das Projekt eines anderen
Regisseurs: die afrikanische
Version von Dürrenmatts
«Besuch der alten Dame» in der Regie

des Senegalesen Djibril
Diop Mambety-volle 14 Jahre
nach seinem letzten Film, dem
legendären «Touki Bouki»!
Hauptfigur wird die Prostituierte
Linguere Ramatu sein: Linguere
heisst «einzige Königin», und
Ramatu ist ein roter Vogel aus
der Legende Schwarz-Ägyptens,

der geheiligt wird und die
Seele der Toten verkörpert.
Allein schon der Einführungstext
Diop Mambetys ist, in seiner
Symbolik, ein Stück heutiges
altes Schwarzafrika. Erhandelt
von der Hyäne und heisst:

«Die Hyäne ist ein Tier aus Afrika. /
Sie ist von eigenartiger Wildheit. /
Töten tut sie so gut wie nie. / ihr
Blutsverwandter ist derAasgeier. /
Sie versteht es, die Krankheit der
andern/zu riechen und
aufzuspüren. / Von da an folgt sie dem
kranken Löwen / wenn es sein
muss, eine ganze Jahreszeit lang. /
AufAbstand. Durch die ganze
Sahelwüste. / Um dann, während
einer Dämmerung, seine / sterbliche

Hülle zu gemessen. / In aller
Ruhe.

Mit fremden Worten

Um die faszinierende und
fruchtbare Orientierung afrikanischer

Regisseure an ihrer eigenen

Geschichte und Tradition
braucht man sich offenbar keine
Sorgen zu machen, zumal sie
sich anderen Kulturen und einer
eigenen Zukunft durchaus zu
öffnen vermögen. Das Erbe
wirkt als dynamische Kraft. Den¬

noch fehlt es nicht an Selbstkritik.

Auch dazu äussert sich
Kaboré deutlich: «Unsere Kultur
und Sensibilität ist noch nicht
voll ins Kino eingebracht worden.

Wenn man unsere Filme
betrachtet, gewinnt man den
Eindruck, dass sie versuchen,
afrikanische Geschichten mit
der Sprache der andern zu
erzählen. So ist es: Da wird mit
den Worten Fremder etwas
erzählt, was einen selbst extrem
berührt. Ich erinnere in diesem
Zusammenhang gerne an Jean-
Claude Carrière, der die
verschiedenen Ausgangslagen des
Autors gegenüber seinem
Publikum unterscheidet. So erzählen

die einen Geschichten, die
sie kennen, einem Publikum,
das sie ebenfalls kennt. Und
andere erzählen eine Geschichte,
die sie kennen, einem Publikum,

das sie nicht kennt. Wieder

andere erzählen Geschichten,

die sie nicht kennen, einem
Publikum, das sie nicht kennt.
Und der Fall der Afrikaner und
der Dritten Welt ganz allgemein
liegt darin, dass da Autoren
Geschichten erzählen, die sie nicht
kennen, und zwar einem Publikum,

das sie nicht wiederer-
kennt! Darin liegt das Drama
des afrikanischen Regisseurs.
Deshalb muss er lernen, sich
selbst zu sein, bevor er beginnt,
Geschichten zu erzählen!»

(Zitate ohne Quellenangabe stammen

aus Tonbandaufnahmen von
Bruno Jaeggi zwischen 1978 und
1987.)

Foto-Reportagen und
-Dokumentationen
zu Filmfestivals in Afrika und
anderen Anlässen können Sie in

Auftrag geben bei:
Moussa Kanté, Photo-Reporter,
B.P.843, Nouakchott - Mauritanie.

Tel. 531.01

9


	Die dynamische Kraft des Erbes

