Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 20

Artikel: Unsere schwarz-weissen Afrikabilder und wie sie Gberwunden werden
kénnten

Autor: Eichenberger, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-931988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-931988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ambros
Eichenberger

Unsere
schwarz-weis-
sen Afrikabilder
und wie sie
iiberwunden
werden konnten

Filmstatistiken zufolge ist der
amerikanische Film «Out of
Africay die erfolgreichste Pro-
duktion des Jahres 1986 in un-
serem Land gewesen. Und es
ist durchaus anzunehmen, dass
die beiden Léwen in der
Schlusssequenz, die sich auf
dem Grab des abgestlrzten De-
nys Finch Hatton zu einer Ruhe-
pause niederlassen, vielen Zu-
schauern zu einer bleibenden
Erinnerung geworden sind.
Denn sie geben jene exotisch
verzauberte Afrika-Kulisse fur
die dargestellten Abenteuer der
Weissen ab, wie sie uns allen
durch Bilderbicher und Reise-
prospekte vertraut (gemacht)
worden ist. Hinzukommt als
maogliche Erkladrung fur diesen
grossen Filmerfolg, «das wach-
sende Bedirfnis von vielen
Weissen, in den Jagdgrinden
von fremden Kulturen sentimen-
tal und emotional nach eigenen
Traumen zu suchen und eigene
Kulturverluste in die (guten Wil-
den (inklusive der «wilden
Tierey) hineinzuprojiziereny (Pe-
ter Heller, BRD).

Auf der anderen Seite steht
als realistischeres aber ebenso
einseitiges Afrikabild der Hun-
ger, die Durre, das Elend, die
Schulden, die Slums. In beiden
Fallen handelt es sich um «Ab-
bildungeny, die echte Begeg-
nungen mit «dem Kontinent, der
uns (geographisch) am nach-

2

sten liegty, verunmoglichen
oder doch erschweren. Dabei
misste heute gerade der Wille
zur Begegnung jene folgen-
schweren Haltungen der Ab-
wehr und der Abwertung — oder
der Vereinnahmung — Gberwin-
den, die sich in der kolonialen
Vergangenheit aus der Absolut-
setzung der eigenen, europai-
schen Kultur ergeben haben.

Zu solchen Begegnungen
braucht es jedoch mehr als «In-
formationy, «Kulturaustauschy
oder kurzfristigen und ober-
flachlichen Folklore- und Exotik-
konsum. Selbstzweifel kdnnen
nutzlich sein fir den allmahli-
chen Abbau von kolonialisti-
scher oder neokolonialistischer
Arroganz — wie sie zum Beispiel
im «Livre de lecture et d'instruc-
tiony» fir den ehemaligen «Sou-
dan francais», dem heutigen
Mali, mit der vielsagenden
Empfehlung zum Ausdruck
kommt: «Nous n‘avons pas a
instruire des jeunes Noirs. Nous
avons surtout & créer des Fran-
cais!» (1899).

Vor diesen und anderen kul-
turellen, politischen und wirt-
schaftlichen Unterjochungen
hat sich der schwarze Kontinent,
seitdem die Unabhangigkeits-
bewegungen dort Fuss zu fas-
sen vermochten, zu l6sen ver-
sucht. Um, nach Jahrzehnten
der Fremdbestimmung, wieder
zu sich selbst zu finden! In eini-
gen Landern, zum Beispiel in
Zimbabwe, wurden zu diesem
Zweck sogenannte «Re-Rooting
Campaigns» durchgefuhrt.

Mittel afrikanischer
Selbstfindung

Auch der schwarz-afrikanische
Film hat sich dort, wo es ihn
gibt (und das ist lange nicht
Uberall der Fall), als eines der
Mittel zur Férderung dieses Pro-
zesses afrikanischer Selbstfin-
dung verstanden. Zwar ist der
Protestruf «Décolonisez les

écrans!» heute nicht mehr mit
derselben Lautstarke zu verneh-
men wie damals, aber das An-
liegen ist, angesichts der neuen
Medien, noch bedrangender
geworden. Denn die riesige Flut
von billig importierten «weis-
seny Bildern, die den schwarzen
Kontinent tagtaglich Uberfluten,
ist mit einer noch so durchdach-
ten «Kultur des Widerstandesy
kaum zu bremsen. Serien wie
«Tatorty, «Der Alte», «Beat Club»
oder Fussballibertragungen
vermogen die Menschen sud-
lich der Sahara erfahrungsge-
mass ebenso stark zu fesseln
wie die relativ wenigen Film-
und Fernsehproduktionen, die
auf dem eigenen Boden ge-
wachsen sind. Auf diese Weise
wird der Glaube an die eigene
Geschichte, Kultur und Wiirde,
wie ihn die einheimischen Cine-
asten durch ihre Werke zu ver-
mitteln suchen, immer wieder
zerfressen, ausgehohlt und in
Frage gestellt.

Proteste gegen diese neue
geistige Kolonialisierung Afri-
kas, die es vor seiner «zweiten
Zerstorungy» durch den banali-
sierenden und entfremdenden
Video-, Fernseh- und Satelliten-
kommerz warnen und bewahren
mochten, sind haufig in den
Wind gesprochen. Zumal dort,
wo der Staat diesen Bestrebun-
gen jede kulturpolitische Ruk-
kendeckung verweigert, weil er
die Bilder engagierter einheimi-
scher Kinstler unter Umstanden
als sehr viel stérender empfin-
det als audiovisuelle Angebote,
die von aussen kommen, auch
wenn sie mit ihren Darstellun-
gen von Gewalt und Unmoral
die Sensibilitdt — auch die reli-
giose — der meisten Afrikaner
schwer verletzen.

Unter derart schwierigen Pro-
duktions-, Vertriebs- und Re-
zeptionsbedingungen grenzt die
Entstehung jedes afrikanischen
Films tatsachlich an ein Wun-
der, wie Pierre Haffner, einer der
«schwarzy denkenden und



Aus «Yeelen» von Souleymane
Cissé (Mai 1987).

«schwarzy fihlenden Weissen
immer wieder betont. Dieses
«schwarze Fuhlen» missen, au-
thentischen Bekenntnissen zu-
folge, auch afrikanische Autoren
bisweilen wieder lernen. Vor al-
lem, wenn sie nach einem
mehrjahrigen filmischen Ausbil-
dungsurlaub in Paris, London
oder Moskau (wo zur Zeit etwa
15 Afrikaner das Filmhandwerk
studieren) sich in der Sprache
ihres Volkes, auch in stilistisch-
asthetischer Hinsicht, ausdrik-
ken wollen. «Zuviele von uns
(Intellektuellen) haben Afrika in
sich verloren, so dass sie den
Glauben an die afrikanischen
Werte und an die afrikanische
Seele wieder zurlickgewinnen

mussen. Denn du kannst nicht
etwas zu anderen bringen,
wenn du nicht selbst zutiefst an
die Inhalte glaubst, mit denen
du andere vertraut machen
willsty, hat Gaston Kaboré, stell-
vertretend fur viele seiner Kolle-
ginnen und Kollegen, anlasslich
eines unserer Mannheimer
«Dritte Welt-Seminare» zu Pro-
tokoll gegeben.

«Afrika in uns»

Dass ein solcher Glaube nach
wie vor in Afrika existiert und
dass er Berge versetzen kann,
hat Souleymane Cissé mit sei-
nem letzten Film «Yeelen» (Das
Licht) nicht nur seinen eigenen
Leuten, sondern auch der tbri-
gen Welt auf Gberzeugende Art
und Weise gezeigt. In der Mei-

nung des Autors soll «Yeelen»
in der Weltfilmkultur ganz be-
wusst die Stimme Afrikas ver-
treten! Denn ein schmollender
Ruckzug auf die eigene Kultur,
wie er zum Beispiel im Iran zu
beobachten ist, ist heute fur
Afrikaner nicht mehr das ldeal.
Er wird dem aufbrechenden Ein-
heitsbewusstsein mit den damit
gegebenen Herausforderungen
zum «Dialog der Zivilisationen
und Kulturen» nicht gerecht.
Viele weisse Zuschauer bezeu-
gen, dass diese archaischen,
«schwarzeny Bilder sie zwingen,
dem magischen Fundus in ihrer
eigenen Seele nachzusptren. In

diesem Sinne ist bisweilen ja

auch vom «Afrika in unsy die
Rede.

Dazu liefern jene Kulturtheo-
rien eine Grundlage, die der
Auffassung sind, die verschie-
denen Zivilisationen unseres
Planeten seien letztlich je an-
dere Wahrnehmungs-, Aus-
drucks- und Interpretationsfor-
men der einen Wirklichkeit. Um
mit der Metaphorik des Ethno-
logen Hans Peter Duerr
(«Traumzeity, Frankfurt 1979) zu
sprechen, musste Afrika demzu-
folge auch als — verdrangte und
wiederentdeckte — «Wildnis un-
serer Zivilisation» betrachtet
werden ... «Die Natur der Men-
schen ist immer die gleiche;
was sie trennt, sind ihre Brau-
chey, hatte schon Konfuzius
(651-478 v. Christus) im fernen
China festgestellt.

Begegnung im Sinne einer
Weltsolidaritat

Von solchen umfassenderen
und innovativen kulturtheoreti-
schen Ansatzen her waren wohl
auch neue Qualitaten der An-
teilnahme fir die Rezeption von
afrikanischen Filmen und fur au-
diovisuelle Produktionen aus
der Dritten Welt im allgemeinen
zu entwickeln. Fur Europaer, die
bereit sind, sich ihrem Nachbar-

3



kontinent zuzuwenden und,
tber Exotiksehnsiichte hinaus,
die Begegnung mit seinen Men-
schen, Kulturen, Sitten,
Rhythmen, Sprachen und Pro-
blemen suchen, kénnten daraus
neue «Sehgewohnheiten» im
Sinne einer Weltsolidaritat und
eines sich abzeichnenden Welt-
bewusstseins entstehen, auch
wenn diese Werke vorerst ein-
mal fir die Afrikaner selbst pro-
duziert worden sind. (Filme aus
Afrika, Gber Afrika, fur Afrika
wurde friher als Parole ausge-
geben!)

Eine solche Sicht, die Afrika
und seine Kulturleistungen als
Tell eines grosseren Ganzen
versteht, muss nicht, vonwegen
«Mitleid», «Nachsichty, «Herab-
lassung» oder anderen humani-
taren oder paternalistischen Ei-
genschaften, unkritisch sein.
Denn, «wer dem grausamen,
imperialistischen Westen eine
gerechte, lammfromme und un-
schuldige Dritte Welt gegen-
Uberstellt, kommt nicht darum
herum, die Entwicklungslander
zu Kindern zu erklareny (Klaus
Kreimeier in «Geborstene Trom-
meln, Afrikas zweite Zersto-
rung», Frankfurt 1985).

Diese Haltung kritischer Soli-
daritdt — mit den Filmemachern
und den Filmen — muUsste aber
ehrlicherweise mit einem gerit-
telten Mass an europaischer
Selbstkritik verbunden werden.
Ganz allgemein deshalb, weil
Afrikas «Geschichte der Unter-
entwicklung» (vgl. das gleichna-
mige Buch von Walter Rodney,
1972) von der Geschichte unse-
rer Uberentwicklung nicht los-
gelost werden kann. Die Proble-
matisierung unserer, sprich der
franzosischen, der deutschen,
der portugiesischen, aber auch
der schweizerischen Beziehun-
gen zur sogenannten Dritten
Welt ist heute zu einer Heraus-
forderung geworden, der man
nicht mehr ausweichen kann.
Abgesehen davon, dass viele
der afrikanischen Filme von ih-

4

rem Thema her ohnehin einla-
den, die Prasenz Europas mit ih-
ren kulturellen, wirtschaftlichen
und psychologischen Aus- und
Nachwirkungen zu «bedenkeny.
Damit liegen die «entwicklungs-
politischen» Bezlige zu den ei-
genen Verhaltnissen auf der
Hand. Fir den vielgereisten
«deutschen Afrikafilmery Peter
Heller beispielsweise (diese Be-
zeichnung wurde ihm in Kame-
run zugelegt) sind sie derart
gravierend und evident, dass er
die Schlussfolgerung gezogen
hat: «Unsere Entwicklung ist das
eigentliche Themay. Solche Ein-
sichten — oder sind es Absich-
ten? — verandern festgefahrene
Afrikabilder und verunsichern
sie. Das kann der falligen Be-
gegnung forderlich sein. B

Bruno Jaeggi

Die dynamische
Kraft des Erbes

Zitate und Gedanken zum
afrikanischen Kino zwischen
Tradition und Zukunft

«lch verstehe das nichty, sagte
mir 1983 am 8. Panafrikanischen
Filmfestival von Ouagadougou
in Burkina Faso der stark an der
Dritten Welt interessierte deut-
sche TV-Produzent und Filme-
macher Joachim von Mengers-
hausen, «ich verstehe das wirk-
lich nicht: Da absolvieren diese
Afrikaner eine Filmschule in Pa-
ris, Moskau oder Rom, und
wenn sie wieder zuhause sind,
vergessen sie alles, was sie ge-
lernt haben — sie machen etwas
ganz anderes. Das ist grossar-
tig!y

Dieses «ganz andere» steht
seit langem im Mittelpunkt afri-
kanischer Regiearbeit. «Unser

Kino muss ein volkstimliches
Kino sein, das aber nicht in
kommerzielle Vulgaritét verfallt.
Das heisst, es muss die Spra-
che des Volkes sprechen und
die Themen wiederspiegeln, die-
das Volk beschaftigen, damit
sich das Volk in diesem Kino
wiederfinden kanny, sagte einer
der wichtigsten Regisseure Afri-
kas, der Senegalese Mahama
Johnson Traoré schon 1972, an-
lasslich seines Films «Lam-
baayey (Dokumentation des In-
ternationalen Forums des Jun-
gen Films, Berlin). Und 1975
doppelte der senegalesische
Filmpionier Paulin Soumanou
Vieyra nach: «Das afrikanische
Kino muss beginnen, ganz afri-
kanisch zu sein, und erst von
dieser Situation aus wird es der
Welt etwas anzubieten haben.»
(Vieyra: «Le Cinéma Africainy,
Présence Africaine, Paris 1975.)

So beschworen denn seit den
sechziger Jahren die meisten
Filme jenes traditionelle Afrika,
das sich auf seine eigene, vom
Islam und besonders von den
Weissen herabgewdrdigte und
selbstim Kern bedrangte Identi-
tat besinnt. «Die Traditionen,
Gebrauche und Riten sind noch
sehrlebendig, besonders im
Landesinnern, das die wirkliche
Bevodlkerung Senegals beher-
bergt. Sie ist die wahre Wachte-
rin unseres sozio-kulturellen Er-
bes. Und obwohl die Kolonisa-
tion einen Moment lang unsere
traditionelle Ordnung oberflach-
lich storen konnte, haben die
Fundamente wunderbar Wider-
stand geleistety (Mahama
J.Traoré, Retrospektive «Der
Junge Film Schwarzafrikasy,
Mannheim 1969.)

Vom ganzheitlichen Denken

Welches ist nun aber diese pau-
schal gefasste «afrikanische
Identitaty, die immer wieder —
gerade auch von den Zuschau-
ern — gefordert wird?



	Unsere schwarz-weissen Afrikabilder und wie sie überwunden werden könnten

