
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 20

Artikel: Unsere schwarz-weissen Afrikabilder und wie sie überwunden werden
könnten

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E
LZ

htm

03
-£=
O

1-
.22 S
"v>
Vi 2kmo
Q <

Ambras
Eichenberger

Unsere

schwarz-weis-
sen Afrikabilder
und wie sie
überwunden
werden könnten

Filmstatistiken zufolge ist der
amerikanische Film «Out of
Africa» die erfolgreichste Pro-
duktion des Jahres 1986 in

unserem Land gewesen. Und es
ist durchaus anzunehmen, dass
die beiden Löwen in der
Schlusssequenz, die sich auf
dem Grab des abgestürzten De-

nys Finch Fiatton zu einer
Ruhepause niederlassen, vielen
Zuschauern zu einer bleibenden
Erinnerung geworden sind.
Denn sie geben jene exotisch
verzauberte Afrika-Kulisse für
die dargestellten Abenteuer der
Weissen ab, wie sie uns allen
durch Bilderbücher und
Reiseprospekte vertraut (gemacht)
worden ist. Flinzukommt als
mögliche Erklärung für diesen

grossen Filmerfolg, «das wachsende

Bedürfnis von vielen
Weissen, in den Jagdgründen
von fremden Kulturen sentimental

und emotional nach eigenen
Träumen zu suchen und eigene
Kulturverluste in die <guten
Wildem (inklusive der (wilden
Tiere>) hineinzuprojizieren» (Peter

Heller, BRD).
Auf der anderen Seite steht

als realistischeres aber ebenso
einseitiges Afrikabild der Hunger,

die Dürre, das Elend, die
Schulden, die Slums. In beiden
Fällen handelt es sich um
«Abbildungen», die echte
Begegnungen mit «dem Kontinent, der
uns (geographisch) am näch¬

sten liegt», verunmöglichen
oder doch erschweren. Dabei
müsste heute gerade der Wille
zur Begegnung jene
folgenschweren Haltungen der
Abwehr und der Abwertung - oder
der Vereinnahmung - überwinden,

die sich in der kolonialen
Vergangenheit aus der Absolutsetzung

der eigenen, europäischen

Kultur ergeben haben.
Zu solchen Begegnungen

braucht es jedoch mehr als
«Information». «Kulturaustausch»
oder kurzfristigen und
oberflächlichen Folklore- und
Exotikkonsum. Selbstzweifel können
nützlich sein für den allmählichen

Abbau von kolonialistischer

oder neokolonialistischer
Arroganz-wie sie zum Beispiel
im «Livre de lecture et d'instruction»

für den ehemaligen «Soudan

français», dem heutigen
Mali, mit der vielsagenden
Empfehlung zum Ausdruck
kommt: «Nous n'avons pas à

instruire des jeunes Noirs. Nous
avons surtout à créer des
Français!» (1899).

Vor diesen und anderen
kulturellen, politischen und
wirtschaftlichen Unterjochungen
hat sich der schwarze Kontinent,
seitdem die Unabhängigkeitsbewegungen

dort Fuss zu fassen

vermochten, zu lösen
versucht. Um, nach Jahrzehnten
der Fremdbestimmung, wieder
zu sich selbst zu finden! In einigen

Ländern, zum Beispiel in

Zimbabwe, wurden zu diesem
Zweck sogenannte «Re-Rooting
Campaigns» durchgeführt.

Mittel afrikanischer
Selbstfindung

Auch der schwarz-afrikanische
Film hat sich dort, wo es ihn

gibt (und das ist lange nicht
überall der Fall), als eines der
Mittel zur Förderung dieses
Prozesses afrikanischer Selbstfindung

verstanden. Zwar ist der
Protestruf «Décolonisez les

écrans!» heute nicht mehr mit
derselben Lautstärke zu vernehmen

wie damals, aber das
Anliegen ist, angesichts der neuen
Medien, noch bedrängender
geworden. Denn die riesige Flut
von billig importierten «weissen»

Bildern, die den schwarzen
Kontinent tagtäglich überfluten,
ist mit einer noch so durchdachten

«Kultur des Widerstandes»
kaum zu bremsen. Serien wie
«Tatort», «Der Alte», «Beat Club»
oder Fussballübertragungen
vermögen die Menschen südlich

der Sahara erfahrungsge-
mäss ebenso stark zu fesseln
wie die relativ wenigen Film-
und Fernsehproduktionen, die
auf dem eigenen Boden
gewachsen sind. Auf diese Weise
wird der Glaube an die eigene
Geschichte, Kultur und Würde,
wie ihn die einheimischen Cine-
asten durch ihre Werke zu
vermitteln suchen, immer wieder
zerfressen, ausgehöhlt und in

Frage gestellt.
Proteste gegen diese neue

geistige Kolonialisierung Afrikas,

die es vor seiner «zweiten
Zerstörung» durch den
banalisierenden und entfremdenden
Video-, Fernseh- und Satelliten-
kommerz warnen und bewahren
möchten, sind häufig in den
Wind gesprochen. Zumal dort,
wo der Staat diesen Bestrebungen

jede kulturpolitische Rük-
kendeckung verweigert, weil er
die Bilder engagierter einheimischer

Künstler unter Umständen
als sehr viel störender empfindet

als audiovisuelle Angebote,
die von aussen kommen, auch
wenn sie mit ihren Darstellungen

von Gewalt und Unmoral
die Sensibilität-auch die
religiöse - der meisten Afrikaner
schwer verletzen.

Unter derart schwierigen
Produktions-, Vertriebs- und
Rezeptionsbedingungen grenzt die
Entstehung jedes afrikanischen
Films tatsächlich an ein Wunder,

wie Pierre Haffner, einer der
«schwarz» denkenden und

2



Aus «Yeelen» von Souleymane
Cissé (Mai 1987).

«schwarz» fühlenden Weissen
immer wieder betont. Dieses
«schwarze Fühlen» müssen,
authentischen Bekenntnissen
zufolge, auch afrikanische Autoren
bisweilen wieder lernen. Vor
allem, wenn sie nach einem
mehrjährigen filmischen
Ausbildungsurlaub in Paris, London
oder Moskau (wo zurZeit etwa
15 Afrikaner das Filmhandwerk
studieren) sich in der Sprache
ihres Volkes, auch in
stilistischästhetischer Hinsicht, ausdrük-
ken wollen. «Zuviele von uns
(Intellektuellen) haben Afrika in
sich verloren, so dass sie den
Glauben an die afrikanischen
Werte und an die afrikanische
Seele wieder zurückgewinnen

müssen. Denn du kannst nicht
etwas zu anderen bringen,
wenn du nicht selbst zutiefst an
die Inhalte glaubst, mit denen
du andere vertraut machen
willst», hat Gaston Kaboré,
stellvertretend für viele seiner
Kolleginnen und Kollegen, anlässlich
eines unserer Mannheimer
«Dritte Welt-Seminare» zu
Protokoll gegeben.

«Afrika in uns»

Dass ein solcher Glaube nach
wie vor in Afrika existiert und
dass er Berge versetzen kann,
hat Souleymane Cissé mit
seinem letzten Film «Yeelen» (Das
Licht) nicht nur seinen eigenen
Leuten, sondern auch der übrigen

Welt auf überzeugende Art
und Weise gezeigt. In der Mei¬

nung des Autors soll «Yeelen»
in der Weltfilmkultur ganz be-
wusst die Stimme Afrikas
vertreten! Denn ein schmollender
Rückzug auf die eigene Kultur,
wie erzürn Beispiel im Iran zu
beobachten ist, ist heute für
Afrikaner nicht mehr das Ideal.
Er wird dem aufbrechenden Ein-
heitsbewusstsein mit den damit
gegebenen Herausforderungen
zum «Dialog der Zivilisationen
und Kulturen» nicht gerecht.
Viele weisse Zuschauer bezeugen,

dass diese archaischen,
«schwarzen» Bilder sie zwingen,
dem magischen Fundus in ihrer
eigenen Seele nachzuspüren. In

diesem Sinne ist bisweilen ja
auch vom «Afrika in uns» die
Rede.

Dazu liefern jene Kulturtheorien

eine Grundlage, die der
Auffassung sind, die verschiedenen

Zivilisationen unseres
Planeten seien letztlich je
andere Wahrnehmungs-,
Ausdrucks- und Interpretationsformen

der einen Wirklichkeit. Um
mit der Metaphorik des Ethnologen

Hans Peter Duerr
(«Traumzeit», Frankfurt 1979) zu
sprechen, müsste Afrika demzufolge

auch als - verdrängte und
wiederentdeckte - «Wildnis
unserer Zivilisation» betrachtet
werden... «Die Natur der
Menschen ist immer die gleiche;
was sie trennt, sind ihre Bräuche»,

hatte schon Konfuzius
(551 —478 v. Christus) im fernen
China festgestellt.

Begegnung im Sinne einer
Weltsolidarität

Von solchen umfassenderen
und innovativen kulturtheoretischen

Ansätzen her wären wohl
auch neue Qualitäten der
Anteilnahme für die Rezeption von
afrikanischen Filmen und für
audiovisuelle Produktionen aus
der Dritten Welt im allgemeinen
zu entwickeln. Für Europäer, die
bereit sind, sich ihrem Nachbar-

3



kontinent zuzuwenden und,
über Exotiksehnsüchte hinaus,
die Begegnung mit seinen
Menschen, Kulturen, Sitten,
Rhythmen, Sprachen und
Problemen suchen, könnten daraus
neue «Sehgewohnheiten» im
Sinne einer Weltsolidarität und
eines sich abzeichnenden Welt-
bewusstseins entstehen, auch
wenn diese Werke vorerst einmal

für die Afrikaner selbst
produziert worden sind. (Filme aus
Afrika, über Afrika, für Afrika
wurde früher als Parole
ausgegeben!)

Eine solche Sicht, die Afrika
und seine Kulturleistungen als
Teil eines grösseren Ganzen
versteht, muss nicht, vonwegen
«Mitleid», «Nachsicht»,
«Herablassung» oder anderen humanitären

oder paternalistischen
Eigenschaften, unkritisch sein.
Denn, «wer dem grausamen,
imperialistischen Westen eine
gerechte, lammfromme und
unschuldige Dritte Welt
gegenüberstellt, kommt nicht darum
herum, die Entwicklungsländer
zu Kindern zu erklären» (Klaus
Kreimeier in «Geborstene Trommeln,

Afrikas zweite Zerstörung»,

Frankfurt 1985).
Diese Haltung kritischer

Solidarität - mit den Filmemachern
und den Filmen - müsste aber
ehrlicherweise mit einem gerüttelten

Mass an europäischer
Selbstkritik verbunden werden.
Ganz allgemein deshalb, weil
Afrikas «Geschichte der
Unterentwicklung» (vgl. das gleichnamige

Buch von Walter Rodney,
1972) von der Geschichte unserer

Überentwicklung nicht
losgelöst werden kann. Die Proble-
matisierung unserer, sprich der
französischen, der deutschen,
der portugiesischen, aber auch
der schweizerischen Beziehungen

zur sogenannten Dritten
Welt ist heute zu einer
Herausforderung geworden, der man
nicht mehr ausweichen kann.
Abgesehen davon, dass viele
der afrikanischen Filme von ih¬

rem Thema her ohnehin einladen,

die Präsenz Europas mit
ihren kulturellen, wirtschaftlichen
und psychologischen Aus- und
Nachwirkungen zu «bedenken».
Damit liegen die «entwicklungspolitischen»

Bezüge zu den
eigenen Verhältnissen auf der
Hand. Für den vielgereisten
«deutschen Afrikafilmer» Peter
Heller beispielsweise (diese
Bezeichnung wurde ihm in Kamerun

zugelegt) sind sie derart
gravierend und evident, dass er
die Schlussfolgerung gezogen
hat: «Unsere Entwicklung ist das
eigentliche Thema». Solche
Einsichten - oder sind es Absichten?

- verändern festgefahrene
Afrikabilder und verunsichern
sie. Das kann der fälligen
Begegnung förderlich sein.

Bruno Jaeggi

Die dynamische
Kraft des Erbes

Zitate und Gedanken zum
afrikanischen Kino zwischen
Tradition und Zukunft

«Ich verstehe das nicht», sagte
mir 1983 am 8. Panafrikanischen
Filmfestival von Ouagadougou
in Burkina Faso der stark an der
Dritten Welt interessierte deutsche

TV-Produzent und
Filmemacher Joachim von Mengershausen,

«ich verstehe das wirklich

nicht: Da absolvieren diese
Afrikaner eine Filmschule in Paris,

Moskau oder Rom, und
wenn sie wieder zuhause sind,
vergessen sie alles, was sie
gelernt haben - sie machen etwas
ganz anderes. Das ist grossartig!»

Dieses «ganz andere» steht
seit langem im Mittelpunkt
afrikanischer Regiearbeit. «Unser

Kino muss ein volkstümliches
Kino sein, das aber nicht in
kommerzielle Vulgarität verfällt.
Das heisst, es muss die Sprache

des Volkes sprechen und
die Themen wiederspiegeln, die
das Volk beschäftigen, damit
sich das Volk in diesem Kino
wiederfinden kann», sagte einer
der wichtigsten Regisseure Afrikas,

der Senegalese Mahama
Johnson Traoré schon 1972,
anlässlich seines Films «Lam-
baaye» (Dokumentation des
Internationalen Forums des Jungen

Films, Berlin). Und 1975

doppelte der senegalesische
Filmpionier Paulin Soumanou
Vieyra nach: «Das afrikanische
Kino muss beginnen, ganz
afrikanisch zu sein, und erst von
dieser Situation aus wird es der
Welt etwas anzubieten haben.»
(Vieyra: «Le Cinéma Africain»,
Présence Africaine, Paris 1975.)

So beschwören denn seit den
sechziger Jahren die meisten
Filme jenes traditionelle Afrika,
das sich auf seine eigene, vom
Islam und besonders von den
Weissen herabgewürdigte und
selbst im Kern bedrängte Identität

besinnt. «Die Traditionen,
Gebräuche und Riten sind noch
sehr lebendig, besonders im
Landesinnern, das die wirkliche
Bevölkerung Senegals beherbergt.

Sie ist die wahre Wächterin

unseres sozio-kulturellen
Erbes. Und obwohl die Kolonisation

einen Moment lang unsere
traditionelle Ordnung oberflächlich

stören konnte, haben die
Fundamente wunderbar Widerstand

geleistet» (Mahama
J.Traoré, Retrospektive «Der
Junge Film Schwarzafrikas»,
Mannheim 1969.)

Vom ganzheitlichen Denken

Welches ist nun aber diese
pauschal gefasste «afrikanische
Identität», die immer wieder-
gerade auch von den Zuschauern

- gefordert wird?

4


	Unsere schwarz-weissen Afrikabilder und wie sie überwunden werden könnten

