
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 10

Artikel: Frau als Symbol? : Zum Bild des Frau bei Tarkowskij

Autor: Nekrasow, Andrej

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrej Nekrasow

Frau als Symbol?

Zum Bild der Frau bei
Tarkowskij

Es gibt einen hellen Moment im
generell dunklen, aber auch
prächtigen «Andrej Rubljow».
Beim Malen ruft Rublow aus:
«... Und wenn ich weissagen
könnte und wüsste alle Geheimnisse

und alle Erkenntnisse und
hätte allen Glauben, so dass ich
Berge versetzte, und hätte der
Liebe nicht, so wäre ich nichts...
Die Liebe ist langmütig und
freundlich, die Liebe eifert nicht,
die Liebe treibt nicht Mutwillen,
sie bläht sich nicht, sie stellet
sich nicht ungebärdig, sie
suchet nicht das Ihre, sie lässt sich
nicht erbittern, sie rechnet das
Böse nicht zu, sie freut sich
nicht der Ungerechtigkeit, sie
freut sich aber der Wahrheit...»

Die meisten der sowjetischen
Zuschauer, und wohl ebenfalls
der westlichen, die den Monolog

in der gekürzten Untertitel-
Übersetzung vermittelt bekommen,

sind sich nicht bewusst,
dass es sich um ein Zitat aus
dem 1. Korintherbrief (13, 2-6),
eine von Tarkowskijs Lieblingsstellen

im Neuen Testament,
handelt. Die Intonation, mit der
der Darsteller Solonizyn die
Worte des Paulus ausspricht, ist
unverwechselbar betont
entzückt, unfeierlich: Es spricht
kein Prediger, sondern ein
begeisterter, romantischer junger
Mann.

Der Effekt konnte nicht
unbeabsichtigt sein: Tarkowskij hat
die Liebe aus dem dogmatischen

Zusammenhang «Glaube,
Liebe. Hoffnung» geholt und hat
sie in der Spontaneität des
Lebens walten lassen. Diesbezüglich

wäre Tarkowskij die lateinische

Übersetzungstradition des
neutestamentlichen Liebe-Begriffes

«agape», der im Russi¬

schen (ljubow) wie im
Deutschen nicht dasselbe bedeutet
wie «charity», «charité», «carità»,
ganz fremd geblieben.

«Die Liebe ist das höchste
Gut, das der Mensch besitzt,
sowohl im materiellen wie auch im
geistigen Sinne des Wortes»,
sagte Tarkowskij. Und auch in
seinem Werk war die Liebe das
Wichtigste, wie er selbst
meinte, obwohl er dieses Wort
nur selten und mit grosser
Vorsicht aussprach. Sie war für ihn

- unumstritten, axiomatisch -
das Wesen der Existenz, sodass
er darin nichts zu beweisen
strebte. Die Kunst war für ihn
da, den reifen philosophisch-religiösen

Ertrag des Lebens in
Metaphern zu ernten. In seinen
Filmen ist die Liebe kein
Geschehnis, sondern unverwechselbare

Präsenz, aber die der
untergehenden Sonne, dank derer

alles am Leben bleibt - die
aber gerade jetzt verschwindet.

Nur mittelbar kommt Liebe in
seinen Filmen vor. Während
«Hamlet» lange Zeit als sein
Hauptprojekt galt, konnte man
sich Tarkowskij nur mit Mühe an
«Romeo und Julia» arbeitend
vorstellen. Seine Liebenden
lässt Tarkowskij in der Luft
schweben - nicht küssen. (Und
wenn es doch zum Küssen
kommt, wie in «Offret», wirkt es,
um ehrlich zu sein, nicht ganz
überzeugend.) Und da kommen
wir zur geistigen Sublimierung
zurück. Genauso wie Tarkowskij
die geistige, christliche Liebe
von der irdischen nicht isolieren
will, weigert er sich auch, die
Anziehung zwischen zwei
Menschen, wie man sie im Leben
kennt, eindimensional
darzustellen. Liebe ist in Tarkowskijs
Universum auf allen Ebenen mit
dem Glauben untrennbar
verbunden.

«Die Frau ist das Symbol der
Liebe», sagte Tarkowskij in
einem umstrittenen «Berlinale-
Tip»-1 nterview - er, der «Feind
der Symbolik», wie er sich

selbst im selben Interview
nannte. Im Lauf des Gesprächs
zwischen dem Regisseur und
einer jungen Journalistin ist das
Thema wahrscheinlich unbeabsichtigt,

aber ganz natürlich zu
Ansichten Tarkowskijs über
Frauen abgewichen. Das Interview

wirkte in Berlin wie ein
Donnerschlag, der letztlich weiter

zum Ruhme Tarkowskijs
beigetragen hat. Es gab aber auch
viel Empörung. Es ist kaum
erstaunlich, dass das, was
Tarkowskij über den «Sinn» und die
«Würde» der Frau und ihre
«Auflösung in der Liebe zum Mann»
sagte, bei vielen Berlinerinnen
nicht so gut ankam. Dagegen
hat eine Teilnehmerin des
Internationalen Kritikerseminars in

Augsburg bemerkt, dass die
«Frau-bei-Tarkowskij»-Frage
während des Seminars
ausschliesslich von Männern
gestellt und diskutiert wurde.

Was das Interview betrifft,
würde ein kühler Analytiker
(Analytikerin) sagen müssen,
dass Tarkowskijs Position, trotz
ein paar zugespitzt polemischen
Erklärungen, konsequent und
begründet ist. Für ihn ist die
Frage der Gleichberechtigung
der Frau falsch gestellt. «Das

ganze Unglück beruht auf etwas
anderem, und zwar darauf, dass
wir in einer Gesellschaft leben,
in der das geistige Niveau eines
Massenmenschen ausserordentlich

tief ist... das Aufkommen

von sozialen Fragen ist das
Ergebnis unserer irrsinnigen
Anti-Geistigkeit. Einer geistig
erfüllten Frau würde niemals
einfallen, dass sie in der Beziehung
den Kürzeren zieht, versklavt
oder erniedrigt würde, genauso
wie es einem geistigen Mann
niemals einfallen würde, etwas
von der Frau zu fordern.»

In der Tat. man kann sagen,
die Frauen in Tarkowskijs
Filmen seien doch «geistig erfüllt».
Es sind eigentlich die Männer,
deren geistige Stichhaltigkeit in

Frage gestellt wird. Hari («Solja-

23



ris»), eine Materialisierung des
Gedächtnisses (oder Gewissens)

von Chris, erlangt allmählich

ihre eigene Subjektivität,
die jedoch aus nichts anderem
besteht, als aus ihrer Liebe zu
Chris. Jedenfalls ist Hari
dadurch nicht ärmer, sondern stärker

als Chris, der zur Unent-
schlossenheit in seiner Moral
und seiner Liebe verurteilt ist.
Die Mutter und die Frau im
«Spiegel» sind die wahren
Heldinnen, die die Liebe, den Kummer

und die Verantwortung
durch das Leben tragen und un-
schematisch, nuancenreich
(glänzend gespielt von Margari-
tha Terechowa) die tragische
Seligkeit des menschlichen
Daseins wiederspiegeln.

Als Stalkers Frau ihn bittet,
sie in die Zone mitzunehmen,
weigert er sich, weil er Angst
hat, dass auch sie sich als
kleingläubig erweisen könnte. Dabei
wird zweierlei sichtbar: einerseits,

dass es seine Frau ist, die
bei aller Verzweiflung seine
letzte Gewissheit (zumindest auf
Erden) ist, andererseits jedoch,
dass diese Gewissheit gar nicht
so gewiss ist'und sein Vertrauen

nur begrenzt und bedingt bleibt.
Die Frau dagegen, die mit der
Pilgerfahrt nichts zu tun hat und
sogar, am Anfang, der Mission
Stalkers ihre «triviale» Sorge
entgegenstellt, zeigt sich am
Ende in einer statischen, direkten,

quasi dokumentarischen
Aufnahme, bedingungslos treu,
liebend und verkörpert den
Glauben, den Stalker vergeblich
sucht.

In «Offret» muss Marias
Liebe, durch das Intimwerden
mit Alexander, die Welt retten.
Maria, die merkwürdigerweise
eine Hexe sein soll, hat eine
spezielle Kraft, die jedoch
vielleicht nur in Alexanders Träumen

existiert. Sie ist auf jeden
Fall auch in der Realität-wenn
sich überhaupt von Realität in
diesem Film reden lässt-eine
Sympathisantin Alexanders, die
auch die Stafette des Glaubens
dem Jungen überreicht.

Nun, die anspruchsvolle,
unkonventionelle Struktur und die
hohen geistigen Anforderungen
der Filme Tarkowskijs verlocken
die Kritiker oft, seine Filme mittels

seinen Absichten zu erklären

und zu schätzen, statt eine

konstruktiv kritische Position
einzunehmen, beziehungsweise
die Absichten und den
filmischen Stoff zu analysieren und
miteinander zu vergleichen.

Die Charakterisierung der
Hexe-Erlöserin in «Offret»
scheint ziemlich verworren zu
sein. Ein Dienstmädchen, das
aus dem ganz realen Island (wie
die Darstellerin Gudrun Gisla-
dottir) kommt, hat zwei, drei
kurze, höchst enigmatische
Auftritte, dann, ganz bäuerlich und
gutmütig, empfängt sie nachts
Alexander in ihrem eigenen
Haus (das in dieserTarkowskij-
Weltein Dienstmädchen haben
muss), versucht - wie eine
vernünftige und nüchterne Frau -
ihn nach Hause zurückzuschik-
ken, weint ungeziert, als er eine
sentimentale Geschichte aus
seiner Jugend erzählt, und zieht
rührend ungeschickt sich und
Alexander aus. Maria ist
offensichtlich ein ganz realer, guter
Mensch. Die Notwendigkeit, die
Welt zu retten, die Kraft, die
durch die physische Liebe
erworben werden muss, Hexerei,
Island - alle diese Elemente, die
im Drehbuch intrigierende Po-

24



Ä».,
Zwei Frauentypen
in «Das Opfer»:
Adelaide als hysterische

Egozentrike-
rin und Maria als
weise Magd und
visionäre Hexe.

tenz haben, sind im dramatischbildlichen

Raum des Films nur
ganz vage verbunden.

In «Nostalghia», im anderen
der zwei im Westen gedrehten
Filme, stellt die Hauptdarstellerin

keine Erlösungshoffnung
dar. Sie, die italienische
Übersetzerin, begleitet den Protagonisten,

den russischen
Musikforscher, auf seinen Spaziergängen

und sollte das Bindeglied
zwischen ihm und seiner Umgebung

sein. Nun fangen gerade
hier einige weitreichende
Probleme an, und zwar nicht nur für
die beiden Betroffenen, sondern
für den Regisseur und die
Zuschauer.

Die Kommunikation zwischen
Gortschakow und seiner
Übersetzerin ist so gut wie
nichtexistent. Dies ist offenbar die
Absicht des Regisseurs. Wir
treffen den Protagonisten, als er
bereits ganz enttäuscht von
Italien, total skeptisch gegenüber
einer Kommunikationsmöglichkeit

und emotional völlig
verschlossen ist. Dass ein
intelligenter, gebildeter und noch junger

Mann mit gutem
Geschmack und Humor, der erst¬

mals nach Italien kommt, das
Land von Anfang an hasst,
gegenüber der Botticelli-Engel-
Frau sich so unlustig, spröde
und farblos benimmt, sich so
unneugierig und offen obsku-
rantistisch gegenüber den
beiderseitigen Verständnismöglichkeiten

zwischen den zwei
Kulturen anstellt, ist theoretisch
möglich, aber unwahrscheinlich.

Ich kenne keinen, der so
ist, Tarkowskij selbst war alles
andere als das.

Es geht da eigentlich nicht
um die Enttäuschung der
Hauptfigur, die als ein Vorgang,
eine Entwicklung gezeigt werden

könnte, sondern um eine
ganz flache, unbewegliche,
vorausgesetzte Einstellung. Die
echt kritische Frage ist dann,
wie das Thema des Films (das
man sich unabhängig davon
vorstellen können soll) von dieser

Einstellung profitiert. Wenn
das Thema von «Nostalghia»
der Verlust der Heimat, der Verfall

der Werte, die Barriere in
der kulturellen und emotionellen

Kommunikation sein soll,
dann ist die abwechslungslose,
monotone hundertprozentige

Verschlossenheit Gortschakows
und die hundertprozentige Un-
empfindsamkeit und Verständ-
nislosigkeit der Frau nicht
gerade die wirksamste Lösung.
Wenn ein Mensch einem anderen

die Schönheit eines
Gedichts im Original niemals zu
vermitteln versucht, weil dieser
die Sprache des Originals nicht
genügend beherrscht, dann ist
eben die Übersetzungsunmöglichkeit

kein Thema. Sie wird
jedoch zum Thema, wenn diese
Unmöglichkeit als schmerzhaft
empfunden wird. Dasselbe gilt
für die Kommunikation
zwischen den Menschen. Wenn
Gortschakow an Italien und an
dieser Italienerin nichts berührt,
ist der Konflikt eben zu diesem
Nichtberührtsein versus seine
Liebe zur Heimat und zur
russischen Frau reduziert. Dies ist
aber für eine solch lange
AntiBeziehung mit der Italienerin
dramatisch ungenügend, und -
da wir keinen Hinweis haben,
was ihn ansonsten hindert, zu
seiner Frau nach Hause
zurückzukehren - auch nicht ganz
logisch.

Diese mangelnde Klarheit des

25



Symbol des ewigen Russland
Meditation anlässlich der Totenliturgie für Andrej Tarkowskij
(1932-1986)

Wenn der Herr den Abglanz ewiger

Schönheit und die Begierde
nach derselben ins Herz des
Künstlers hineinlegt, dann findet
dieser keine Ruhe: «Die Seele
dürstet», bevor er nicht diese
innerliche Idee und Vision im
sichtbaren Bild verkörpert, das
verewigt gelegentlich über den
Künstler hinauswächst.
Man kann es heute bezeugen,
wie sehr der Herr mit seinem
Geiste Andrej beschenkte und
erfüllte, und wie sehr Andrej in
seinem Werke versuchte, die
unsagbare, ewige Authentizität der
Dinge, die ursprüngliche Güte
und Opferbereitschaft zum
Ausdruck zu bringen, die in den Tiefen

der menschlichen Seele
verborgen sind und die wir selbst
so oft und beharrlich verschmähen.

Das ganze Leben und Werk
Andrejs, alle seine reichen Gaben
waren diesem Drang, diesem
Durst, dieser Nostalgie nach der
ewigen Heimat, nach dem
himmlischen Reich Untertan.
Vergeblich versuchte seine
irdische Heimat, diese aus seinem
Herzen herauszureissen.
Für uns alle, die wir heute in der
Kirche zum Zeugnis der Liebe
und Hoffnung bei der Totenliturgie

versammelt sind, ist Andrej
ein Symbol und ein Repräsentant

des ewigen Russland, der
heiligen Rus', deren innere
Schönheit im Leben und den
Grosstaten ungezählter und
namenloser Gerechter strahlt und

leuchtet, dank derer Russland in
den schrecklichen Prüfungen
dieses 20. Jahrhunderts standhält.

Ein zeitgenössischer russischer
Priester sagte, dass Russland
heute auf Golgotha gekreuzigt
ist. Und es verneint die
Kreuzesherrlichkeit Christi nicht. Selig,
wer die Erscheinung des gekreuzigten

Christus auf den Wegen
und in den Schicksalen seines
Volkes sieht und wer imstande
ist, diese Vision den Zeitgenossen

zu vermitteln.
Andrejs Werk ist zutiefst symbolisch

und geheimnisvoll. Es
entspricht seinem eigenen Weg.
Nicht selten überrunden Visionäre

eine gewöhnliche Lebensfrist

als flüchtige Erscheinungen
an unserem Horizont.
Gläubig beten wir, dass jetzt der
Schleier von Andrejs Augen falle
und dass Andrej im heljen Licht
der heiligsten Dreifaltigkeit
erstrahle. Wir beten, dass er in den
ewigen Wohnungen zu einem
Tempel der göttlichen Herrlichkeit

werden möge. Und wir bitten

in unserem Gebet, dass die
göttliche Dreifaltigkeit, welche er
in der Ikone des heiligen Andrej
Rubljow betrachtete und
lobpries, für ihn - und für uns - eine
Quelle ewiger, unversiegbarer
Glückseligkeit sei.

Boris Bobrinskoy
russisch-orthodoxer Priester
Übersetzung: P. Robert Hotz SJ

Grundgedankens zwingt den
Autor, den Frauencharakter zu
schematisieren, ihm klischeehafte

und unrelevante Züge zu
verleihen und ein Benehmen
aufzudrängen, das an Willkür
grenzt (Rennstart im Flotelgang
und Zeitlupensturz, zum
Beispiel). Das Problematische dabei

ist nicht die Weigerung des
Regisseurs, sich mit irgendeiner
statistischen Objektivität, mit
einem «modernen», typischen
Bild an Sehgewohnheiten
anzupassen, sondern eine be¬

stimmte Charakterisierungswillkür
und ein Beobachtungsmangel,
die die Wirkung der Mitteilung

Tarkowskijs im objektiven
Assoziationsraum einschränken.
Wie subjektiv die Mitteilung des
Autors und wie gross die
Empfindungsbereitschaft eines
bestimmten Publikums auch sein
mögen, für die Wahrnehmung
des Zuschauers sind
Assoziationsmöglichkeiten unabdingbar.

Ob es stimmt, dass den
Frauengestalten in den zwei

letzten Filmen Tarkowskijs ein
bestimmter Schematismus
anhaftet, und ob, wenn das
stimmt, das damit zu tun hat,
dass es sich dabei um fürTar-
kowskij fremde Charaktere und
Erfahrungen handelt, bleibt zu
diskutieren. Mit einer emotio-
nell-politisch geladenen
Debatte über die Frau in

Tarkowskijs Filmen kann man sich
bei der ernsthaften Erörterung
seines Werks leicht verlieren.
Sie kann aber auch eine Spur
sein, die zurück in die komplizierte

Welt des grossen Künstlers

führt.

KÜRZ NOTIERT

Zehn sowjetische Filme in
München

Die bisher grösste im Westen
präsentierte Übersicht über erst
neuerdings freigegebene
sowjetische Filme soll beim Filmfest

München vom 20. bis
28. Juni zu sehen sein. In der
Reihe «Unbekannte sowjetische
Filme» werden zehn Werke
vorgestellt, die im Zeichen der
neuen Filmpolitik der UdSSR
jetzt erstmals im Westen aufgeführt

werden können. Darunter
ist auch der inzwischen berühmt
gewordene antistalinistische
Film «Reue» des georgischen
Regisseurs Tengiz Abulazde.
Zum Filmfestwerden auch
Regisseure und Kritiker aus der
Sowjetunion in München erwartet.

26


	Frau als Symbol? : Zum Bild des Frau bei Tarkowskij

