Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fur Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst
Band: 39 (1987)

Heft: 10

Artikel: Frau als Symbol? : Zum Bild des Frau bei Tarkowskij
Autor: Nekrasow, Andrej

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-931963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-931963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Andrej Nekrasow

Frau als Symbol?

Zum Bild der Frau bei
Tarkowskij

Es gibt einen hellen Moment im
generell dunklen, aber auch
prachtigen «Andrej Rubljowsy.
Beim Malen ruft Rublow aus:
«... Und wenn ich weissagen
konnte und wiisste alle Geheim-
nisse und alle Erkenntnisse und
hatte allen Glauben, so dass ich
Berge versetzte, und hatte der
Liebe nicht, so ware ich nichts ...
Die Liebe ist langmiitig und
freundlich, die Liebe eifert nicht,
die Liebe treibt nicht Mutwillen,
sie blaht sich nicht, sie stellet
sich nicht ungebardig, sie su-
chet nicht das lhre, sie l&sst sich
nicht erbittern, sie rechnet das
Bose nicht zu, sie freut sich
nicht der Ungerechtigkeit, sie
freut sich aber der Wahrheit...»

Die meisten der sowjetischen
Zuschauer, und wohl ebenfalls
der westlichen, die den Mono-
log in der gekirzten Untertitel-
Ubersetzung vermittelt bekom-
men, sind sich nicht bewusst,
dass es sich um ein Zitat aus
dem 1. Korintherbrief (13, 2-6),
eine von Tarkowskijs Lieblings-
stellen im Neuen Testament,
handelt. Die Intonation, mit der
der Darsteller Solonizyn die
Worte des Paulus ausspricht, ist
unverwechselbar betont ent-
zlickt, unfeierlich: Es spricht
kein Prediger, sondern ein be-
geisterter, romantischer junger
Mann.

Der Effekt konnte nicht unbe-
absichtigt sein: Tarkowskij hat
die Liebe aus dem dogmati-
schen Zusammenhang «Glaube,
Liebe, Hoffnung» geholt und hat
sie in der Spontaneitat des Le-
bens walten lassen. Diesbezig-
lich ware Tarkowskij die lateini-
sche Ubersetzungstradition des
neutestamentlichen Liebe-Be-
griffes «agape», der im Russi-

schen (ljubow) wie im Deut-
schen nicht dasselbe bedeutet
wie «charity», «charitéy», «caritay,
ganz fremd geblieben.

«Die Liebe ist das hochste
Gut, das der Mensch besitzt, so-
wohl im materiellen wie auch im
geistigen Sinne des Wortesy,
sagte Tarkowskij. Und auch in
seinem Werk war die Liebe das
Wichtigste, wie er selbst
meinte, obwohl er dieses Wort
nur selten und mit grosser Vor-
sicht aussprach. Sie war fir ihn
— unumestritten, axiomatisch —
das Wesen der Existenz, sodass
er darin nichts zu beweisen
strebte. Die Kunst war flr ihn
da, den reifen philosophisch-re-
ligiosen Ertrag des Lebens in
Metaphern zu ernten. In seinen
Filmen ist die Liebe kein Ge-
schehnis, sondern unverwech-
selbare Présenz, aber die der
untergehenden Sonne, dank de-
rer alles am Leben bleibt — die
aber gerade jetzt verschwindet.

Nur mittelbar kommt Liebe in
seinen Filmen vor. Wahrend
«Hamlet» lange Zeit als sein
Hauptprojekt galt, konnte man
sich Tarkowskij nur mit Mihe an
«Romeo und Juliax» arbeitend
vorstellen. Seine Liebenden
lasst Tarkowskij in der Luft
schweben - nicht kissen. (Und
wenn es doch zum Kiissen
kommt, wie in «Offrety, wirkt es,
um ehrlich zu sein, nicht ganz
Uberzeugend.) Und da kommen
wir zur geistigen Sublimierung
zurlick. Genauso wie Tarkowskij
die geistige, christliche Liebe
von der irdischen nicht isolieren
will, weigert er sich auch, die
Anziehung zwischen zwei Men-
schen, wie man sie im Leben
kennt, eindimensional darzu-
stellen. Liebe ist in Tarkowskijs
Universum auf allen Ebenen mit
dem Glauben untrennbar ver-
bunden.

«Die Frau ist das Symbol der
Liebey, sagte Tarkowskij in ei-
nem umstrittenen «Berlinale-
Tip»-Interview — er, der «Feind
der Symbolik», wie er sich

selbst im selben Interview
nannte. Im Lauf des Gesprachs
zwischen dem Regisseur und
einer jungen Journalistin ist das
Thema wahrscheinlich unbeab-
sichtigt, aber ganz natdrlich zu
Ansichten Tarkowskijs Uber
Frauen abgewichen. Das Inter-
view wirkte in Berlin wie ein
Donnerschlag, der letztlich wei-
ter zum Ruhme Tarkowskijs bei-
getragen hat. Es gab aber auch
viel Emporung. Es ist kaum er-
staunlich, dass das, was Tar-
kowskij Uber den «Sinn» und die
«Wirdey der Frau und ihre «Auf-
[6sung in der Liebe zum Manny
sagte, bei vielen Berlinerinnen
nicht so gut ankam. Dagegen
hat eine Teilnehmerin des Inter-
nationalen Kritikerseminars in
Augsburg bemerkt, dass die
«Frau-bei-Tarkowskij»-Frage
wahrend des Seminars aus-
schliesslich von Mannern ge-
stellt und diskutiert wurde.

Was das Interview betrifft,
wurde ein kuhler Analytiker
(Analytikerin) sagen missen,
dass Tarkowskijs Position, trotz
ein paar zugespitzt polemischen
Erklarungen, konsequent und
begrindet ist. Firihn ist die
Frage der Gleichberechtigung
der Frau falsch gestellt. «Das
ganze Ungluck beruht auf etwas
anderem, und zwar darauf, dass
wir in einer Gesellschaft leben,
in der das geistige Niveau eines
Massenmenschen ausseror-
dentlich tief ist... das Aufkom-
men von sozialen Fragen ist das
Ergebnis unserer irrsinnigen
Anti-Geistigkeit. Einer geistig er-
fullten Frau wiirde niemals ein-
fallen, dass sie in der Beziehung
den Kurzeren zieht, versklavt
oder erniedrigt wirde, genauso
wie es einem geistigen Mann
niemals einfallen wiirde, etwas
von der Frau zu fordern.»

In der Tat, man kann sagen,
die Frauen in Tarkowskijs Fil-
men seien doch «geistig erfillty.
Es sind eigentlich die Manner,
deren geistige Stichhaltigkeit in
Frage gestellt wird. Hari («Solja-

23



risy), eine Materialisierung des
Gedéchtnisses (oder Gewis-
sens) von Chris, erlangt allmah-
lich ihre eigene Subjektivitat,
die jedoch aus nichts anderem
besteht, als aus ihrer Liebe zu
Chris. Jedenfalls ist Hari da-
durch nicht armer, sondern star-
ker als Chris, der zur Unent-
schlossenheit in seiner Moral
und seiner Liebe verurteilt ist.
Die Mutter und die Frau im
«Spiegel» sind die wahren Hel-
dinnen, die die Liebe, den Kum-
mer und die Verantwortung
durch das Leben tragen und un-
schematisch, nuancenreich
(glanzend gespielt von Margari-
tha Terechowa) die tragische
Seligkeit des menschlichen Da-
seins wiederspiegeln.

Als Stalkers Frau ihn bittet,
sie in die Zone mitzunehmen,
weigert er sich, weil er Angst
hat, dass auch sie sich als klein-
glaubig erweisen kdnnte. Dabei
wird zwelerlei sichtbar: einer-
seits, dass es seine Frau ist, die
bei aller Verzweiflung seine
letzte Gewissheit (zumindest auf
Erden) ist, andererseits jedoch,
dass diese Gewissheit gar nicht
so gewiss ist'und sein Vertrauen

24

nur begrenzt und bedingt bleibt.

Die Frau dagegen, die mit der
Pilgerfahrt nichts zu tun hat und
sogar, am Anfang, der Mission
Stalkers ihre «triviale» Sorge
entgegenstellt, zeigt sich am
Ende in einer statischen, direk-
ten, quasi dokumentarischen
Aufnahme, bedingungslos treu,
liebend und verkorpert den
Glauben, den Stalker vergeblich
sucht.

In «Offrety muss Marias
Liebe, durch das Intimwerden
mit Alexander, die Welt retten.
Maria, die merkwirdigerweise
eine Hexe sein soll, hat eine
spezielle Kraft, die jedoch viel-
leicht nur in Alexanders Trau-
men existiert. Sie ist auf jeden
Fall auch in der Realitat — wenn
sich Uberhaupt von Realitat in
diesem Film reden lasst — eine
Sympathisantin Alexanders, die
auch die Stafette des Glaubens
dem Jungen Uberreicht.

Nun, die anspruchsvolle, un-
konventionelle Struktur und die
hohen geistigen Anforderungen
der Filme Tarkowskijs verlocken
die Kritiker oft, seine Filme mit-
tels seinen Absichten zu erkla-
ren und zu schatzen, statt eine

konstruktiv kritische Position
einzunehmen, beziehungsweise
die Absichten und den filmi-
schen Stoff zu analysieren und
miteinander zu vergleichen.

Die Charakterisierung der
Hexe-Erloserin in «Offrety
scheint ziemlich verworren zu
sein. Ein Dienstmadchen, das
aus dem ganz realen Island (wie
die Darstellerin Gudrun Gisla-
dottir) kommt, hat zwei, drei
kurze, hochst enigmatische Auf-
tritte, dann, ganz bauerlich und
gutmitig, empfangt sie nachts
Alexander in ihrem eigenen
Haus (das in dieser Tarkowskij-
Welt ein Dienstméadchen haben
muss), versucht — wie eine ver-
nunftige und nuchterne Frau —
ihn nach Hause zurlckzuschik-
ken, weint ungeziert, als er eine
sentimentale Geschichte aus
seiner Jugend erzahlt, und zieht
rihrend ungeschickt sich und
Alexander aus. Maria ist offen-
sichtlich ein ganz realer, guter
Mensch. Die Notwendigkeit, die
Welt zu retten, die Kraft, die
durch die physische Liebe er-
worben werden muss, Hexerei,
Island — alle diese Elemente, die
im Drehbuch intrigierende Po-



tenz haben, sind im dramatisch-
bildlichen Raum des Films nur
ganz vage verbunden.

In «Nostalghia», im anderen
der zwei im Westen gedrehten
Filme, stellt die Hauptdarstelle-
rin keine Erlésungshoffnung
dar. Sie, die italienische Uber-
setzerin, begleitet den Protago-
nisten, den russischen Musik-
forscher, auf seinen Spaziergan-
gen und sollte das Bindeglied
zwischen ihm und seiner Umge-
bung sein. Nun fangen gerade
hier einige weitreichende Pro-
bleme an, und zwar nicht nur fur
die beiden Betroffenen, sondern
fur den Regisseurund die Zu-
schauer.

Die Kommunikation zwischen
Gortschakow und seiner Uber-
setzerin ist so gut wie nicht-
existent. Dies ist offenbar die
Absicht des Regisseurs. Wir
treffen den Protagonisten, als er
bereits ganz enttduscht von lta-
lien, total skeptisch gegeniber
einer Kommunikationsmaoglich-
keit und emotional vollig ver-
schlossen ist. Dass ein intelli-
genter, gebildeter und noch jun-
ger Mann mit gutem Ge-
schmack und Humor, der erst-

mals nach Italien kommt, das
Land von Anfang an hasst, ge-
genuber der Botticelli-Engel-
Frau sich so unlustig, sprode
und farblos benimmt, sich so
unneugierig und offen obsku-
rantistisch gegentber den bei-
derseitigen Verstdandnismog-
lichkeiten zwischen den zwei
Kulturen anstellt, ist theoretisch
maoglich, aber unwahrschein-
lich. Ich kenne keinen, der so
ist, Tarkowskij selbst war alles
andere als das.

Es geht da eigentlich nicht
um die Enttduschung der
Hauptfigur, die als ein Vorgang,
eine Entwicklung gezeigt wer-
den kdnnte, sondern um eine
ganz flache, unbewegliche, vor-
ausgesetzte Einstellung. Die
echt kritische Frage ist dann,
wie das Thema des Films (das
man sich unabhangig davon
vorstellen kdnnen soll) von die-
ser Einstellung profitiert. Wenn
das Thema von «Nostalghia»
der Verlust der Heimat, der Ver-
fall der Werte, die Barriere in
der kulturellen und emotionel-
len Kommunikation sein soll,
dann ist die abwechslungslose,
monotone hundertprozentige

Zwei Frauentypen
in «Das Opfer»:
Adelaide als hyste-
rische Egozentrike-
rin und Maria als
weise Magd und vi-
sionare Hexe.

Verschlossenheit Gortschakows
und die hundertprozentige Un-
empfindsamkeit und Verstand-
nislosigkeit der Frau nicht ge-
rade die wirksamste Losung.
Wenn ein Mensch einem ande-
ren die Schonheit eines Ge-
dichts im Original niemals zu
vermitteln versucht, weil dieser
die Sprache des Originals nicht -
genlugend beherrscht, dann ist
eben die Ubersetzungsunmég-
lichkeit kein Thema. Sie wird je-
doch zum Thema, wenn diese
Unmaoglichkeit als schmerzhaft
empfunden wird. Dasselbe gilt
fur die Kommunikation zwi-
schen den Menschen. Wenn
Gortschakow an Italien und an
dieser Italienerin nichts berihrt,
ist der Konflikt eben zu diesem
Nichtberihrtsein versus seine
Liebe zur Heimat und zur russi-
schen Frau reduziert. Dies ist
aber flr eine solch lange Anti-
Beziehung mit der Italienerin
dramatisch ungenigend, und —
da wir keinen Hinweis haben,
was ihn ansonsten hindert, zu
seiner Frau nach Hause zurick-
zukehren — auch nicht ganz lo-
gisch.

Diese mangelnde Klarheit des

25



(1932-1986)

nach derselben ins Herz des
dieser keine Ruhe: «Die Seele

nerliche ldee und Vision im
sichtbaren Bild verkdrpert, das
verewigt gelegentlich Gber den
Kunstler hinauswéchst.

Man kann es heute bezeugen,
wie sehr der Herr mit seinem
Geiste Andrej beschenkte und
erfullte, und wie sehr Andrej in

Dinge, die urspringliche Gute

borgen sind und die wir selbst
hen.

drejs, alle seine reichen Gaben
waren diesem Drang, diesem

ewigen Heimat, nach dem
himmlischen Reich untertan.

sche Heimat, diese aus seinem
Herzen herauszureissen.

Kirche zum Zeugnis der Liebe

gie versammelt sind, ist Andrej
ein Symbol und ein Reprasen-
tant des ewigen Russland, der
heiligen Rus’, deren innere
Schoénheit im Leben und den
Grosstaten ungezahlter und na-
menloser Gerechter strahlt und

Wenn der Herr den Abglanz ewi-
ger Schonheit und die Begierde

Kinstlers hineinlegt, dann findet

diurstety, bevor er nicht diese in-

seinem Werke versuchte, die un-
sagbare, ewige Authentizitat der

und Opferbereitschaft zum Aus-
druck zu bringen, die in den Tie-
fen der menschlichen Seele ver-
so oft und beharrlich verschma-

Das ganze Leben und Werk An-

Durst, dieser Nostalgie nach der

Vergeblich versuchte seine irdi-

Firuns alle, die wir heute in der

und Hoffnung bei der Totenlitur-

Symbol des ewigen Russland

Meditation anldsslich der Totenliturgie fur Andrej Tarkowskij

leuchtet, dank derer Russland in
den schrecklichen Prifungen
dieses 20.Jahrhunderts stand-
halt.

Ein zeitgenossischer russischer
Priester sagte, dass Russland
heute auf Golgotha gekreuzigt
ist. Und es verneint die Kreuzes-
herrlichkeit Christi nicht. Selig,
wer die Erscheinung des gekreu-
zigten Christus auf den Wegen
und in den Schicksalen seines
Volkes sieht und wer imstande
ist, diese Vision den Zeitgenos-
sen zu vermitteln.

Andrejs Werk ist zutiefst symbo-
lisch und geheimnisvoll. Es ent-
spricht seinem eigenen Weg.
Nicht selten Uberrunden Visio-
nare eine gewodhnliche Lebens-
frist als flichtige Erscheinungen
an unserem Horizont.

Glaubig beten wir, dass jetzt der
Schleier von Andrejs Augen falle
und dass Andrej im hellen Licht
der heiligsten Dreifaltigkeit er-
strahle. Wir beten, dass erin den
ewigen Wohnungen zu einem
Tempel der géttlichen Herrlich-
keit werden mége. Und wir bit-
ten in unserem Gebet, dass die
gottliche Dreifaltigkeit, welche er
in der lkone des heiligen Andrej
Rubljow betrachtete und lob-
pries, fir ihn —und fir uns — eine
Quelle ewiger, unversiegbarer
Gluckseligkeit sei.

Boris Bobrinskoy
russisch-orthodoxer Priester
Ubersetzung: P. Robert Hotz SJ

Grundgedankens zwingt den
Autor, den Frauencharakter zu
schematisieren, ihm klischee-
hafte und unrelevante Zige zu
verleihen und ein Benehmen
aufzudrangen, das an Willkur

grenzt (Rennstart im Hotelgang

und Zeitlupensturz, zum Bei-
spiel). Das Problematische da-

bei ist nicht die Weigerung des
Regisseurs, sich mit irgendeiner
statistischen Objektivitat, mit ei-

nem «moderneny, typischen

Bild an Sehgewohnheiten anzu-

passen, sondern eine be-
26 ‘

stimmte Charakterisierungswill-
kir und ein Beobachtungsman-
gel, die die Wirkung der Mittei-
lung Tarkowskijs im objektiven
Assoziationsraum einschranken.
Wie subjektiv die Mitteilung des
Autors und wie gross die Emp-
findungsbereitschaft eines be-
stimmten Publikums auch sein
mogen, fur die Wahrmehmung
des Zuschauers sind Assozia-
tionsmoglichkeiten unabding-
bar.

Ob es stimmt, dass den
Frauengestalten in den zwel

letzten Filmen Tarkowskijs ein
bestimmter Schematismus an-
haftet, und ob, wenn das
stimmt, das damit zu tun hat,
dass es sich dabei um fir Tar-
kowskij fremde Charaktere und
Erfahrungen handelt, bleibt zu
diskutieren. Mit einer emotio-
nell-politisch geladenen De-
batte Uber die Frau in Tar-
kowskijs Filmen kann man sich
bei der ernsthaften Erorterung
seines Werks leicht verlieren.
Sie kann aber auch eine Spur
sein, die zurtick in die kompli-
zierte Welt des grossen Kinst-
lers fuhrt. B

KURZ NOTIERT

Zehn sowjetische Filme in
Miinchen

Die bisher grosste im Westen
prasentierte Ubersicht Gber erst
neuerdings freigegebene so-
wijetische Filme soll beim Film-
fest Minchen vom 20. bis
28.Juni zu sehen sein. In der
Reihe «Unbekannte sowjetische
Filme» werden zehn Werke vor-
gestellt, die im Zeichen der
neuen Filmpolitik der UdSSR
jetzt erstmals im Westen aufge-
fuhrt werden kénnen. Darunter
ist auch der inzwischen beridhmt
gewordene antistalinistische
Film «Reue» des georgischen
Regisseurs Tengiz Abulazde.
Zum Filmfest werden auch Re-
gisseure und Kritiker aus der
Sowjetunion in Minchen erwar-
tet.



	Frau als Symbol? : Zum Bild des Frau bei Tarkowskij

