Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift fir Film
Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 10

Artikel: Theologische Dimensionen in Tarkowskijs Werk
Autor: Eichenberger, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-931960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-931960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-n

Andrej Tarkowskij

Ambros
Eichenberger

Theologische
Dimensionen
in Tarkowskijs
Werk

Versuch einer Annaherung

Angesichts der Ratsel, die An-
drej Tarkowskij den meisten Zu-
schauern mit seinen «subjekti-
veny Autorenfilmen und Auto-
ren-Bildern aufgibt, hat wohl
niemand erwartet, dass sie in
einer Annaherung aufgelost
werden konnten. Viele von die-
sen Bildvisionen entziehen sich
wegen ihrer poetischen und pa-
rabelhaften Vieldeutigkeit ohne-
hin dem Zugang einer (unserer)
einseitig kritisch-rationalen Ana-
lyse. Anndherungsversuche me-
ditativer und kontemplativer Art
im Sinne einer inneren «seeli-
schen Versenkungy» kénnen fur
die ganzheitliche Deutung und
Wirkung der ratselhaften Bilder
deshalb ebenso ergiebig, not-
wendig und jedenfalls ergan-
zend sein.

Die Oberflachlichkeit und
Hektik unseres modernen Le-
bens sowie ein offensichtlicher
Verlust an spiritueller Wahrneh-
mungsfahigkeit, den Tarkowskij
ja immer wieder diagnostizierte
und bedauerte, schaffen aller-
dings nicht die besten Voraus-
setzungen — wenigstens was die
westliche Halfte Europas be-
trifft, vom Publikum in den Ver-
einigten Staaten, wo das Me-
dium Film ohnehin einen ande-
ren Stellenwert besitzt, ganz zu
schweigen. Nicht zuletzt des-
halb gibt es auch viele profes-

2

sionelle Kritiker und nicht nur

gewohnliche Kinoganger, die
das gesamte Werk dieses russi-
schen Regisseurs als «schwie-
rig» bis «sehr schwierigy emp-
finden; «noch schwerer zu be-
schreiben, als Filme das Uber-
haupt sind» (Eva M.J. Schmid
zu «Nostalghiay in «Jahrbuch
Film 1983/84»). Das Empfinden
dieser Schwierigkeiten hindert
allerdings die meisten Kritiker
nicht daran, ihrer Betroffenheit
vor der («messianischeny) Kraft
des Gesehenen und Gehorten
Ausdruck zu geben, auch mit
dem Hinweis, dass die acht
Kunstwerke, die wir Tarkowskij
verdanken, nicht nur fir die
Filmgeschichte, sondern auch
fir das Lesen der Zeitge-
schichte von Bedeutung sind.
«Man muss pradestiniert sein,
um den Zugang zu diesen Wel-
ten und Visionen zu finden, aber
es sind unsere Geschichteny,
hat ein Kritiker gemeint.

Bei der Vermittlung dieser
«unserer Geschichten» wird vom
Regisseur her vorwiegend auf
deren innere, geistige Verfas-
sung Wert gelegt und weniger
auf die Auflistung von dusseren
Ereignissen, Handlungen und
Begebenheiten. Denn dariber,
dass es vor allem darum geht,
«an verschuttete Quellen unse-
rer Existenz zu rihren» und we-
niger, «gegen irgendwelche Ein-
zelphdnomene der modernen
Denk- und Lebensart Stellung
zu bezieheny (vgl. «Die versie-
gelte Zeity, erweiterte Neuauf-
lage 1985, S.269), hat Tar-
kowskij niemanden im Zweifel
gelassen. In diesem «metaphy-
sischeny» Sinne werden seine
Filme von der Mehrheit der «Be-
wunderery ja auch empfunden.
Stellvertretend flr viele von ih-
nen hat Eva M.J. Schmid der Art
dieser Bewunderung Ausdruck
gegeben. Mit einem Zitat, das
zwar Uber Giorgione geschrie-
ben wurde, aber, wie sie meint,
auch als «Vorspruchy und Ein-
fihrung zu Tarkowskijs Werk

verwendet werden kann: «Seine
Bilder sind wie Traume von ei-
nem anderen Dasein, voll hoher
Ahnung, als Gegenstand nur
halb verstandlich. Sie klingen
wie alte Weissagungen, die
man nicht mehr versteht, wie
Musik von einem anderen
Stern, als waren in ihnen die
verblichenen Erinnerungen des
Menschengeschlechts zusam-
menhanglos zum Bewusstsein
erwacht und riefen nach Erkla-
rung. Sie erwecken Ahnungen
in der Brust des einzelnen, die
der Gesamtheit gehdreny
(a.a.0.)).

Uberginge, fliessend von
Innen nach Aussen

Diese Ahnungen von den «ver-
schitteten Quellen unserer Exi-
stenzy versucht Tarkowskij mit
derihm eigenen «poetischen
Logik» und mit seiner assoziati-
ven poetischen Asthetik zu er-
schliessen, die sich von der uns
vertrauteren linearen Erzahllogik
unterscheidet. Vor allem auch in
dem Sinne, dass sich diese
poetischen und prophetischen
Bilder, «die ich irgendwann er-
sinney», mit ihrer parabelhaften
Form nicht auf einen Interpreta-
tions-Nenner festnageln lassen,
sondern mehrdeutig sind und
«fliessendy, vor allem was die
Ubergange von Innen nach
Aussen, von der Wirklichkeit
zum Traum, vom Zeichen zum
Bezeichneten, vom Diesseits
zum Jenseits, vom Bild zum
Sinnbild usw. betrifft. Die nor-
male Handlungsdramaturgie mit
ihren Konflikten zwischen den
auftretenden Personen wird —
abgesehen von «Offrety, wo die
Elemente dazu am stérksten in
Erscheinung treten — durch eine
Art von «sakramentaler» Bild-
struktur ersetzt. Ganz im Sinne
des alten, christlichen (und ari-
stotelischen) Mottos «Per visibi-
lia ad invisibiliay strebt das Bild
nach Tarkowskijs Philosophie



Bild aus der subjektiv-lyrischen
Erlebniswelt Tarkowskijs, das
bei der Montage von «Offret»
fallengelassen wurde.

(und - orthodoxer — Theologie)
ins Unendliche und fuhrt zum
Absoluten hin! Dieses Unendli-
che ist der Bildstruktur, als de-
ren Vektor und inneres Geheim-
nis, immanent (vgl. dazu das
Kapitel Gber «Das filmische
Bild» in «Die versiegelte Zeity,
S.1191f.). Auch wenn dieses
Bild die dussere und innere «Be-
obachtung» der Realitat zur
Hauptgrundlage hat und somit
auf der «Materialwelty basiert,
wie der Regisseur immer wieder
nachdricklich betont, kommt es
doch erst zu seiner wahren Be-
stimmung und Erfullung, «<wenn
es in seiner Bedeutung uner-
schopflich und grenzenlos ist,
wenn es in seiner geheimen
Sprache Andeutungen und
Suggestionen auf etwas Unaus-

sprechliches, nicht in Worte zu
Fassendes ausspricht. Es ist
vielgesichtig, vieldeutig und
stets dunkel in seiner letzten
Tiefe» (a.a.0., S.120).

Als vieldeutig, hintergriindig,
tiefsinnig, dunkel und mehrdi-
mensional sind in diesem Sinne
etwa die kosmischen Elemente
Wasser, Feuer, Licht, Wind zu
«verstehen» — und stehenzulas-
sen —, die Tarkowskij in all sei-
nen Filmen haufig verwendet.
Ahnlich «vieldeutig, tief und
dunkely» werden Motive wie der
Weg, der Baum, die Mutter, das
Kind, der Durchgang («No-
stalghia») usw. «inszenierty. Sie
lassen sich demnach nicht so
leicht, wie viele von uns es
gerne mochten, in irgendeine
begriffliche, spekulative oder
ideclogische Formel pressen.
Dagegen hat sich Tarkowskij ja
auch immer vehement gewehrt.

Aber diese Feststellungen
konnen naturlich niemanden

davon dispensieren, starker als
bisher nach den Traditionen und
den ideengeschichtlichen Zu-
sammenhangen zu suchen, an
die diese Filme angeschlossen
sind; denn das ist unentbehrlich
zu threr adaquaten Aufschlisse-
lung. Die relativ wenigen westli-
chen Kritiker, die sich bisher
eingehender mit der Frage nach
diesen Traditionen befassten,
sind vorwiegend von ihren eige-
nen kulturellen Voraussetzun-
gen ausgegangen. So wurde
zum Beispiel intensiv nach Spu-
ren der deutschen Romantik in
den Filmen von Tarkowskij ge-
sucht (ausgiebig von Felicitas
Allardt-Nostitz in «Andrej Tar-
kowskiy. Film als Poesie — Poe-
sie als Filmy). Solche Spuren
sind zwar vorhanden, was nicht
zuletzt das «Hoffmanniana»-Pro-
jekt (das Drehbuch fur einen ge-
planten Film Uber E.T. A. Hoff-
mann liegt vor) bezeugt, dessen
Realisierung dem Regisseur bis

3



zuletzt keine Ruhe gelassen hat.
Dennoch wirkt es wie eine
«ethnozentrische» Vereinnah-
mung, wenn man aus Tar-
kowskijs «Stalker» ein Alter Ego
des romantischen Heinrich von
Ofterdingen machen will oder
die «Zoney nach der dieser un-
terwegs ist, mit dem «alchimisti-
schen Gartenzimmery des Sala-
mander Archivars Lindhorst aus
einer Hoffmann-Erzéhlung ver-
gleicht (vgl. Allardt-Nostitz,
S.138). Auch mit vermeintlichen
Leihgaben aus dem Weltbild
der Gnosis, des Paracelsus oder
des Anthroposophen Rudolf
Steiner erklart man diese Bildvi-
sionen kaum. Viel néherliegend
und entsprechend lohnender
muss es sein, Tarkowskijs Welt-
und Menschenbild — auch sein
Gottesbild — von den eigenen
russischen Wurzeln des Regis-
seurs her anzugehen. Denn auf
seine russische ldentitat hat er —
auch wahrend den Jahren des
Exils — ausserordentlich grossen
Wert gelegt. Noch bei den
Dreharbeiten zu «Offrety auf der
schwedischen Insel Gotland,
absichtlich nahe an der Grenze
zu seiner russischen Heimat,
gab er nachdrtcklich zu verste-
hen, dass er auch im Westen,
trotz der schwedischen Schau-
spieler mit ihrer schwedischen
Sprache, «russische Filme» ma-
che. Das hat denn einige Kritiker
prompt veranlasst — es konnten
Amerikaner gewesen sein, die
sich schwerer mit der Einfuh-
lung in eine andere Kultur tun —,
von einer «Uberdosis an russi-
scher Seele und Melancholie»
zu reden, weil die Hauptfiguren
in «Stalker», «Nostalghia» und
«Offret» so niedergeschlagen
sind ...

Notwendigkeit einer neuen
religiosen Sensibilitat

Grossere Aufmerksambkeit als
bisherist in diesem Zusammen-
hang der Suche nach den Quel-

4

len von Tarkowskijs Inspiration,
der vorrevolutionaren slawophi-
len, russischen Literatur und Re-
ligionsphilosophie (Wladimir
Solowjew, Wjatscheslaw lwa-
now u.a.) zu schenken. Auch -
die grossen russischen Literaten
des 19.Jahrhunderts, Dostojew-
ski, Tolstoi, Gogol, haben sich
von ihnen inspirieren lassen. All
diesen Autoren mit ihren Figu-
ren und Themen fihlte sich Tar-
kowskij starker verbunden als
den Vertretern der deutschen
Romantik oder der italienischen
Renaissance (deren Malerei er
kannte und liebte). Aber diese
Welt der alt-russischen Kultur
und Kunst, die Sehnsiichte der
«russischen Seele» und des rus-
sischen Volkes artikuliert und
die trotz atheistischer Staats-
ideologie noch nicht ausgestor-
ben ist, ist hierzulande nur einer
kleinen Minderheit vertraut. Das
Russland-Bild des breiteren Pu-
blikums bleibt bis jetzt von an-
deren, neueren Parametern be-
setzt. Das kann sich aber an-
dern, wenn das «neue Denken»
weitere Fortschritte macht und
die Dialogbereitschaft hier wie
dort grosser wird.

Durch die bisherigen Blockie-
rungen bleibt ein reiches geisti-
ges und religidses Potential un-
genutzt, das Tarkowskij fur die
Weiterentwicklung der Zivilisa-
tion fir unentbehrlich hielt. In
seinem letzten Interview mit
dem Exil-Polen Boleslaw Edel-
hajt (vgl. «Cahiers du Cinémay,
Februar 1987, S.38ff.) redet er
demnach ganz unverblimt von
der Notwendigkeit einer neuen
religidsen Sensibilitat in unserer
Zeit, und er ist Uberzeugt, dass
«die gigantischen spirituellen
Reserven Russlands» berufen
sind, dabei eine entscheidende
Rolle zu spielen. Als Ausdruck
und Zeugnis dieser russischen
Religiositat sind — neben den
Ikonen, die in Tarkowskijs Werk
einen wichtigen Platz einneh-
men (und wahrscheinlich seine
Philosophie vom «filmischen

Bild» erhellen kdnnten) — etwa
die «Erzdhlungen eines russi-
schen Pilgers» (deutsche Uber-
setzung von Reinhold Walter,
Herder 1974) zu nennen. Dabei
handelt es sich um eine Art von
Anleitungen zum geistlichen Le-
ben, die im Russland des
19.Jahrhunderts auch auf Intel-
lektuelle (etwa Tolstoi, der be-
kanntlich selber Starzen be-
suchte) einen grossen Einfluss
auszulben vermochten. Dieses
Werk und seine Geistigkeit ist in
Zusammenhang mit den Anna-
herungsversuchen zu Tar-
kowskij insofern erwahnens-
wert, als der russische Pilger mit
seiner Sehnsucht nach Erkennt-
nis, gottlicher und menschlicher
Wahrheit und Harmonie er-
staunlich vieles gemeinsam hat
mit den Pilgern und Mdnchen,
die in (allen) Filmen Tarkowskijs
anzutreffen sind (nicht nur in
«Andrej Rubljowy).

Soistin dieser religidsen Li-
teratur mehrfach vom «Verste-
hen der Kreatury die Rede. Da-
mit ist ein mystisch metaphysi-
scher Erfahrungsbereich ge-
meint, der sich dem glaubigen
und suchenden Menschen
durch asketische und meditative
Ubungen und Wanderungen er-
schliesst. Dazu gehort nicht zu-
letzt das Bewusstsein von der
kosmischen «All-Einheit» und
die damit verbundene «Sehn-
sucht nach Entgrenzung» wie
sie eben auch in der Romantik
ihren Niederschlag gefunden
hat. In Tarkowskijs Werk steht
unter anderen das mehrfach
verwendete Motiv des Fliegens
und «Abhebensy» daflr. Erwah-
nenswert ist Uberdies die Rela-
tivierung von Wissen und Koén-
nen zugunsten von seelischen,
spirituellen und ethischen Wer-
ten, die den Pilger charakterisie-
ren.

In seiner (des Pilgers) Begeg-
nung mit einem rémisch-katho-
lischen Polen, der den Typus
des rational eingestellten westli-
chen Menschen und Christen



mit seiner Werkglaubigkeit und
seinem legalistischen Pflichtbe-
wusstsein verkorpert, scheinen
die Kontaktschwierigkeiten zwi-
schen dem russischen Schrift-
steller Gortschakow und der ita-
lienischen Begleiterin Eugenia,
die in «Nostalghia» eine nicht
geringe Rolle spielen, bereits
«vorprogrammierty zu sein.
Denn hier im Film wie dort in
der Literatur stehen sich zwei
Welten und zwei Weltanschau-
ungen gegenUber, die wegen
zunehmender Entfremdung un-
endliche Miihe haben, einander
naher zu kommen. Auf der ei-
nen Seite ist es die (materialisti-
sche) Homo Faber-Mentalitat
des Westens mit einem ent-
sprechenden Defizit an Spiritu-
alitat und auf der andern Seite
die meditativ veranlagte Welt
des Ostens, von der Tarkowskij
behauptete, dass «sie der Wahr-
heit ndher» sei. Nicht zuletzt
wohl durch jene inneren geistli-
chen Erfahrungen, die in der or-
thodoxen Ménchstradition mit
«Hesychia» bezeichnet werden.
Dabei geht es vorwiegend «um
ein Stillsein des Geistes und der
Welt, ein Vergessen des Niedri-
gen, ein geheimnisvolles Erken-
nen des Hoheren, das Hingeben
der Gedanken an etwas Besse-
res als sie selber sind» (vgl. «Er-
zdhlungen eines russischen Pil-
gersy).

Gegen eine Welt, in der das
Rationale alles verschlingt

Ganz ahnliches mutet Tar-
kowskij seinen eigenen Figuren
zu, jenen ldioten und «ldioti-
sten» (vgl. «Offret»), schwachen,
aber «gotterwahlten» Men-
schen, die zwar von den Hand-
lungsmustern des Normalbir-
gers abweichen (wie z. B. Do-
menico oder Alexander), aber
uber (geistliche) Gaben, Ein-
sichten und Weisheiten verfu-
gen, «die man im alten Russ-
land», seinen eigenen Aussagen

zufolge, «heiligen Narren zuge-
sprochen haty. So schreibt erin
«Die versiegelte Zeity (S.2681f.)
weiter: «Diese Menschen lenk-
ten schon durch ihr Ausseres
als Pilger und zerlumpte Bettler
den Blick der in «geordneten
Verhaltnissen) Lebenden auf die
Existenz jener von Weissagun-
gen, Heilsopfern und Wundern
erfullten anderen Welt jenseits
aller verstandes- und vernunfts-
massigen Regelhaftigkeit.» Da-
mit ist auf die Starke dieser
Schwachen und auf die Macht
dieser Ohnmachtigen hingewie-
sen, die zur Interpretation von
Tarkowskijs Welt-, Menschen-
und Christusbild unerlasslich
sind, sowie auf die allfalligen —
oder auffalligen! — Parallelen zur
biblischen und neutestamentli-
chen Spiritualitat, wo die gangi-
gen «geordneteny Werte ja
ebenfalls umgekrempelt wer-
den, indem die Kleinen den
Platz der Grossen und die Un-
wissenden den Platz der Weisen
einnehmen dirfen. Auf diese
«biblischen» Dimensionen der
«Tarkowskij-Narreny, die zum
klassischen russischen Heili-
gentypus gehdren, ist bislang
meines Wissens noch niemand
naher eingegangen.

Die Vorfuhrung von Tar-
kowskijs Filmen blieb bei uns —
wie in der Sowjetunion, aber
aus anderen Grinden — auf so-
genannte Kunst- und Studio-Ki-
nos beschrankt. Wegen ihrem
kinstlerischen Anspruch und
ihrer sogenannten «Hermetik»
erreichten sie nie ein breiteres
Publikum, und das wird wahr-
scheinlich auch so bleiben. Tar-
kowskij selbst hat illusionslos
auf eine «Publikumsminderheit»
gesetzt und bewusst darauf ver-
zichtet, «allen gefallen zu wol-
len». Denn das hatte bedingt,
«sich wie Judas flr dreissig Sil-
berlinge zu verkaufeny. In die-
sem Sinne, versichert er, hat ihn
der kommerzielle Erfolg eines
Filmes und der kommerzielle
Film «Uberhaupt nicht interes-

sierty («Die versiegelte Zeity,
S.196). Das heisst nicht, dass
dieser Erfolg in den letzten Jah-
ren nicht grosser geworden ist.
So gross, dass der Regisseur
heute sogar mit einer neuen
«Kultfigur» verglichen wird.
Auch an Erklarungsversuchen
fur dieses Interesse an seinem
Werk fehlt es natirlich nicht.
Dabei wird z. B. auf den Bereich
der Esoterik und der esoteri-
schen Systeme verwiesen, die,
zur wachsenden Vergeistigung,
meditative Wege beschreiten
und dies mit der Pflege von so-
genannten «Grenz- und Ge-
heimwissenschaften» tun. Mit
der Erwdhnung des Anthropo-
sophen Rudolf Steiner
(1861-1925) in einem Interview

Lebensdaten
Andrej Tarkowskijs

Geboren am 4. April 1932 in
Zawrashje, einem Dorf an der
Wolga.

Der Vater Arsenij Aleksandro-
witsch Tarkowskij, angesehener
Lyriker und Ubersetzer, verlasst
1935 seine Frau und die Kinder
Andrej und Marina. Die Mutter
Maja lwanowna Wischnjakowa
sorgt als Korrektorin fir den Le-
bensunterhalt.

1939 Besuch der Schule in Mos-
kau.

Wahrend des Krieges Evaku-
ation in die Wolgagegend.

1943 Ruckkehr der Familie nach
Moskau.

Parallel zum Schulunterricht
wahrend sieben Jahren Musik-
und drei Jahren Malunterricht.
Studium am Institut fur orientali-
sche Sprachen, das er ohne Di-
plom wegen eines Sportunfalls
abbricht.

Wahrend eines Jahres als einfa-
cher Arbeiter auf einer For-
schungsexpedition in Sibirien.
1954 Aufnahme in die Filmhoch-
schule Moskau.

1960 Diplom mit Abschlussfilm
«Katok i Skripka» (Die Walze und
die Geige). Tarkowskij stellt funf
Spielfilme in der Sowjetunion
her.

Ab 1983 Aufenthalt in Italien.
1984 Beschluss, im Westen zu
bleiben.

Stirbt am 29. Dezember 1986 in
Paris an Krebs.




«lwans Kindheit»:
lwan als Aufklarer
im toten, von Was-
ser Uberfluteten
Wald. Erinnerungen
an die unbe-
schwerte Vor-
kriegszeit.

hat Tarkowskij selbst, mogli-
cherweise ohne es zu wollen,
Spekulationen in diese Richtung
Auftrieb gegeben.

Zutreffend ist allerdings, das
wurde bereits angedeutet, dass
eine Welt, in der das Rationale
alles andere zu verschlingen
droht, von Tarkowskij sozusa-
gen mit der «Erbsinde» gleich-
gesetzt worden ist. Nur noch
gelten zu lassen, was wissen-
schaftlich geklart und begrindet
werden kann, bedeutete fir ihn
bereits «eine heillos in die Irre
gegangene Zivilisationy. Das
Gefuhl der Bedrohung durch
eine nihilistische Leere, das er
in dieser Beziehung empfand,
hat er mit der ihm eigenen «As-
thetik der Ruinen» und mit sei-
nen Trummerlandschaften zum
Ausdruck gebracht. Sie weisen
darauf hin —wie Ubrigens auch
der durre, vom «Waldsterbeny
bedrohte Baum im letzten Film
—, dass das menschliche Dasein
und der menschliche Daseins-
Sinn verarmt durch eine Ent-

6

wicklung. die in die falsche, ma-
terialistische Richtung lauft.
Deshalb bezeugen die Hauptfi-
guren in den Filmen ja auch,
wie fast alles flach, leer und
nichtssagend geworden ist. So
haben sich zum Beispiel die vier
«irdischy» gesinnten Personen in
«Offrety (Adelaide, Julia, Victor
und Marta), die den vier «Son-
derlingeny (Alexander, Otto,
Maria, Knabe) als Antifiguren
gegenuberstehen, nicht mehr
sonderlich viel zu sagen. Die
Qualitat der zwischenmenschli-
chen Beziehungen hat in dieser
«schwedischeny Gesellschaft ei-
nen Tiefpunkt erreicht, der
durch das hohle Zeremoniell der
Inszenierung unterstrichen wird.
Aber auch jene Gestalten, die
wie Alexander oder Gortscha-
kow nach «H6heremy streben,
verlieren bisweilen den Halt,
den Sinn, den Lebenswillen und
den Glauben an sich selbst, so
dass es zu einem bedrohlichen
Spiel mit der Pistole kommt,
«fir den dussersten Fally!

Die Rolle des Kiinstlers als
Prophet

Es gibt «Zeichen der Zeity, die
der Kunstler mit seinem uber-
durchschnittlichen Wahrneh-
mungsvermdgen auf propheti-
sche Weise, oft wider seinen
Willen, «empféngty. Kiinstler ist
ja nicht nur, wer sich mitteilt,
sondern auch der, dem «es»
sich mitteilt. Die Rolle des
Kinstlers als Prophet «wider
Willen» ware ohnehin weiter zu
untersuchen, denn Tarkowskij
hat sich in seinem Buch «Die
versiegelte Zeity mehrfach dazu
gedaussert. Zu diesen «Zeichen
der Zeit» gehort (nach Tar-
kowskij) ganz offensichtlich der
«eindimensionale Menschy, der
als Opfer einer konsum- und
profitorientierten Zivilisation —
oder eines totalitaren politi-
schen Systems — seinem ei-
gentlichen Wesen entfremdet
ist und deshalb nicht mehr
weiss, wer er ist, wohin er
kommt und wer er zu sein hat.



Wie oft und wie pathetisch hat
der Regisseur in diesem Zusam-
menhang den Verlust der per-
sonlichen Freiheit und der sittli-
chen Verantwortung des Men-
schen bedauert und beklagt. Ei-
nerseits mit der stolzen und
sendungsbewussten Feststel-
lung, dass er selber — allen
Druckversuchen in Richtung ei-
ner Politisierung der Kunst und
jahrelangen Schikanen zum
Trotz — «immer nur jene Filme
gemacht habe, die ich selber
wollte». Andererseits mit der
«bedriickenden Erfahrung vom
Ausmass des Leidens, welches
das materielle Denken dem da-
von betroffenen (westlichen)
Teil der Menschheit auferlegt»
(«Die versiegelte Zeity, S.25).
Solche Worte sind kompro-
misslos und hart. Zudem ent-
stammen sie einer anderen gei-
stigen Welt mit einer anderen
Auffassung von Kunst, die nicht
in gleichem Masse mit der Auf-
kldrung und ihren Folgen, den
negativen wie den positiven,

konfrontiert worden ist, wie wir
im westlichen Teil des europai-
schen Kontinents. Anders als
hierzulande, hat sich die Kunst,
mindestens im Sinne von Tar-
kowskijs idealen Vorstellungen,
weniger von ihrem kultischen
und religiésen Fundament ge-
|6st. Sein Kunstverstandnis, wie
auch seine Auffassung vom
Menschen, sind noch — ahnlich
wie in der Bibel oder in den al-
ten Grosskulturen —am Kosmos
und «am Himmel» orientiert.
Welt und Mensch sind letztlich
«Imago Dei», lkonen, Abbilder
von Urbildern, die durch alle
Zerstorungen und Widerspru-
che hindurch auf der Suche
nach diesen ihren Urbildern
sind. Das erinnert nicht zuletzt
an Plato, der den Menschen be-
kanntlich als «ein Wesen, das
schaut» oder doch als ein We-
sen, das zu schauen berufen ist,
definierte, wobei ihm gerade
die Kunst auf dem Weg zu die-
ser geistigen Erkenntnis und
Vervollkommnung behilflich zu

sein hat, denn dazu ist sie da. In
dieser Spannung und Sehn-
sucht nach Vollendung und Har-
monie liegt das tiefste Geheim-
nis jener Nostalgie, die der Re-
gisseur mehrfach und mehrdi-
mensional zum Gegenstand sei-
ner Figuren machte. Es geht
also bei dieser existentiellen
«Krankheity nicht nur um die
Uberwindung von geografi-
schen Distanzen, etwa zwischen
Italien und Russland, oder, all-
gemein zwischen Ost und West
(«Nostalghia»), sondern um das
Fernweh nach einer neuen me-
taphysischen Einheit und Behei-
matung, wie sie mit dem gross-
artigen «Nostalghiay-Schluss-
bild vom russischen Bauern-
haus in den Ruinen einer italie-
nischen Kathedrale versinnbild-
licht wird. Auch diese «Gebor-
genheits-lkoney» hat somit eine
tiefe theologische Dimension.
Nicht zuletzt im Sinne des Ma-
lers Paul Klee, der bemerkte,
dass der Kinstler «<ndher an der
Schopfung lebt, wenn auch



noch nicht nah genug», wobei
das Wort «Schopfung» hier, Tar-
kowskijs Bildasthetik zufolge,
mit Neuschdpfung zu erganzen
ware.

Hat diese «naivey Kunsttheo-
rie vor der Aufklarung und ihren
entmythologisierenden Auswir-
kungen oder sogar schon vor
der Reformation halt gemacht,
wie von «Rationalisten» und
«Reformisten» behauptet wird,
oder ist sie bereits ein falliger
und willkommener Schritt in das
Zeitalter der sogenannten Post-
moderne hinein, wo eine neue

Sehnsucht nach alten Mythen
im Kommen ist, um den offen-
sichtlichen Mangeln einer ver-
nunftbeherrschten, aber my-
thenarmen und intuitionsfeindli-
chen technisch-industriellen Zi-
vilisation entgegenzutreten?

Eine neue Beziehung zu sich
selbst

Die gegenwartige mehrheitlich
positive Rezeption von Tar-
kowskijs Filmen hat mit diesem
Phanomen der Wiederentdek-
kung des mythischen und wohl
auch des mystischen Be-

Filme von Andrej Tarkowskij
im Verleih

Iwanowo Detstwo (lwans Kind-
heit), 1962
16 mm: Rialto-Film, Zirich

Andrej Rubljow, 1966-68
35 mm: Columbus Film, Zirich

Soljaris (Solaris), 1971
35 mm: Columbus Film, Zirich

Serkalo (Der Spiegel), 1974
35 mm: Parkfilm, Genf

Stalker (Der Stalker), 1979
35 mm: Columbus Film, Zirich
16 mm: Columbus Film, Zarich

Nostalghia, 1983

35 mm: Monopole Pathé Films,
Zurich

16 mm: Film Institut, Bern

Offret (Opfer), 1985

35 mm: Citel Films, Genf

16 mm: Selecta Verleih, Freiburg

wusstseins, das — Aufklarung
hin oder her — in den tieferen
Schichten der menschlichen
Seele weiterlebt, vermutlich ei-
niges zu tun. Aber nichts wére
meiner Ansicht nach verheeren-
der, als die Deutungsversuche
zu seinen «schwierigen» Filmen
deshalb undifferenziert in diese
Richtung zu steuern. Denn Tar-
kowskij scheint es in einem um-
fassenderen Sinn vor allem
darum zu gehen, dass der
Mensch mit sich selbst in eine
neue Beziehung kommmt, dass er
—wie z. B. Alexander in «Offret»
— seine Existenzllgen, seine
«Schauspielereieny aufgibt und
neu auf die Suche nach den spi-
rituellen Quellen und damit
nach der Wahrheit des Lebens
geht.

Zu diesen spirituellen Quellen
gehoren auch die Mythen, die
das Traumen, das Denken und
sogar das Handeln des Men-
schen, vor allem naturlich des
sensiblen, kiinstlerischen, be-
fruchten und bis zu einem ge-
wissen Grad auch bestimmen.
Deshalb ist auch fiir die inter-
pretatorischen Versuche der
Vorstoss in diese tiefenpsycho-
logischen Bereiche des mythi-
schen Bewusstseins des Men-
schen und der Menschheitsge-
schichte hinein erforderlich.
Aber diese Reise ins Innere darf
nicht «eindimensional», ma-
gisch oder «psychischy erfol-
gen, sondern sie muss im Zu-
sammenhang und auch im Zu-
sammenwirken mit anderen
Mdoglichkeiten und Faktoren der
menschlichen Wahrheitssuche
und des menschlichen Erkennt-
nisprozesses gesehen werden.
Der Mensch auf dem Wege zu
sich selbst — und das sind alle
Tarkowskij-Figuren — durchlauft
dabei mehrere Stadien und Stu-
fen. Das mythische Be-
wusstsein ist ein wichtiger Tell
davon, der von uns «aufgeklar-
ten» Menschen in der Industrie-
gesellschaft lange Zeit unter-
schétzt und vernachlédssigt wor-

den ist, weshalb eine «Remythi-
sierung» — bis zu einem gewis-
sen Grade — offenbar notwendig
wird. Aber das ist nicht das
Ganze! So sind zum Beispiel der
Mythos und die mythischen Bil-
der von sich aus noch keine
Kunst und noch keine Philoso-
phie und noch keine Theologie.
Das bildhaft Entworfene und vi-
sionar Erahnte muss sich der
lauternden Kritik der Vernunft
und ihrer Vertiefung unterzie-
hen. Diese geistigen Funktionen
und Ablaufe heben die dem
Mythos innewohnende Wahr-
heit allerdings nicht auf, son-
dern sie bringen sie vielmehr
immer klarer und reicher zum
Vorschein und zum Leuchten. In
diesem Sinne scheinen die my-
thischen Bilder und Motive in
Tarkowskijs Werk — die Suche
nach der Mutter (Frau) und ihrer
erlésenden Funktion (Maria als
«Miterlseriny in «Offret») oder
nach dem Ursprung oder nach
der Reinheit und Unschuld des
Kindes, die bisweilen dem
«gottlichen Kind» recht nahe
kommt (das Bild von der Anbe-
tung der Kénige in «Offrety),
oder die Wiederkehr der Ur-Ele-
mente Feuer, Wasser und Wind
— ihre letzte Qualitat und Be-
stimmung erst dann zu erhalten,
wenn der Logos und das Myste-
rion sie einholen, vergeistigen
und erftllen.

Erst jetzt, in diesem gesamt-
menschlichen Erkenntnisvollzug
von Mythos, Logos und Myste-
rion, in der Einheit des Wahren,
Schoénen und Guten, im Ver-
schmelzen von Ethik und Asthe-
tik, kann die Ganzheit und die
Wahrheit, nach der Tarkowskij
sucht, voll zur Geltung kommen.
Diese Vollkommenheit und
Schonheit, diese Epiphanie des
Gottlichen (Ubrigens ein Grund-
prinzip der orthodoxen Liturgie
und der Ikonenmalerei) hat er
mit Bildkompositionen und Ein-
stellungen anzudeuten versucht,
die unvergesslich bleiben. Ne-
ben der bereits erwadhnten Ge-



borgenheits-lkone am Schluss
von «Nostalghia» wére an den
«himmlischen Reigen» der Drei-
faltigkeitsikone von «Andrej
Rubljowy im gleichnamigen
Film zu erinnern, der andeutet,
dass Friede einkehrt nach ei-
nem langen und grausamen
Krieg.

Den Kiinstler nicht
vereinnahmen, sondern ihn
verstehen

In diesem Zusammenhang
musste auch von den diversen
«Durchgangsriten» die Rede
sein, die in den Filmen Tar-
kowskijs anzutreffen sind. Etwa
von der Initiationsreise eines
Stalker, der mit seinen zwei
«weltlichen» Begleitern in eine
«Zoney vorzustossen versucht,
«wo die geheimsten Wiinsche
in Erfillung geheny, wenn man
den Glauben hat — und das ist
nur ausnahmsweise der Fall,
wie Stalker resigniert feststellt.
Dann kommt einem natiirlich
auch das dreimalige Durch-
schreiten des Thermalbades
durch Gortschakow am Ende
von «Nostalghia» in den Sinn.
Diese sehr lange, lang einge-
Ubte und entsprechend sorgfal-
tige Einstellung gleicht beinahe
einem Tauf-Ritual, denn der
«Taufling» muss eine Kerze
brennend ans andere Ufer des
grossen Wasserbeckens brin-
gen, das allerdings ausgetrock-
net ist. Dabei bleibt offen, ob
dieses schwache, aber immer-
hin brennende Licht als Toten-
kerze oder als Auferstehungs-
licht, als Symbol fir Lucifer oder
far Christophorus zu deuten ist.
Auch hier wieder die Mehrdeu-
tigkeit und der Tiefsinn, jene
«Mischung» von Mythos, Magie
und «christlicher Erlésungs-
lehre», von der bereits die Rede
war. Alte «heidnische» und zeit-
lose (auch japanische!)
Menschheitssymbole ver-
schmelzen sich mit christlichen

Symbolen und Zeichenhandlun-
gen. Die Erinnerungen an die
Heilsgeschichte (Kreuz- und
Oster-Motive in «Andrej
Rubljows) sind verkniipft mit
solchen an die Unheilsge-
schichte (jene Tartarenhorden,
die Kirchen plundern und Rus-
sinnen vergewaltigen, «weil sie
nicht an Gott glaubeny, oder
moderne Figuren wie Eugenia
und andere, «die den Glauben
verloren habeny und nicht mehr
knien und «anbeteny konnen
wie Alexander in «Offrety).
Personlich halte ich es fir le-
gitim und notwendig, intensiver
und «mutiger» als bisher nicht
nur nach den «religidseny, son-
dern auch nach den christlichen
—und biblischen — Spuren in
Tarkowskijs Welt-, Geschichts-
und Menschenbild zu suchen.
Allfallige «Bertihrungsangste»
waren also abzubauen. Nicht,
um ihn zu vereinnahmen, son-
dern um ihn besser zu verste-
hen, wobei sich — wie bei der
Suche nach den «romantischen
Spureny —immer wieder die
Frage stellt: Wie weit darf oder
muss ich gehen? Dem Eindruck,
dass «christlichey Themen wie
«handlungsorientiertery Glaube,
Opfer (und Gebet), Siinde, Ret-
tung und Erlésung, die schon
immer dagewesen sind (am of-
fensichtlichsten vielleicht in
«Andrej Rubljow»), gegen Tar-
kowskijs Lebensende hin in Bild
und Wort (vgl. das letzte Kapitel
in der erweiterten Neuauflage
von «Die versiegelte Zeity) dich-
ter, gewichtiger, «eindeutigery
und um eine Spur ¢«missionari-
scher» geworden sind, wird sich
kein unvoreingenommener Be-
obachter entziehen kbnnen. Sie
werden durch den japanischen
«Exkurs» mit den entsprechen-
den Zeichen Yin und Yang und
der dazugehorigen Begleitmusik
kaum relativiert, wie (in der
«Neuen Ziircher Zeitungy) be-
hauptet worden ist. Religion,
kosmologische und christliche,
als Letztbegriindung menschli-

cher Existenz, jenseits der Linie
marxistischer und hyperrationa-
listischer Kritik? Also «fromme
Orthodoxie» von gestern mit
den Uberkommenen Parametern
vom «jungsten Gericht» und von
der Wiederherstellung aller
Dinge in einer vom Untergang
bedrohten Welt? Oder zeitge-
masse Einladung, die einseitig
naturwissenschaftlich rationali-
stische Weltsicht in ihrer Be-
grenztheit und Bruchigkeit zu
erkennen und mit den spirituel-
len BedUrfnissen unserer
menschlichen Natur in Einklang
zu bringen?

Direkt, wohl zu direkt, auf die
Frage nach Gott und Gottesbild
angesprochen, hat Tarkowskij
vor wenigen Jahren in einem In-
terview mit der Pariser Zeitung
«Le Monde» die ausweichende,
nicht sonderlich neue und origi-
nelle Antwort gegeben: «Wenn
er existiert, schweigt erly Aber
dieses Schweigen Gottes und
die daraus resultierende tran-
szendentale Obdachlosigkeit
des Menschen und der Welt
werden von seinen Protagoni-
sten in den Filmen nicht nurals
quélender Sinn- und Spirituali-
tats-Verlust durchlebt und bis-
weilen «zelebrierty. Sie machen
sich immer wieder auf den Weg
und brechen auf, um in geheim-
nisvolle innere und dussere «Zo-
neny vorzudringen. Und wenn
nicht alles tauscht, scheint dem

ZOOM zum Werk von Andrej
Tarkowskij

Iwanowo Detstwo: Filmberater
10/1964 und ZOOM 3/1971
Andrej Rubljow: ZOOM 15/1973
und 3/1978

Soljaris: 8/1983

Serkalo: 7/1978

Stalker: 21/1980

Nostalghia: 11/1984

Offret: 2/1987
Buchbesprechung «Versiegelte
Zeity: 9/1985

A.Eichenberger: Fur einen Flirt
zwischen Film und Theologie:
14/1986




«Aussteiger» Alexander in «Of-
fret» mit der «Erhérungy» seines
eindrucksvollen Vaterunser-Ge-
betes durch Gott so etwas wie
ein Durchbruch zu gelingen,
was nicht zuletzt dadurch unter-
strichen wird, dass sein Sohn,
das stumme «Jungelcheny, die
Sprache wiederfindet und zum
Schluss einen tiefsinnigen Satz
uber das «Wort» (das Fleisch
geworden ist) aus dem Prolog
des Johannes-Evangeliums «zi-
tierty: «<Am Anfang war das
Wort. Warum, Papa?» Der
«Durchbruchy ist aber nicht nur
in Richtung Transzendenz zu
verstehen, sondern auch in
Richtung «Immanenzy»; denn der
Erweis gottlicher Gnade — und
die Zuwendung, die Alexander

Autoren der Beitrage
zu Tarkowskij

Ambros Eichenberger, Leiter des
katholischen Filmburos, Zurich.

Reinhold Jacobi, Vorsitzender
der Katholischen Filmkommis-
sion fir Deutschland, Zentral-
stelle Medien der Deutschen Bi-
schofskonferenz, Bonn. ZOOM
veroffentlicht den filmografi-
schen Teil eines umfassenderen
Beitrages, in dem Jacobi auch
auf Tarkowskijs Biografie sowie
auf Grundzige in dessen Schaf-
fen und Denken eingeht. Der
vollstandige Artikel wird in der
zweiten Halfte Mai erscheinen in
«Erinnerung an die Wahrheit:
Andrej Tarkowskij», Film-Korre-
spondenz, Beiheft 1/87. Fir die
Informationen Uber Tarkowskijs
Biografie sowie tber die Entste-
hung und Rezeption seiner
Werke stitzt sich Jacobi vor al-
lem auf folgende Quelle (die
ZO0OM, ausser bei Zitaten, nicht
einzeln anmerkt): M.J. Tu-
rowskaja/F. Allardt-Nostiz, «An-
drej Tarkowskij. Film als Poesie —
Poesie als Film». Als Quelle fur
Tarkowskijs Selbstverstandnis
dient vor allem sein Buch «Die
versiegelte Zeity. Genauere An-
gaben zur Literatur finden Sie in
der ZOOM-Agenda.

Natan Fedorowskij, freier Publi-
zist, Berlin,

Andrej Nekrasow, Regisseur und
Kameramann, Berlin.

10

von seiten der «guten Hexey mit
dem gewiss nicht zufallig ge-
wahlten Namen Maria erfahrt —
ermutigen ihn zum entschiede-
nen Handeln und zum radikalen
Entschluss, Haus, Herd, Frau
und Kind hinter sich zu lassen,
um die Welt durch dieses Opfer
«retteny» zu kénnen vor dem ato-
maren Untergang.

Knospen in einem verdorrten
Baum

Wie das «Jingelchen» mit dem
zitierten Satz stellt Tarkowskij
mit seinem Werk die Frage nach
Meta-Physik und Transzendenz.
Allerdings verhaltener und dis-
kreter, als manche es sich wiin-
schen mogen. Dogmatisch grif-
fige Bekenntnisse und Formeln,
die Uber das grosse Geheimnis
des menschlichen Lebens und
des Universums verfugen, gibt
es nicht! Und wenn schon das
Wort von der Gottes-Suche oder
gar von der Gotteserfahrung
Verwendung finden soll, dann
muss auch gesagt werden, dass
sie hier so eng mit der Selbster-
fahrung zusammenhangt, dass
gelegentlich der Verdacht auf-
kommt, beides kdnnte identisch
sein ...

In seinem geschriebenen Te-
stament, zu dem das letzte,
nicht lange vor seinem Tod ver-
fasste Kapitel iber «Offret» ge-
hort, bekennt sich Andrej Tar-
kowskij als glaubiger Mensch.
Und er erwahnt in diesem Zu-
sammenhang nicht nur den
Glauben an «das Geschopf»,
sondern betont auch ausdriick-
lich dessen «Abhangigkeit vom
Schopfery (a.a. 0., S.269). Von
Selbstvergottung kann also
kaum die Rede sein. Die Revita-
lisierung der geistigen Krafte
von Glauben und Religion(en)
halt er fir unabkémmlich fir
das Uberleben der sich selbst
bedrohenden naturwissen-
schaftlich-technischen Zivilisa-
tion. Und er verspricht sich in

dieser Beziehung einiges von
den «gigantischen spirituellen
Reserveny, tber die «das athel-
stische Russland» seiner Mei-
nung nach immer noch verfugt.

So ist es also gewiss legitim,
nach den theologischen Dimen-
sionen in Tarkowskijs Filmkunst
zu suchen und nicht «nury» des-
sen «Bildpoesie» zum Mittel-
punkt der Betrachtung zu ma-
chen. Denn zur Theologie ge-
hort ja, ihrer Natur nach, dass
sie «letzte Frageny stellt und
nicht bei den vorletzten stehen-
bleibt, wie das die meisten von
uns «verddeten und verarmten
Materialisten» tun. Heute sind
aber solche letzte Fragen nicht
nur fur den privaten Bereich,
sondern fur die Zukunft der
Menschheit insgesamt zu stel-
len. «Offrety, Tarkowskijs «Ver-
machtnisfilmy, 6ffnet diese uni-
versellen Horizonte starker als
das zuvor der Fall gewesen ist,
deutlich und dunkel zugleich!
Die Spuren des Bangens und
des Todesbewusstseins, das
personlich durchlitten wurde,
sind darin zu erkennen. Deshalb
die Schluss-Frage (auf S.270in
der «Versiegelten Zeity), «ob
trotz der Aussicht auf die grosse
apokalyptische Stille, von der
die Offenbarung spricht, so et-
was wie Hoffnung angebracht
sei...”»

Die Antwort auf se/ine und
wohl auch unsere letzte Frage
hat Andrej Tarkowskij mit der
Parabel vom Mdnch selber ge-
geben, der den dirren Baum
wassert, «entgegen aller Ver-
nunfty, aber mit dem Berge ver-
setzenden Glauben, dass er ei-
nes Tages wieder Knospen und
Bltten treibt. W

Dieser Artikel ist ein Nachdruck des
Originalbeitrags, erschienen im Bei-
heft 1/87 (21. Mai) der «Film-Korre-
spondenzy, Koln

«Andrej Rubljow»: Die Ge-
schichte des Malermonchs als
Modell fiir das Ringen um die
Position des Kinstlers in der Welt.



"



	Theologische Dimensionen in Tarkowskijs Werk

