
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 10

Artikel: Theologische Dimensionen in Tarkowskijs Werk

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2S l öT

Ambras
Eichenberger

Theologische
Dimensionen
in Tarkowskijs
Werk

Versuch einer Annäherung

Angesichts der Rätsel, die
Andrej Tarkowskij den meisten
Zuschauern mit seinen «subjektiven»

Autorenfilmen und
Autoren-Bildern aufgibt, hat wohl
niemand erwartet, dass sie in
einer Annäherung aufgelöst
werden könnten. Viele von diesen

Bildvisionen entziehen sich

wegen ihrer poetischen und
parabelhaften Vieldeutigkeit ohnehin

dem Zugang einer (unserer)
einseitig kritisch-rationalen Analyse.

Annäherungsversuche
meditativer und kontemplativer Art
im Sinne einer inneren «seelischen

Versenkung» können für
die ganzheitliche Deutung und
Wirkung der rätselhaften Bilder
deshalb ebenso ergiebig,
notwendig und jedenfalls ergänzend

sein.
Die Oberflächlichkeit und

Hektik unseres modernen
Lebens sowie ein offensichtlicher
Verlust an spiritueller
Wahrnehmungsfähigkeit, den Tarkowskij
ja immer wieder diagnostizierte
und bedauerte, schaffen
allerdings nicht die besten
Voraussetzungen - wenigstens was die
westliche Hälfte Europas
betrifft, vom Publikum in den
Vereinigten Staaten, wo das
Medium Film ohnehin einen anderen

Stellenwert besitzt, ganz zu

schweigen. Nicht zuletzt deshalb

gibt es auch viele profes¬

sionelle Kritiker und nicht nur
gewöhnliche Kinogänger, die
das gesamte Werk dieses
russischen Regisseurs als «schwierig»

bis «sehr schwierig»
empfinden; «noch schwerer zu
beschreiben, als Filme das
überhaupt sind» (Eva M. J.Schmid
zu «Nostalghia» in «Jahrbuch
Film 1983/84»), Das Empfinden
dieser Schwierigkeiten hindert
allerdings die meisten Kritiker
nicht daran, ihrer Betroffenheit
vor der («messianischen») Kraft
des Gesehenen und Gehörten
Ausdruck zu geben, auch mit
dem Hinweis, dass die acht
Kunstwerke, die wir Tarkowskij
verdanken, nicht nur für die
Filmgeschichte, sondern auch
für das Lesen der
Zeitgeschichte von Bedeutung sind.
«Man muss prädestiniert sein,
um den Zugang zu diesen Welten

und Visionen zu finden, aber
es sind unsere Geschichten»,
hat ein Kritiker gemeint.

Bei der Vermittlung dieser
«unserer Geschichten» wird vom
Regisseur her vorwiegend auf
deren innere, geistige Verfassung

Wert gelegt und weniger
auf die Auflistung von äusseren
Ereignissen, Handlungen und
Begebenheiten. Denn darüber,
dass es vor allem darum geht,
«an verschüttete Quellen unserer

Existenz zu rühren» und
weniger, «gegen irgendwelche
Einzelphänomene der modernen
Denk- und Lebensart Stellung
zu beziehen» (vgl. «Die versiegelte

Zeit», erweiterte Neuauflage

1985, S.269), hat
Tarkowskij niemanden im Zweifel
gelassen. In diesem «metaphysischen»

Sinne werden seine
Filme von der Mehrheit der
«Bewunderer» ja auch empfunden.
Stellvertretend für viele von
ihnen hat Eva M. J. Schmid der Art
dieser Bewunderung Ausdruck
gegeben. Mit einem Zitat, das
zwar über Giorgione geschrieben

wurde, aber, wie sie meint,
auch als «Vorspruch» und
Einführung zu Tarkowskijs Werk

verwendet werden kann: «Seine
Bilder sind wie Träume von
einem anderen Dasein, voll hoher
Ahnung, als Gegenstand nur
halb verständlich. Sie klingen
wie alte Weissagungen, die
man nicht mehr versteht, wie
Musik von einem anderen
Stern, als wären in ihnen die
verblichenen Erinnerungen des
Menschengeschlechts
zusammenhanglos zum Bewusstsein
erwacht und riefen nach Erklärung.

Sie erwecken Ahnungen
in der Brust des einzelnen, die
der Gesamtheit gehören»
(a.a.O.).

Übergänge, fliessend von
Innen nach Aussen

Diese Ahnungen von den
«verschütteten Quellen unserer
Existenz» versucht Tarkowskij mit
der ihm eigenen «poetischen
Logik» und mit seiner assoziativen

poetischen Ästhetik zu er-
schliessen, die sich von der uns
vertrauteren linearen Erzähllogik
unterscheidet. Vor allem auch in
dem Sinne, dass sich diese
poetischen und prophetischen
Bilder, «die ich irgendwann
ersinne», mit ihrer parabelhaften
Form nicht auf einen
Interpretations-Nenner festnageln lassen,
sondern mehrdeutig sind und
«fliessend», vor allem was die
Übergänge von Innen nach
Aussen, von der Wirklichkeit
zum Traum, vom Zeichen zum
Bezeichneten, vom Diesseits
zum Jenseits, vom Bild zum
Sinnbild usw. betrifft. Die
normale Handlungsdramaturgie mit
ihren Konflikten zwischen den
auftretenden Personen wird -
abgesehen von «Offret», wo die
Elemente dazu am stärksten in

Erscheinung treten - durch eine
Art von «sakramentaler»
Bildstruktur ersetzt. Ganz im Sinne
des alten, christlichen (und
aristotelischen) Mottos «Pervisibi-
lia ad invisibilia» strebt das Bild
nach Tarkowskijs Philosophie

2



Bild aus der subjektiv-lyrischen
Eriebniswelt Tarkowskijs, das
bei der Montage von «Offret»
fallengelassen wurde.

(und - orthodoxer - Theologie)
ins Unendliche und führt zum
Absoluten hin! Dieses Unendliche

ist der Bildstruktur, als deren

Vektor und inneres Geheimnis,

immanent (vgl. dazu das
Kapitel über «Das filmische
Bild» in «Die versiegelte Zeit»,
S. 119ff.). Auch wenn dieses
Bild die äussere und innere
«Beobachtung» der Realität zur
Hauptgrundlage hat und somit
auf der «Mate rialweit» basiert,
wie der Regisseur immer wieder
nachdrücklich betont, kommt es
doch erst zu seiner wahren
Bestimmung und Erfüllung, «wenn
es in seiner Bedeutung
unerschöpflich und grenzenlos ist,

wenn es in seiner geheimen
Sprache Andeutungen und
Suggestionen auf etwas Unaus¬

sprechliches, nicht in Worte zu
Fassendes ausspricht. Es ist
vielgesichtig, vieldeutig und
stets dunkel in seiner letzten
Tiefe» (a.a. 0., S. 120).

Als vieldeutig, hintergründig,
tiefsinnig, dunkel und
mehrdimensional sind in diesem Sinne
etwa die kosmischen Elemente
Wasser, Feuer, Licht, Wind zu
«verstehen» - und stehenzulassen

-, die Tarkowskij in all
seinen Filmen häufig verwendet.
Ähnlich «vieldeutig, tief und
dunkel» werden Motive wie der
Weg, der Baum, die Mutter, das
Kind, der Durchgang («No-
stalghia») usw. «inszeniert». Sie
lassen sich demnach nicht so
leicht, wie viele von uns es

gerne möchten, in irgendeine
begriffliche, spekulative oder
ideologische Formel pressen.
Dagegen hat sich Tarkowskij ja
auch immer vehement gewehrt.

Aber diese Feststellungen
können natürlich niemanden

davon dispensieren, stärker als
bisher nach den Traditionen und
den ideengeschichtlichen
Zusammenhängen zu suchen, an
die diese Filme angeschlossen
sind; denn das ist unentbehrlich
zu ihrer adäquaten Aufschlüsselung.

Die relativ wenigen westlichen

Kritiker, die sich bisher
eingehender mit der Frage nach
diesen Traditionen befassten,
sind vorwiegend von ihren eigenen

kulturellen Voraussetzungen

ausgegangen. So wurde
zum Beispiel intensiv nach Spuren

der deutschen Romantik in
den Filmen von Tarkowskij
gesucht (ausgiebig von Felicitas
Allardt-Nostitz in «Andrej
Tarkowskij. Film als Poesie - Poesie

als Film»), Solche Spuren
sind zwar vorhanden, was nicht
zuletzt das «Hoffmanniana»-Pro-
jekt (das Drehbuch für einen
geplanten Film über E.T. A.
Hoffmann liegt vor) bezeugt, dessen
Realisierung dem Regisseur bis

3



zuletzt keine Ruhe gelassen hat.
Dennoch wirkt es wie eine
«ethnozentrische» Vereinnahmung,

wenn man aus Tar-
kowskijs «Stalker» ein Alter Ego
des romantischen Heinrich von
Ofterdingen machen will oder
die «Zone» nach der dieser
unterwegs ist, mit dem «alchimistischen

Gartenzimmer» des
Salamander Archivars Lindhorst aus
einer Hoffmann-Erzählung
vergleicht (vgl. Allardt-Nostitz,
S. 138). Auch mit vermeintlichen
Leihgaben aus dem Weltbild
der Gnosis, des Paracelsus oder
des Anthroposophen Rudolf
Steiner erklärt man diese
Bildvisionen kaum. Viel näherliegend
und entsprechend lohnender
muss es sein, Tarkowskijs Welt-
und Menschenbild - auch sein
Gottesbild - von den eigenen
russischen Wurzeln des Regisseurs

heranzugehen. Denn auf
seine russische Identität hat er-
auch während den Jahren des
Exils - ausserordentlich grossen
Wert gelegt. Noch bei den
Dreharbeiten zu «Offret» auf der
schwedischen Insel Gotland,
absichtlich nahe an der Grenze
zu seiner russischen Heimat,
gab er nachdrücklich zu verstehen,

dass er auch im Westen,
trotz der schwedischen Schauspieler

mit ihrer schwedischen
Sprache, «russische Filme»
mache. Das hat denn einige Kritiker
prompt veranlasst - es könnten
Amerikaner gewesen sein, die
sich schwerer mit der Einfühlung

in eine andere Kultur tun -,
von einer «Überdosis an
russischer Seele und Melancholie»
zu reden, weil die Hauptfiguren
in «Stalker», «Nostalghia» und
«Offret» so niedergeschlagen
sind...

Notwendigkeit einer neuen
religiösen Sensibilität

Grössere Aufmerksamkeit als
bisher ist in diesem Zusammenhang

der Suche nach den Quel¬

len von Tarkowskijs Inspiration,
der vorrevolutionären slawophi-
len, russischen Literatur und
Religionsphilosophie (Wladimir
Solowjew, Wjatscheslaw
Iwanow u. a.) zu schenken. Auch
die grossen russischen Literaten
des 19. Jahrhunderts, Dostojewski,

Tolstoi, Gogol, haben sich
von ihnen inspirieren lassen. All
diesen Autoren mit ihren Figuren

und Themen fühlte sich Tar-
kowskij stärker verbunden als
den Vertretern der deutschen
Romantik oder der italienischen
Renaissance (deren Malerei er
kannte und liebte). Aber diese
Welt der alt-russischen Kultur
und Kunst, die Sehnsüchte der
«russischen Seele» und des
russischen Volkes artikuliert und
die trotz atheistischer
Staatsideologie noch nicht ausgestorben

ist, ist hierzulande nur einer
kleinen Minderheit vertraut. Das
Russland-Bild des breiteren
Publikums bleibt bis jetzt von
anderen, neueren Parametern
besetzt. Das kann sich aber
ändern, wenn das «neue Denken»
weitere Fortschritte macht und
die Dialogbereitschaft hier wie
dort grösser wird.

Durch die bisherigen Blockierungen

bleibt ein reiches geistiges

und religiöses Potential
ungenutzt, das Tarkowskij für die
Weiterentwicklung der Zivilisation

für unentbehrlich hielt. In

seinem letzten Interview mit
dem Exil-Polen Boleslaw Edel-
hajt (vgl. «Cahiers du Cinéma»,
Februar 1987, S.38ff.) redet er
demnach ganz unverblümt von
der Notwendigkeit einer neuen
religiösen Sensibilität in unserer
Zeit, und er ist überzeugt, dass
«die gigantischen spirituellen
Reserven Russlands» berufen
sind, dabei eine entscheidende
Rolle zu spielen. Als Ausdruck
und Zeugnis dieser russischen
Religiosität sind - neben den
Ikonen, die in Tarkowskijs Werk
einen wichtigen Platz einnehmen

(und wahrscheinlich seine
Philosophie vom «filmischen

Bild» erhellen könnten) - etwa
die «Erzählungen eines
russischen Pilgers» (deutsche
Übersetzung von Reinhold Walter,
Herder 1974) zu nennen. Dabei
handelt es sich um eine Art von
Anleitungen zum geistlichen
Leben, die im Russland des
19. Jahrhunderts auch auf
Intellektuelle (etwa Tolstoi, der
bekanntlich selber Starzen
besuchte) einen grossen Einfluss
auszuüben vermochten. Dieses
Werk und seine Geistigkeit ist in

Zusammenhang mit den
Annäherungsversuchen zu
Tarkowskij insofern erwähnenswert,

als der russische Pilger mit
seiner Sehnsucht nach Erkenntnis,

göttlicher und menschlicher
Wahrheit und Harmonie
erstaunlich vieles gemeinsam hat
mit den Pilgern und Mönchen,
die in (allen) Filmen Tarkowskijs
anzutreffen sind (nicht nur in

«Andrej Rubljow»),
So ist in dieser religiösen

Literatur mehrfach vom «Verstehen

der Kreatur» die Rede. Damit

ist ein mystisch metaphysischer

Erfahrungsbereich
gemeint, der sich dem gläubigen
und suchenden Menschen
durch asketische und meditative
Übungen und Wanderungen er-
schliesst. Dazu gehört nicht
zuletzt das Bewusstsein von der
kosmischen «All-Einheit» und
die damit verbundene «Sehnsucht

nach Entgrenzung» wie
sie eben auch in der Romantik
ihren Niederschlag gefunden
hat. In Tarkowskijs Werk steht
unter anderen das mehrfach
verwendete Motiv des Fliegens
und «Abhebens» dafür.
Erwähnenswert ist überdies die
Relativierung von Wissen und Können

zugunsten von seelischen,
spirituellen und ethischen Werten,

die den Pilger charakterisieren.

In seiner (des Pilgers) Begegnung

mit einem römisch-katholischen

Polen, der den Typus
des rational eingestellten westlichen

Menschen und Christen

4



Zêïïhu—
mit seiner Werkgläubigkeit und
seinem legalistischen Pflichtbe-
wusstsein verkörpert, scheinen
die Kontaktschwierigkeiten
zwischen dem russischen Schriftsteller

Gortschakow und der
italienischen Begleiterin Eugenia,
die in «Nostalghia» eine nicht
geringe Rolle spielen, bereits
«vorprogrammiert» zu sein.
Denn hier im Film wie dort in

der Literatur stehen sich zwei
Welten und zwei Weltanschauungen

gegenüber, die wegen
zunehmender Entfremdung
unendliche Mühe haben, einander
näher zu kommen. Auf der
einen Seite ist es die (materialistische)

Homo Faber-Mentalität
des Westens mit einem
entsprechenden Defizit an Spiritualität

und auf der andern Seite
die meditativ veranlagte Welt
des Ostens, von derTarkowskij
behauptete, dass «sie der Wahrheit

näher» sei. Nichtzuletzt
wohl durch jene inneren geistlichen

Erfahrungen, die in der
orthodoxen Mönchstradition mit
«Hesychia» bezeichnet werden.
Dabei geht es vorwiegend «um
ein Stillsein des Geistes und der
Welt, ein Vergessen des Niedrigen,

ein geheimnisvolles Erkennen

des Höheren, das Hingeben
der Gedanken an etwas Besseres

als sie selber sind» (vgl.
«Erzählungen eines russischen
Pilgers»)

Gegen eine Welt, in der das
Rationale alles verschlingt

Ganz ähnliches mutet Tar-
kowskij seinen eigenen Figuren
zu, jenen Idioten und «Idioti-
sten» (vgl. «Offret»), schwachen,
aber «gotterwählten»
Menschen, die zwar von den
Handlungsmustern des Normalbürgers

abweichen (wie z. B.

Domenico oder Alexander), aber
über (geistliche) Gaben,
Einsichten und Weisheiten verfügen,

«die man im alten
Russland». seinen eigenen Aussagen

zufolge, «heiligen Narren
zugesprochen hat». So schreibt er in
«Die versiegelte Zeit» (S. 268ff.)
weiter: «Diese Menschen lenkten

schon durch ihr Äusseres
als Pilger und zerlumpte Bettler
den Blick der in (geordneten
Verhältnissen» Lebenden auf die
Existenz jener von Weissagungen,

Heilsopfern und Wundern
erfüllten anderen Welt jenseits
aller Verstandes- und vernunfts-
mässigen Regelhaftigkeit.» Damit

ist auf die Stärke dieser
Schwachen und auf die Macht
dieser Ohnmächtigen hingewiesen,

die zur Interpretation von
Tarkowskijs Welt-, Menschen-
und Christusbild unerlässlich
sind, sowie auf die allfälligen -
oder auffälligen! - Parallelen zur
biblischen und neutestamentli-
chen Spiritualität, wo die gängigen

«geordneten» Werte ja
ebenfalls umgekrempelt werden,

indem die Kleinen den
Platz der Grossen und die
Unwissenden den Platz der Weisen
einnehmen dürfen. Auf diese
«biblischen» Dimensionen der
«Tarkowskij-Narren», die zum
klassischen russischen
Heiligentypus gehören, ist bislang
meines Wissens noch niemand
näher eingegangen.

Die Vorführung von
Tarkowskijs Filmen blieb bei uns -
wie in der Sowjetunion, aber
aus anderen Gründen - auf
sogenannte Kunst- und Studio-Kinos

beschränkt. Wegen ihrem
künstlerischen Anspruch und
ihrer sogenannten «Hermetik»
erreichten sie nie ein breiteres
Publikum, und das wird
wahrscheinlich auch so bleiben. Tar-
kowskij selbst hat illusionslos
auf eine «Publikumsminderheit»
gesetzt und bewusst darauf
verzichtet, «allen gefallen zu wollen».

Denn das hätte bedingt,
«sich wie Judas für dreissig
Silberlinge zu verkaufen». In

diesem Sinne, versichert er, hat ihn
der kommerzielle Erfolg eines
Filmes und der kommerzielle
Film «überhaupt nicht interes¬

siert» «Die versiegelte Zeit»,
S. 196). Das heisst nicht, dass
dieser Erfolg in den letzten Jahren

nicht grösser geworden ist.
So gross, dass der Regisseur
heute sogar mit einer neuen
«Kultfigur» verglichen wird.
Auch an Erklärungsversuchen
für dieses Interesse an seinem
Werk fehlt es natürlich nicht.
Dabei wird z. B. auf den Bereich
der Esoterik und der esoterischen

Systeme verwiesen, die,
zur wachsenden Vergeistigung,
meditative Wege beschreiten
und dies mit der Pflege von
sogenannten «Grenz- und
Geheimwissenschaften» tun. Mit
der Erwähnung des Anthropo-
sophen Rudolf Steiner
(1861-1925) in einem Interview

Lebensdaten
Andrej Tarkowskijs
Geboren am 4. April 1932 in
Zawrashje, einem Dorf an der
Wolga.
Der Vater Arsenij Aleksandro-
witsch Tarkowskij, angesehener
Lyriker und Übersetzer, verlässt
1935 seine Frau und die Kinder
Andrej und Marina. Die Mutter
Maja Iwanowna Wischnjakowa
sorgt als Korrektorin für den
Lebensunterhalt.
1939 Besuch der Schule in Moskau.

Während des Krieges Evaku-
ation in die Wolgagegend.
1943 Rückkehr der Familie nach
Moskau.
Parallel zum Schulunterricht
während sieben Jahren Musik-
und drei Jahren Malunterricht.
Studium am Institut für orientalische

Sprachen, das er ohne
Diplom wegen eines Sportunfalls
abbricht.
Während eines Jahres als einfacher

Arbeiter auf einer
Forschungsexpedition in Sibirien.
1954 Aufnahme in die Filmhochschule

Moskau.
1960 Diplom mit Abschlussfilm
«Katok i Skripka» (Die Walze und
die Geige). Tarkowskij stellt fünf
Spielfilme in der Sowjetunion
her.
Ab 1983 Aufenthalt in Italien.
1984 Beschluss, im Westen zu
bleiben.
Stirbt am 29. Dezember 1986 in
Paris an Krebs.

5



«Iwans Kindheit»:
Iwan als Aufklärer
im toten, von Wasser

überfluteten
Wald. Erinnerungen
an die
unbeschwerte

Vorkriegszeit.

hat Tarkowskij selbst,
möglicherweise ohne es zu wollen,
Spekulationen in diese Richtung
Auftrieb gegeben.

Zutreffend ist allerdings, das
wurde bereits angedeutet, dass
eine Welt, in der das Rationale
alles andere zu verschlingen
droht, von Tarkowskij sozusagen

mit der «Erbsünde»
gleichgesetzt worden ist. Nur noch
gelten zu lassen, was
wissenschaftlich geklärt und begründet
werden kann, bedeutete für ihn
bereits «eine heillos in die Irre

gegangene Zivilisation». Das
Gefühl der Bedrohung durch
eine nihilistische Leere, das er
in dieser Beziehung empfand,
hat er mit der ihm eigenen
«Ästhetik der Ruinen» und mit
seinen Trümmerlandschaften zum
Ausdruck gebracht. Sie weisen
darauf hin - wie übrigens auch
der dürre, vom «Waldsterben»
bedrohte Baum im letzten Film

-, dass das menschliche Dasein
und der menschliche Daseins-
Sinn verarmt durch eine Ent¬

wicklung, die in die falsche,
materialistische Richtung läuft.
Deshalb bezeugen die Hauptfiguren

in den Filmen ja auch,
wie fast alles flach, leer und
nichtssagend geworden ist. So
haben sich zum Beispiel die vier
«irdisch» gesinnten Personen in
«Offret» (Adelaide, Julia, Victor
und Marta), die den vier
«Sonderlingen» (Alexander, Otto,
Maria, Knabe) als Antifiguren
gegenüberstehen, nicht mehr
sonderlich viel zu sagen. Die
Qualität der zwischenmenschlichen

Beziehungen hat in dieser
«schwedischen» Gesellschaft
einen Tiefpunkt erreicht, der
durch das hohle Zeremoniell der
Inszenierung unterstrichen wird.
Aber auch jene Gestalten, die
wie Alexander oder Gortscha-
kow nach «Höherem» streben,
verlieren bisweilen den Halt,
den Sinn, den Lebenswillen und
den Glauben an sich selbst, so
dass es zu einem bedrohlichen
Spiel mit der Pistole kommt,
«für den äussersten Fall»!

Die Rolle des Künstlers als
Prophet

Es gibt «Zeichen der Zeit», die
der Künstler mit seinem
überdurchschnittlichen

Wahrnehmungsvermögen auf prophetische

Weise, oft wider seinen
Willen, «empfängt». Künstler ist
ja nicht nur, wer sich mitteilt,
sondern auch der, dem «es»
sich mitteilt. Die Rolle des
Künstlers als Prophet «wider
Willen» wäre ohnehin weiter zu
untersuchen, denn Tarkowskij
hat sich in seinem Buch «Die
versiegelte Zeit» mehrfach dazu

geäussert. Zu diesen «Zeichen
der Zeit» gehört (nach
Tarkowskij) ganz offensichtlich der
«eindimensionale Mensch», der
als Opfer einer konsum- und
profitorientierten Zivilisation -
oder eines totalitären
politischen Systems - seinem
eigentlichen Wesen entfremdet
ist und deshalb nicht mehr
weiss, wer er ist, wohin er
kommt und wer er zu sein hat.

6



Wie oft und wie pathetisch hat
der Regisseur in diesem
Zusammenhang den Verlust der
persönlichen Freiheit und der sittlichen

Verantwortung des
Menschen bedauert und beklagt.
Einerseits mit der stolzen und
sendungsbewussten Feststellung,

dass er selber- allen
Druckversuchen in Richtung
einer Politisierung der Kunst und
jahrelangen Schikanen zum
Trotz-«immer nur jene Filme
gemacht habe, die ich selber
wollte». Andererseits mit der
«bedrückenden Erfahrung vom
Ausmass des Leidens, welches
das materielle Denken dem
davon betroffenen (westlichen)
Teil der Menschheit auferlegt»
[«Die versiegelte Zeit», S.25).

Solche Worte sind kompromisslos

und hart. Zudem
entstammen sie einer anderen
geistigen Welt mit einer anderen
Auffassung von Kunst, die nicht
in gleichem Masse mit äer
Aufklärung und ihren Folgen, den
negativen wie den positiven,

konfrontiert worden ist, wie wir
im westlichen Teil des europäischen

Kontinents. Anders als
hierzulande, hat sich die Kunst,
mindestens im Sinne von Tar-
kowskijs idealen Vorstellungen,
weniger von ihrem kultischen
und religiösen Fundament
gelöst. Sein Kunstverständnis, wie
auch seine Auffassung vom
Menschen, sind noch-ähnlich
wie in der Bibel oder in den
alten Grosskulturen - am Kosmos
und «am Himmel» orientiert.
Welt und Mensch sind letztlich
«Imago Dei», Ikonen, Abbilder
von Urbildern, die durch alle
Zerstörungen und Widersprüche

hindurch auf der Suche
nach diesen ihren Urbildern
sind. Das erinnert nicht zuletzt
an Plato, der den Menschen
bekanntlich als «ein Wesen, das
schaut» oder doch als ein Wesen,

das zu schauen berufen ist,
definierte, wobei ihm gerade
die Kunst auf dem Weg zu dieser

geistigen Erkenntnis und
Vervollkommnung behilflich zu

sein hat, denn dazu ist sie da. In

dieser Spannung und Sehnsucht

nach Vollendung und
Harmonie liegt das tiefste Geheimnis

jener Nostalgie, die der
Regisseur mehrfach und
mehrdimensional zum Gegenstand seiner

Figuren machte. Es geht
also bei dieser existentiellen
«Krankheit» nicht nur um die
Überwindung von geografi-
schen Distanzen, etwa zwischen
Italien und Russland, oder,
allgemein zwischen Ost und West
(«Nostalghia»), sondern um das
Fernweh nach einer neuen
metaphysischen Einheit und
Beheimatung, wie sie mit dem
grossartigen «Nostalghia»-Sch\uss-
bild vom russischen Bauernhaus

in den Ruinen einer
italienischen Kathedrale versinnbildlicht

wird. Auch diese
«Geborgenheits-Ikone» hat somit eine
tiefe theologische Dimension.
Nicht zuletzt im Sinne des Malers

Paul Klee, der bemerkte,
dass der Künstler «näher an der
Schöpfung lebt, wenn auch

7



noch nicht nah genug», wobei
das Wort «Schöpfung» hier, Tar-
kowskijs Bildästhetik zufolge,
mit Neuschöpfung zu ergänzen
wäre.

Hat diese «naive» Kunsttheorie

vor der Aufklärung und ihren
entmythologisierenden Auswirkungen

oder sogar schon vor
der Reformation halt gemacht,
wie von «Rationalisten» und
«Reformisten» behauptet wird,
oder ist sie bereits ein fälliger
und willkommener Schritt in das
Zeitalter der sogenannten
Postmoderne hinein, wo eine neue
Sehnsucht nach alten Mythen
im Kommen ist, um den
offensichtlichen Mängeln einerver-
nunftbeherrschten, aber
mythenarmen und intuitionsfeindlichen

technisch-industriellen
Zivilisation entgegenzutreten?

Eine neue Beziehung zu sich
selbst

Die gegenwärtige mehrheitlich
positive Rezeption von Tar-
kowskijs Filmen hat mit diesem
Phänomen der Wiederentdek-
kung des mythischen und wohl
auch des mystischen Be¬

Filme von Andrej Tarkowskij
im Verleih
Iwanowo Detstwo (Iwans Kindheit),

1962
16 mm: Rialto-Film, Zürich

Andrej Rubljow, 1966-68
35 mm: Columbus Film, Zürich

Soljaris (Solaris), 1971
35 mm: Columbus Film, Zürich

Serkalo (Der Spiegel), 1974
35 mm: Parkfilm, Genf

Stalker(Der Stalker), 1979
35 mm: Columbus Film, Zürich
16 mm: Columbus Film, Zürich

Nostalghia, 1983
35 mm: Monopole Pathé Films,
Zürich
16 mm: Film Institut, Bern

Offret (Opfer), 1985
35 mm: Citel Films, Genf
16 mm: Selecta Verleih, Freiburg

wusstseins, das - Aufklärung
hin oder her- in den tieferen
Schichten der menschlichen
Seele weiterlebt, vermutlich
einiges zu tun. Aber nichts wäre
meiner Ansicht nach verheerender,

als die Deutungsversuche
zu seinen «schwierigen» Filmen
deshalb undifferenziert in diese
Richtung zu steuern. Denn
Tarkowskij scheint es in einem
umfassenderen Sinn vor allem
darum zu gehen, dass der
Mensch mit sich selbst in eine
neue Beziehung kommt, dass er
- wie z. B. Alexander in «Offret»
-seine Existenzlügen, seine
«Schauspielereien» aufgibt und
neu auf die Suche nach den
spirituellen Quellen und damit
nach der Wahrheit des Lebens
geht.

Zu diesen spirituellen Quellen
gehören auch die Mythen, die
das Träumen, das Denken und

sogar das Handeln des
Menschen, vor allem natürlich des
sensiblen, künstlerischen,
befruchten und bis zu einem
gewissen Grad auch bestimmen.
Deshalb ist auch für die inter-
pretatorischen Versuche der
Vorstoss in diese tiefenpsychologischen

Bereiche des mythischen

Bewusstseins des
Menschen und der Menschheitsgeschichte

hinein erforderlich.
Aber diese Reise ins Innere darf
nicht «eindimensional»,
magisch oder «psychisch» erfolgen,

sondern sie muss im
Zusammenhang und auch im
Zusammenwirken mit anderen
Möglichkeiten und Faktoren der
menschlichen Wahrheitssuche
und des menschlichen
Erkenntnisprozesses gesehen werden.
Der Mensch auf dem Wege zu
sich selbst - und das sind alle
Tarkowskij-Figuren - durchläuft
dabei mehrere Stadien und Stufen.

Das mythische Be-
wusstsein ist ein wichtiger Teil
davon, der von uns «aufgeklärten»

Menschen in der
Industriegesellschaft lange Zeit
unterschätzt und vernachlässigt wor¬

den ist, weshalb eine «Remythi-
sierung» - bis zu einem gewissen

Grade - offenbar notwendig
wird. Aber das ist nicht das
Ganze! So sind zum Beispiel der
Mythos und die mythischen
Bilder von sich aus noch keine
Kunst und noch keine Philosophie

und noch keine Theologie.
Das bildhaft Entworfene und
visionär Erahnte muss sich der
läuternden Kritik der Vernunft
und ihrer Vertiefung unterziehen.

Diese geistigen Funktionen
und Abläufe heben die dem
Mythos innewohnende Wahrheit

allerdings nicht auf,
sondern sie bringen sie vielmehr
immer klarer und reicher zum
Vorschein und zum Leuchten. In

diesem Sinne scheinen die
mythischen Bilderund Motive in

Tarkowskijs Werk - die Suche
nach der Mutter (Frau) und ihrer
erlösenden Funktion (Maria als
«Miterlöserin» in «Offret») oder
nach dem Ursprung oder nach
der Reinheit und Unschuld des
Kindes, die bisweilen dem
«göttlichen Kind» recht nahe
kommt (das Bild von der Anbetung

der Könige in «Offret»),
oder die Wiederkehr der Ur-Ele-
mente Feuer, Wasser und Wind

- ihre letzte Qualität und
Bestimmung erst dann zu erhalten,
wenn der Logos und das Myste-
rion sie einholen, vergeistigen
und erfüllen.

Erst jetzt, in diesem gesamt-
menschlichen Erkenntnisvollzug
von Mythos, Logos und Myste-
rion, in der Einheit des Wahren,
Schönen und Guten, im
Verschmelzen von Ethik und Ästhetik,

kann die Ganzheit und die
Wahrheit, nach der Tarkowskij
sucht, voll zur Geltung kommen.
Diese Vollkommenheit und
Schönheit, diese Epiphanie des
Göttlichen (übrigens ein Grundprinzip

der orthodoxen Liturgie
und der Ikonenmalerei) hat er
mit Bildkompositionen und
Einstellungen anzudeuten versucht,
die unvergesslich bleiben.
Neben der bereits erwähnten Ge-

8



jzmt
borgenheits-lkone am Schluss
von «Nostalghia» wäre an den
«himmlischen Reigen» der
Dreifaltigkeitsikone von «Andrej
Rubljow» im gleichnamigen
Film zu erinnern, der andeutet,
dass Friede einkehrt nach
einem langen und grausamen
Krieg.

Den Künstler nicht
vereinnahmen, sondern ihn
verstehen

In diesem Zusammenhang
müsste auch von den diversen
«Durchgangsriten» die Rede
sein, die in den Filmen Tar-
kowskijs anzutreffen sind. Etwa
von der Initiationsreise eines
Stalker, der mit seinen zwei
«weltlichen» Begleitern in eine
«Zone» vorzustossen versucht,
«wo die geheimsten Wünsche
in Erfüllung gehen», wenn man
den Glauben hat-und das ist
nur ausnahmsweise der Fall,
wie Stalker resigniert feststellt.
Dann kommt einem natürlich
auch das dreimalige
Durchschreiten des Thermalbades
durch Gortschakow am Ende
von «Nostalghia» in den Sinn.
Diese sehr lange, lang eingeübte

und entsprechend sorgfältige

Einstellung gleicht beinahe
einem Tauf-Ritual, denn der
«Täufling» muss eine Kerze
brennend ans andere Ufer des
grossen Wasserbeckens bringen,

das allerdings ausgetrocknet
ist. Dabei bleibt offen, ob

dieses schwache, aber immerhin

brennende Licht als Totenkerze

oder als Auferstehungslicht,
als Symbol für Lucifer oder

für Christophorus zu deuten ist.
Auch hier wieder die Mehrdeutigkeit

und der Tiefsinn, jene
«Mischung» von Mythos, Magie
und «christlicher Erlösungslehre»,

von der bereits die Rede
war. Alte «heidnische» und zeitlose

(auch japanische!)
Menschheitssymbole
verschmelzen sich mit christlichen

Symbolen und Zeichenhandlungen.
Die Erinnerungen an die

Heilsgeschichte (Kreuz- und
Oster-Motive in «Andrej
Rubljow») sind verknüpft mit
solchen an die Unheilsgeschichte

(jene Tartarenhorden,
die Kirchen plündern und
Russinnen vergewaltigen, «weil sie
nicht an Gott glauben», oder
moderne Figuren wie Eugenia
und andere, «die den Glauben
verloren haben» und nicht mehr
knien und «anbeten» können
wie Alexander in «Offret»).

Persönlich halte ich es für
legitim und notwendig, intensiver
und «mutiger» als bisher nicht
nur nach den «religiösen», sondern

auch nach den christlichen

- und biblischen - Spuren in

Tarkowskijs Welt-, Geschichtsund

Menschenbild zu suchen.
Allfällige «Berührungsängste»
wären also abzubauen. Nicht,
um ihn zu vereinnahmen, sondern

um ihn besser zu verstehen,

wobei sich - wie bei der
Suche nach den «romantischen
Spuren» - immer wieder die
Frage stellt: Wie weit darf oder
muss ich gehen? Dem Eindruck,
dass «christliche» Themen wie
«handlungsorientierter» Glaube,
Opfer (und Gebet), Sünde,
Rettung und Erlösung, die schon
immer dagewesen sind (am
offensichtlichsten vielleicht in
«Andrej Rubljow»), gegen
Tarkowskijs Lebensende hin in Bild
und Wort (vgl. das letzte Kapitel
in der erweiterten Neuauflage
von «Die versiegelte Zeit») dichter,

gewichtiger, «eindeutiger»
und um eine Spur «missionarischer»

geworden sind, wird sich
kein unvoreingenommener
Beobachter entziehen können. Sie
werden durch den japanischen
«Exkurs» mit den entsprechenden

Zeichen Yin und Yang und
der dazugehörigen Begleitmusik
kaum relativiert, wie (in der
«Neuen Zürcher Zeitung»)
behauptet worden ist. Religion,
kosmologische und christliche,
als Letztbegründung menschli¬

cher Existenz, jenseits der Linie
marxistischer und hyperrationalistischer

Kritik? Also «fromme
Orthodoxie» von gestern mit
den überkommenen Parametern
vom «jüngsten Gericht» und von
der Wiederherstellung aller
Dinge in einer vom Untergang
bedrohten Welt? Oderzeitge-
mässe Einladung, die einseitig
naturwissenschaftlich rationalistische

Weltsicht in ihrer
Begrenztheit und Brüchigkeit zu
erkennen und mit den spirituellen

Bedürfnissen unserer
menschlichen Natur in Einklang
zu bringen?

Direkt, wohl zu direkt, auf die
Frage nach Gott und Gottesbild
angesprochen, hat Tarkowskij
vor wenigen Jahren in einem
Interview mit der Pariser Zeitung
«Le Monde» die ausweichende,
nicht sonderlich neue und originelle

Antwort gegeben: «Wenn
er existiert, schweigt er!» Aber
dieses Schweigen Gottes und
die daraus resultierende
transzendentale Obdachlosigkeit
des Menschen und der Welt
werden von seinen Protagonisten

in den Filmen nicht nur als
quälender Sinn- und
Spiritualitäts-Verlust durchlebt und
bisweilen «zelebriert». Sie machen
sich immer wieder auf den Weg
und brechen auf, um in geheimnisvolle

innere und äussere
«Zonen» vorzudringen. Und wenn
nicht alles täuscht, scheint dem

ZOOM zum Werk von Andrej
Tarkowskij
Iwanowo Detstwo: Filmberater
10/1964 und ZOOM 3/1971
Andrej Rubljow: ZOOM 15/1973
und 3/1978
Soljaris: 8/1983
Serkalo: 7/1978
Stalker: 21/1980
Nostalghia: 11/1984
Off ret: 2/1987
Buchbesprechung «Versiegelte
Zeit»: 9/1985
A. Eichenberger: Für einen Flirt
zwischen Film und Theologie:
14/1986

9



2ümc-
«Aussteiger» Alexander in
«Offret» mit der «Erhörung» seines
eindrucksvollen Vaterunser-Gebetes

durch Gott so etwas wie
ein Durchbruch zu gelingen,
was nicht zuletzt dadurch
unterstrichen wird, dass sein Sohn,
das stumme «Jüngelchen», die
Sprache wiederfindet und zum
Schluss einen tiefsinnigen Satz
über das «Wort» (das Fleisch
geworden ist) aus dem Prolog
des Johannes-Evangeliums
«zitiert»: «Am Anfang war das
Wort. Warum, Papa?» Der
«Durchbruch» ist aber nicht nur
in Richtung Transzendenz zu
verstehen, sondern auch in

Richtung «Immanenz»; denn der
Erweis göttlicher Gnade - und
die Zuwendung, die Alexander

Autoren der Beiträge
zu Tarkowskij
Ambros Eichenberger, Leiter des
katholischen Filmbüros, Zürich.

Reinhold Jacobi, Vorsitzender
der Katholischen Filmkommission

für Deutschland, Zentralstelle

Medien der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn. ZOOM
veröffentlicht den filmografi-
schen Teil eines umfassenderen
Beitrages, in dem Jacobi auch
auf Tarkowskijs Biografie sowie
auf Grundzüge in dessen Schaffen

und Denken eingeht. Der
vollständige Artikel wird in der
zweiten Flälfte Mai erscheinen in

«Erinnerung an die Wahrheit:
Andrej Tarkowskij», Film-Korrespondenz,

Beiheft 1/87. Für die
Informationen über Tarkowskijs
Biografie sowie über die Entstehung

und Rezeption seiner
Werke stützt sich Jacobi vor
allem auf folgende Quelle (die
ZOOM, ausser bei Zitaten, nicht
einzeln anmerkt): M. J.Tu-
rowskaja/F. Allardt-Nostiz, «Andrej

Tarkowskij. Film als Poesie -
Poesie als Film». Als Quelle für
Tarkowskijs Selbstverständnis
dient vor allem sein Buch «Die
versiegelte Zeit». Genauere
Angaben zur Literatur finden Sie in
der ZOOM-Agenda.

Natan Fedorowskij, freier Publizist,

Berlin.

Andrej Nekrasow, Regisseur und
Kameramann, Berlin.

von Seiten der «guten Hexe» mit
dem gewiss nicht zufällig
gewählten Namen Maria erfährt -
ermutigen ihn zum entschiedenen

Handeln und zum radikalen
Entschluss, Haus, Herd, Frau
und Kind hinter sich zu lassen,
um die Welt durch dieses Opfer
«retten» zu können vor dem
atomaren Untergang.

Knospen in einem verdorrten
Baum

Wie das «Jüngelchen» mit dem
zitierten Satz stellt Tarkowskij
mit seinem Werk die Frage nach
Meta-Physik und Transzendenz.
Allerdings verhaltener und
diskreter, als manche es sich
wünschen mögen. Dogmatisch griffige

Bekenntnisse und Formeln,
die über das grosse Geheimnis
des menschlichen Lebens und
des Universums verfügen, gibt
es nicht! Und wenn schon das
Wort von der Gottes-Suche oder
gar von der Gotteserfahrung
Verwendung finden soll, dann
muss auch gesagt werden, dass
sie hier so eng mit der Selbsterfahrung

zusammenhängt, dass
gelegentlich der Verdacht
aufkommt, beides könnte identisch
sein...

In seinem geschriebenen
Testament, zu dem das letzte,
nicht lange vor seinem Tod ver-
fasste Kapitel über «Offret»
gehört, bekennt sich Andrej
Tarkowskij als gläubiger Mensch.
Und er erwähnt in diesem
Zusammenhang nicht nur den
Glauben an «das Geschöpf»,
sondern betontauch ausdrücklich

dessen «Abhängigkeit vom
Schöpfer» (a. a. 0., S.269). Von
Selbstvergottung kann also
kaum die Rede sein. Die
Revitalisierung der geistigen Kräfte
von Glauben und Religion(en)
hält erfür unabkömmlich für
das Überleben der sich selbst
bedrohenden
naturwissenschaftlich-technischen Zivilisation.

Und er verspricht sich in

dieser Beziehung einiges von
den «gigantischen spirituellen
Reserven», über die «das
atheistische Russland» seiner
Meinung nach immer noch verfügt.

So ist es also gewiss legitim,
nach den theologischen Dimensionen

in Tarkowskijs Filmkunst
zu suchen und nicht «nur» dessen

«Bildpoesie» zum Mittelpunkt

der Betrachtung zu
machen. Denn zurTheologie
gehört ja, ihrer Natur nach, dass
sie «letzte Fragen» stellt und
nicht bei den vorletzten stehenbleibt,

wie das die meisten von
uns «verödeten und verarmten
Materialisten» tun. Heute sind
aber solche letzte Fragen nicht
nur für den privaten Bereich,
sondern für die Zukunft der
Menschheit insgesamt zu stellen.

«Offret», Tarkowskijs
«Vermächtnisfilm», öffnet diese
universellen Horizonte stärker als
das zuvor der Fall gewesen ist,
deutlich und dunkel zugleich!
Die Spuren des Bangens und
des Todesbewusstseins, das
persönlich durchlitten wurde,
sind darin zu erkennen. Deshalb
die Schluss-Frage (auf S.270 in
der «Versiegelten Zeit»), «ob
trotz der Aussicht auf die grosse
apokalyptische Stille, von der
die Offenbarung spricht, so
etwas wie Hoffnung angebracht
sei...?»

Die Antwort auf seine und
wohl auch unsere letzte Frage
hat Andrej Tarkowskij mit der
Parabel vom Mönch selber
gegeben, der den dürren Baum
wässert, «entgegen aller
Vernunft», aber mit dem Berge
versetzenden Glauben, dass er
eines Tages wieder Knospen und
Blüten treibt.

Dieser Artikel ist ein Nachdruck des
Originalbeitrags, erschienen im
Beiheft 1/87 (21. Mai) der «Film-Korrespondenz»,

Köln

«Andrej Rubljow»: Die
Geschichte des Malermönchs als
Modell für das Ringen um die
Position des Künstlers in der Welt.

10




	Theologische Dimensionen in Tarkowskijs Werk

