
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 7

Artikel: Von der Seele des Programms

Autor: Loretan, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c03
„£Z
03
VicWal

03
LL.

-oc3
i— C
03 o

'35 "03
t/3 MM
O 03
Q QC

Matthias Loretan

Von der Seele

des Programms

In einer meiner frühesten
Erinnerungen ans Fernsehen -
unsere Familie hat damals noch
keinen solchen Apparat besessen

- sehe ich meinen Vater
erbost gegen die Einrichtung des
modernen Guckkastens wettern.
Die damals an einem Mittwoch
ausgestrahlte Sendung
«Rundschau», ein aussenpolitisches
Magazin, hat offensichtlich so-
viele Mitglieder des Kirchenchores

angesprochen, dass die Proben

auf einen anderen Wochentag

verschoben werden muss-
ten. Und gerade in den heutigen
Tagen steht die Kirche wieder in
einem ähnlichen Abwehrkampf
gegen das Fernsehen, wenn es
darum geht, europaweit ein Verbot

gegen Sonntagswerbung in

den elektronischen Medien
durchzusetzen. Beide Beispiele
verweisen auf eine Konkurrenz
zwischen den Kirchen und den
Medien. Sie betreffen die
Macht, die Zeit des Publikums
zu binden, den Alltag zu
ritualisieren.

Eine ähnliche Entwicklung
lässt sich in bezug auf das
Vermögen diagnostizieren, den
Raum zu gestalten. Stimmt die
Beobachtung, dass an dem
prominenten Platz in der bürgerlichen

Wohnstube, den heute der
Fernsehapparat einnimmt, in

heidnischen Vorzeiten ein Hausaltar

und während des «christlichen

Interregnums» ein Kruzifix

oder eine Marienstatue oder
sonst eine Heiligendarstellung
gestanden haben mag, so lässt
sich auch hier ein Zurückdrängen

christlich geprägter
Lebenskultur feststellen.

In den Programmen selbst
haben Feuilletonisten immer
wieder religiöse Zeichen und
christliche Symbole in säkularem

Kontext ausgemacht: zum
Beispiel die von den Werbespots

aufgebaute Aura eines
Glücksversprechens, die durch
die Einführung eines bestimmten

Produktes wie ein Deus ex
machina aufgelöst respektive
käuflich wird: die Verwendung
der Farben in Spots und Videoclips,

die suggestiv und phantasievoll

mit ihren religiös geprägten

Konnotationen spielen; das
Signet des Regenbogens für ein
Familienmagazin usw. Über-
schwänglich reagieren darauf
die einen: Noch ist christliches
Abendland nicht verloren,
solange sich Reste seiner
Bestände bis in die Hauptsendezeiten

des modernsten
Mediums haben hineinretten können.

Die anderen interpretieren
die Verwendung derselben
Zeichen ideologiekritisch und
distanzieren sich heftig von
solchen heidnischen Banalisierungen

oder voraufgeklärten
religiösen Illusionen im high-tech-
Medium.

Wie verhält es sich also
zwischen Kirche und Religion
einerseits und den Medien und
insbesondere dem Fernsehen
andrerseits? Bedeutet das
Fernsehen einen Faktor der Auflösung

christlicher Religion, handelt

es sich aus theologischer
Perspektive um eine Verfallsgeschichte?

Oder lässt sich die
Konkurrenz zwischen den
Institutionen als eine fruchtbare und
vernünftige begreifen, weil sie

von den unterschiedlichen
Funktionen her notwendig
gegeben ist, welche institutionell
verfasste Religion und Medien
in der Gesellschaft wahrneh¬

men? Wie man diese Fragen
beantwortet, ist im Grunde
davon abhängig, wie man sich zur
Säkularisierung, wie man sich
zu den Rahmenbedingungen
der Religion nach der Aufklärung

stellt.

Religion in säkularer
Gesellschaft

Ich halte Aufklärung für einen
Prozess, den wir in modernen,
komplexen Gesellschaften nicht
einfach ungestraft umkehren
können. Die Auflösung kultureller

Geschlossenheit, die
Ausdifferenzierung gesellschaftlicher

Systeme (Staat, Wirtschaft,
Lebenswelt), die pluralistische
Verfassung der Öffentlichkeit
oder die Garantie von
Menschenrechten wie die Religionsfreiheit

sind unbestreitbar
Elemente gesellschaftlichen
Fortschritts. Diese aber sind ohne
Säkularität nicht zu haben. Die
Säkularisierung als «Abnahme
der Bedeutung organisierter
Religion als eines Mittels sozialer
Kontrolle» (Lübbe Hermann:
Religion nach der Aufklärung. Graz
1986, S.100) ist kein innerreligiös

bedingter Vorgang,
vielmehr eine allgemeine
gesellschaftliche Entwicklung. Diese
zwingt freilich der religiösen
Kultur neue (rechtliche und
soziale) Randbedingungen auf.
Sie lässt sich charakterisieren
als sozialer Prozess abnehmender

Wirkungsmacht religiöser
Institutionen. So hat der
moderne Sozialstaat caritative
Funktionen übernommen, die
früher ausschliesslich von
kirchlichen Einrichtungen
erbracht wurden. Aber auch
Institutionen gesellschaftlicher
Wahrheitsfindung wie die
Wissenschaften oder die Medien
sind prinzipiell aus der kirchlichen

Kontrolle und Obhut
entlassen und als autonome
Institutionen konstituiert worden.
Diese Abkoppelungen sind für

2



die grosse Mehrheit der Christen

heute selbstverständlich.
Sie haben gelernt, die
Evolutionstheorie als eine breit
abgestützte wissenschaftliche Hypothese

zu anerkennen, und
verstehen heute den Sinn der
biblischen Schöpfungsgeschichten
neu auf diese Erkenntnisse hin
auszulegen. Der Wert offener
Meinungsbildung und journalistischer

Neugier wird heute von
den Kirchen auch in bezug auf
ihr Innenleben grundsätzlich
respektiert. Würde beispielsweise
der Papst einem Journalisten
oder einer bestimmten Fernsehstation

mit dem Kirchenbann
drohen, falls diese über dubiose
Bankgeschäfte eines Kardinals
berichten würden, erschiene
uns eine solche Massnahme
unverständlich, ja lächerlich.

Die Theologie hat im übrigen
den hier religionssoziologisch
beschriebenen Prozess der
Säkularisierung im Lichte des
Glaubens längst zu deuten ver¬

sucht und hat ihn in schöp-
fungs- und geschichtstheologi-
schen Ansätzen auch als Wert,
ja als Zeichen für Gottes Handeln

in der Geschichte verstehen

gelernt. Auch die offizielle
Amtskirche hat sich aus ihrer
Verkrampfung und aus ihrer
Abwehr gegen die Aufklärung
gelöst. Auf seiten der katholischen
Kirche hat schliesslich das
Zweite Vatikanische Konzil die
Religionsfreiheit und die
pluralistische Meinungsbildung als
Werte der menschlichen
Gemeinschaft und des
gesellschaftlichen Fortschritts
anerkannt. An diesen theologisch
reflektierten Werten hat sich
schliesslich die ökumenisch
koordinierte Medienpolitik der
Schweizer Landeskirchen orientiert,

als sie sich 1983 in ihren
«Thesen zur Entwicklung der
Massenmedien» für unabhängige

Medien einsetzten. Mit
Berufung auf diese Thesen vertreten

sie seither eine Ordnungs¬

politik (zum Beispiel in der
Vernehmlassung zum Entwurf
eines Radio- und Fernsehgesetzes),

durch die das Medium
Fernsehen so eingerichtet werden

soll, dass es die
gesellschaftliche Aufgabe der freien
und chancengerechten öffentlichen

Meinungsbildung am
optimalsten erfüllt.

Die mit dem religionssoziologischen

Begriff der Säkularisierung

gekennzeichnete Entwicklung

schwindenden Einflusses
religiöser Institutionen auf das
gesellschaftliche Leben, darf in
ihrer traumatisierenden Wirkung
auf die kirchlichen Organisationen

und ihre Mitglieder nicht
unterschätzt werden. Das
laizistische Pathos hat Religion oft
genug totgesagt und als
fromme Illusion entlarvt, die
sich nach vollzogener Aufklärung

oder gesellschaftlicher
Revolution wie von selbst
erledigte. Und auch heute noch
sind die zwar langsam, aber ste-

3



tig steigenden Zahlen der
Kirchenaustritte sowie die
entsprechenden finanziellen Verluste
ein organisatorisch für die
Kirchen ernstzunehmendes
Problem. Ebenso ist das
Erscheinungsbild mancher
Grossstadtpfarrei als Randkultur mit
vor allem älteren Kirchgängern
nicht gerade eine Ermutigung
für eine junge Familie. Historisch

und psychologisch lässt
sich die Abwehrhaltung frommer

Gläubiger gegen die
Liberalisierung der Gesellschaft
durchaus verstehen. Darin auch
einen Wert, ein Zeichen Gottes
erkennen und annehmen zu
können, bedeutet zunächst
Geborgenheit aufzugeben und
Verluste zu verarbeiten. Dieser
Trauerprozess, dieser Exodus in

die liberale Gesellschaft kostet
Überwindung. Ist der Schritt aus
der Abwehr freilich einmal
getan, dann eröffnen sich auch in

der säkulären Gesellschaft
hoffnungsvolle Perspektiven für die
Kirchen und ihre Gläubigen.

Es ist nicht zuletzt die
Religionsphilosophie, die gerade
auch auf die Vernunft der Religion

in den soziologisch als
säkularisiert beschriebenen
Gesellschaften aufmerksam macht
und sie als anthropologisch
universale Konstante beschreibt.
Ihren spezifischen Beitrag
charakterisiert Lübbe (160-78) als
«Kontingenzbewältigung».
Religion lässt die Menschen demnach

ein Verhältnis finden zu

unverfügbarer (aufklärungsresi-
stenten, handlungssinntrans-
zendenten) Lebensbeständen
wie derTatsache, dass die Welt
oder der einzelne Mensch
vielmehr ist statt nicht ist, dass das
menschliche Subjekt zu einer
bestimmten Zeit und an einen
bestimmten Ort hineingeboren
wird usw. Diese funktionalisti-
sche Beschreibung von Religion
wendet sich vor allem kritisch
gegen neuzeitliche Ideologien,
welche Religion als Illusion
begreifen und gerade dadurch to¬

talitär alle Erfahrungsbereiche
dem verändernden oder moralisch

zu verantwortenden Handeln

des Menschen erschlossen.

Neben der spezifischen
Funktion der Kontingenzbewältigung

stiftet die Religion,
allerdings neben anderen Instanzen,
(Handlungs-)Sinn und motiviert
gerade auch in Krisen zu moralischem

Handeln - und zwar
auch dann, wenn für die
Betreffenden auch längerfristig kein
Nutzen auszumachen ist. Religion

- sowohl in ihrer kulturreligiösen

Verfasstheit als auch in
der Wirkungsmacht der Kirchen

- leistet somit wesentliche
Beiträge für den Bestand und die
Weiterentwicklung säkular ver-
fasster Gesellschaften, die
Handlungssinn und Werte
immer voraussetzen, aber in ihrer
pluralistischen Verfasstheit selber

nur unzureichend garantieren
können.

Hart umkämpfter Sonntags-
Markt bei den Medien: Seit
dem Jahreswechsel gibt es in
der Region DRS drei
Sonntagszeitungen.

4



ZOÏÏUl_
Der Glaube, aber auch seine

theologische Reflexion mag
sich die philosophische
Beschreibung der Religion als eine
auch nach der Aufklärung nicht
aufgebbare Funktion gerne
gefallen lassen. Sie kann Zögernden

die herausfordernde
Aufgabe, den Glauben in säkularer
Zeitgenossenschaft zu leben,
erleichtern. Die konsequent
funktionalistische Beschreibung
hilft zudem, den Beitrag der
Religion in der pluralistischen
Gesellschaft vor einem laizistischen

Publikum zu rechtfertigen.

Über die Wahrheit, die
Christen im Glauben bezeugen,
ist freilich mit solchen funktio-
nalistischen Beschreibungen
kaum etwas Inhaltliches ausgesagt;

denn der Glaube geht ja
gerade nicht im Nutzen für die
Gesellschaft auf, und er kann
seine befreiende Wirkung in ihr
nur entfalten, wenn er den
Dienst am Menschen zuerst als
Gottesdienst versteht. Aus der
Zuversicht des Glaubens aber
lässt sich die säkulare
Herausforderung spielerisch aufnehmen.

Der Geist Gottes weht, wo
er will - diese lapidare Wahrheit
ist immer neu zu entdecken und
einzuholen.

Gelassen und selbstbewusst
sollen demnach die Kirchen ihr
Verhältnis zum säkularen
Medium des Fernsehens bestimmen.

Auf der Ebene der
deutschsprachigen und
rätoromanischen Schweiz haben die
Landeskirchen in den Vereinbarungen

mit Radio und Fernsehen

DRS 1979 diesen Schritt
wegweisend vollzogen. Die
Kirchen anerkennen und bejahen
bei dieser Gelegenheit die
(säkulare) Unabhängigkeit der SRG
bei ihrer Informationsaufgabe,
sofern dabei die Religion als
eine wesentliche Dimension der
Menschen berücksichtigt wird
und die Kirchen entsprechend
ihrer Bedeutung für die aktuelle
Gesellschaft in den
Programmen zur Sprache kommen.

Religiöse Spiegelungen im
Programm

Wir beschäftigen uns in dieser
Nummer ausführlich mit einer
Auswahl religiöser Sendungen
des Fernsehens DRS, die innerhalb

der SRG von der
kirchenunabhängigen Redaktion
Gesellschaft und Religion unter der
Leitung von Erwin Koller betreut
werden. Auf diese Sendungen
soll an dieser Stelle nicht
eingegangen werden.

Neben den als religiös
gekennzeichneten Struktursendungen

werden glaubensrelevante

Themen und religiöse
Motive in den unterschiedlichsten

Sendeformen behandelt.
Mitte März zum Beispiel berichtete

die «Tagesschau» über die
Veröffentlichung der Instruktion
über die Achtung vor dem
beginnenden Leben und die
Würde der Fortpflanzung und
liess dieses Dokument der
römischen Kongregation für die
Glaubenslehre in einem
Gespräch mit einem Theologen
kritisch würdigen.

Als ich mich zur Vorbereitung
dieses Artikels während eines
ganzen Abends wieder einmal
vor den Fernsehapparat setzte,
um religiöse Spiegelungen im
Programm zu beobachten, so
waren diese für den Dienstag,
den 17. März, durchaus ausser-
gewöhnlich und anregend.
Schon kurz nach 20 Uhr, zur
besten Sendezeit also, wird ein
evangelischer Pfarrer in der
Folge «Anruf in der Nacht» der
Kriminalserie «Derrick» Opfer
eines Mordes. Gutgläubig und
etwas naiv hat er sich bei der
Erfüllung seiner seelsorgerlichen
Pflichten zu weit ins kriminelle
Milieu vorgewagt. Würdig und
in religiösen Formen vermögen
die Mitglieder der hinterbliebe-
nen Pastorenfamilie ihre Trauer
auszudrücken. Intuitiv ahnt der
älteste Sohn, dem geistigen
Weg des Vaters folgend, wer
der Täter sein könnte. In seiner

leicht weltfremden Unbeholfenheit

dient er als nicht unsympathische

Kontrastfigur zum
Oberinspektor Derrick, der routiniert
und mit (säkularen) Methoden
den Fall aufdeckt. Schon früh-.
zeitig vermag der angehende
Pastor im Täter auch das
hilfsbedürftige Opfer zu erkennen
und deutet damit die für das
Genre Krimi eher ungewöhnliche

Dimension der Verzeihung
und Vergebung an.

Zu später Stunde im «Ziisch-
tigs-Club», der dem Thema
«Ungehorsam des Bürgers - ein Gebot

der Zeit?» gewidmet war,
konnte der Theologe Peter
Eicher, der in seiner Wohnung mit
einer tamilischen Flüchtlingsfamilie

zusammenlebt, die nach
dem Verfahren des Bundes
ausgewiesen werden sollte, glaubhaft

und anschaulich (wenn
auch theoretisch nicht immer
überzeugend) aufzeigen, wie
christlich motivierte Nächstenliebe

mit phantasiereicher List
und zeichenhaftem Widerspruch

über das hinausgehen
kann, ja muss, was die im
demokratischen Rechtsstaat über
Mehrheitsentscheide gefasste
Gerechtigkeit zu leisten vermag.
Auch wenn das Gespräch wenig
zur Klärung der ethischen
Vertretbarkeit bürgerlichen
Ungehorsams beitrug, wurde doch
deutlich, dass die religiöse
Einstellung zum Unverfügbaren,
dass die vom christlichen Glauben

her bezeugte Liebe Gottes
zu radikalerem Engagement
inspirieren kann, als es aus bloss
pragmatischem Kalkül ratsam
erscheint.

Eine für das Publikum schwer
wahrnehmbare Spiegelung von
Religion am Fernsehen
geschieht dort, wo Journalisten
christlich motiviert Ihre säkulare
Aufgabe der Informationsverarbeitung

erfüllen. Selbstverständlich

kann der Akt dieser
Berufsausübung in einer
pluralistischen Gesellschaft sich auch
anders als durch christliche Spi-

5



ritualität leiten lassen (und bei
Versuchen der Gesprächsverweigerung

von Seiten kirchlicher
Hierarchen ist unter Umständen
auch kritisch gegen diese auf
der Verpflichtung zu journalistischer

Wahrheitsfindung zu
bestehen). Aber so wie Eicher sich
im Zweifelsfalle für die
Menschenrechte der Flüchtlinge und
gegen die legalen Güterabwägungen

der Bundesbehörden
entschied, so gibt es in der
journalistischen Praxis Konflikte, die
durchzuhalten individuellen
Karriereinteressen oder dem
institutionellen Prestige der SRG in
der Öffentlichkeit entgegenstehen.

Hier zynisch einzuschwenken,

könnte zum Beispiel
bedeuten, die Berichterstattung
über dubiose Geschäftspraktiken

von Schweizer Unternehmen

in Entwicklungsländern
oder über Fluchtgelder auf
helvetischen Bankkonten gefälliger
zu gestalten und damit auf
Kosten der Leidtragenden in der
fernen Dritten Welt den
volkswirtschaftlichen Interessen des
eigenen Landes zu huldigen.

(Religions-)kritische
Anfragen ans Programm

Angesichts der grundsätzlichen
Anerkennung einer offenen und
pluralistischen Meinungsbildung

sowie der säkularen
Verfassung des Fernsehens, stellt
sich die Frage, wie sich die
Kirchen in kritischer Solidarität
konkret der medialen Einrichtung

gegenüber verhalten sollen.

Dabei ergeben sich fünf
Problembereiche.

(1) Kirche und Fernsehen
erfüllen in der Gesellschaft
verschiedene Funktionen. Dabei
kommt es auch zu Überschneidungen.

Diese sind potentielle
Konfliktherde. Wenn sich die
Institutionen auf ihre zentralen
Funktionen besinnen und eine
gegenseitige Anerkennung

möglich ist, dann entwickeln
sich an den offenen Fronten
fruchtbare Austauschbeziehungen.

Ich habe angedeutet, welche

Voraussetzungen erfüllt
sein müssen, damit die Konkurrenz

zwischen Kirchen und
elektronischen Medien fruchtbar
werden kann. Wir können heute
im Falle des Fernsehens DRS
davon ausgehen, dass
Bedingungen für eine gegenseitige
Anerkennung grundsätzlich
gegeben sind. Dass Funktionsträger

bei der Ausübung ihres
Berufes Fehler machen, ist banal.
Zu hoffen ist, dass sie die
Grösse haben, ihre Rollenkonflikte

immer wieder auf dem
Hintergrund ihrer wesentlichen
Aufgaben zu interpretieren.
Ansonsten Querelen zu Krisen aus-
wachsen, und gegenseitiges
Misstrauen das offene und
produktive Klima vergiftet. Zur Zeit
scheint das Verhältnis zwischen
der katholischen Hierarchie und
der Redaktion «Zeitgeist» recht
gespannt zu sein, oder wie
anders soll man den ironisch
verdrossenen Ton im Artikel von
Hans Vögeli interpretieren?

(2) In den Vereinbarungen
(1979) haben die Landeskirchen
und Radio/Fernsehen DRS ihre
Verhältnisse weitsichtig geregelt.

Zu diesen Abmachungen
ist Sorge zu tragen. In ihrem
Geiste müssen freilich neue
Entwicklungen interpretiert und
Bestimmungen ausgelegt werden.
Streitpunkt geblieben ist dabei
das Faktum der kirchlichen
Mitverantwortung bei
Gottesdienstübertragungen und dem «Wort
zum Sonntag». Obwohl diese in
den, den Vereinbarungen
vorausgegangenen Gesprächen
ausführlich und grundsätzlich
behandelt, ihre Verträglichkeit
mit der SRG-Konzession festgestellt

und die Form der Mitsprache

in den Vereinbarungen
genau geregelt wurde, wird sie
zuweilen gerade in Konflikten als
«Privileg» der Kirchen hinge¬

stellt. Für Aussenstehende
schwer entscheidbar ist die
Frage, ob das Profil des «Wort
zum Sonntag» als Kommentar
aus christlicher Sicht von der
Unterstützung der kirchlichen
Beauftragten und ihrer Kommissionen

abhängt oder gegen
diese durchgesetzt werden
musste. Immerhin lässt sich mit
einem bestimmten Understatement

festhalten, dass diese
profilierte Kommentarsendung als
regelmässige Sendeform am
Fernsehen DRS als einzige
überlebt hat.

Ihre Loyalität gegenüber den
Vereinbarungen haben die
Landeskirchen und ihre Medienstellen

im übrigen auch indirekt
durch ihre Medienpolitik erwiesen,

indem sie sich gegen eine
Kommerzialisierung des Fernsehens

stellten und eine unabhängige,

starke, am Leistungsauftrag
orientierte Schweizerische

Radio- und Fernsehgesellschaft
(SRG) unterstützten. Sie hielten
ihre Solidarität zum
öffentlichstrukturierten Fernsehen auch in
heiklen Lagen durch: So
bekämpften sie 1980 die vom
Landesring der Unabhängigen
lancierte und von einem christlichen

Komitee unterstützte
Volksinitiative zur Abschaffung
des SRG-Monopols. 1982 hielten

sie Distanz zur
Unterschriftensammlung «Mehr Wort Gottes

an Radio und Fernsehen»,
die von freikirchlichen und
evangelikalen Kreisen durchgeführt

wurde. Die Quantität von
Religion am Fernsehen ist dabei
für die kirchlichen Medienstellen

durchaus ein Thema. Doch
statt die Inflation der sonntäglichen

Gottesdienstübertragungen
in den verschiedenen

Programmen weiter aufzublasen,
stellen sie theologische
Reflexionshilfen zurVerfügung und
bemühen sich - soweit das in

ihren Möglichkeiten liegt-um
die Koordination der
gottesdienstlichen Ausstrahlungen
zwischen den Anstalten.

6



SONNTAS

(3) Bezüglich der religiösen
Sendegefässe des Fernsehens
DRS sei an dieser Stelle nur
kritisch festgehalten, dass die
religiösen Struktursendungen alle
im Umfeld von Sonn- und Feiertagen

programmiert sind. Diese
Tagestypisierung der religiösen
Angebote schafft eine Aura, die
dem Missverständnis des Sonn-
tagschristentums Vorschub
leistet. Vor allem die Plazierung
des «Zeitgeistes» auf den frühen
Sonntagabend, ist eine glatte
Fehlentscheidung, die dem
Anspruch dieses Magazins und
seiner Möglichkeiten, christlichen

Glauben in seiner Bedeu¬

tung für den Alltag des Einzelnen

und die Gesellschaft zu
reflektieren, widerspricht.

(4) Wer an einer theologischethischen

Auseinandersetzung
mit der sinnstiftenden Funktion
des Fernsehens interessiert ist,
wird sich wohlweislich nicht auf
die einschlägigen religiösen
oder moralischen Sendungen
(z. B. «Zeitzeichen», «Wort zum
Sonntag») beschränken. Aber
auch die Ausweitung der
Untersuchung auf die journalistische
Behandlung von kirchlichen
Ereignissen oder auf die ästhetische

Gestaltung von religiösen

Beständen in anderen
Sendeformen («Tagesschau», Krimi)
würde nicht ausreichen. Für die
Beurteilung der meinungsbildenden

und sinnstiftenden
Funktion des Fernsehens ist
vielmehr eine kritische
Auseinandersetzung mit der
«Botschaft» des ganzen Programms
notwendig: sowohl mit den
einzelnen Sendungen und
Programmformen, die Wirklichkeit
nach verschiedenen Kriterien
aufarbeiten und widerspiegeln,
als auch mit deren Zusammenspiel

in der Programmstruktur.
Wie stellt das Fernsehen, wie

stellen seine Sendungen die
Welt, die aktuelle Gesellschaft
dar? Wie kommen die drängenden

Zeitfragen unserer
wissenschaftlich-technischen Zivilisation

zur Sprache? Welche
Lösungen der anstehenden Krisen
werden als aussichtsreich
hingestellt, welche Fialtungen in

Spielhandlungen mit Erfolg
belohnt? Wie wird Glück erlebbar:
als zu gesellschaftlichen
Situationen vermittelte oder von
ihnen abgehobene, auf private
Räume beschränkte Erfahrung?
Woher kommt die Zuversicht,
dass Erlösung möglich, die
Hoffnung auf ein heiles Leben
sinnvoll ist: Werden sie als
Resultat moralischen oder
politischen Handelns dargestellt?
Wie verhalten sich dazu die in

religiösen Sendungen bezeugten

Heilszusagen Gottes: als
menschliches Tun motivierend
oder als exklusives paradiesisches

Versprechen für eine
Schar kirchlich Auserwählter?

Die Fragen machen deutlich,
wie vermessen es ist, die
sinnstiftende Funktion des Fernsehens

abschliessend beurteilen
zu wollen. Erschwerend kommt
hinzu, dass wir ein Programm,
respektive die Vielzahl der
Programme als Einzelne nicht
vollständig überblicken können,
und dass ein Teil der Sendungen

sich täglich neu auf die sich
verändernde Gesellschaft ein-

7



Z^K.
stellt. Zudem strebt das Fernsehen

im Ensemble seines
Programms nicht eine einheitliche,
thematisch-systematische oder
sinnverbindliche Lösung an.
Dass das Programm nicht zur
Beantwortung unser oben
gestellten Fragen gemacht ist,
kann man ihm schlecht vorwerfen.

Seine ideologische
Vieldeutigkeit hat mit der pluralistischen

Verfasstheit der öffentlichen

Institution Fernsehen zu
tun, mit den verschiedenen
Erwartungen (von Information
über Bildung zu Unterhaltung),
die in einem Programm erfüllt
werden sollen. Kurz, die Struktur
eines Programmes ist nicht die
eines theologischen oder
philosophischen Traktats, sondern
die eines Super-Marktes. (Diese
Charakterisierung verstehe ich
heute durchaus nicht abwertend,

im Gegensatz zu meiner
früheren Auseinandersetzung
mit Strukturfragen: «Das
Programm ist die Botschaft» in
ZOOM 9/81, S.2-11).

Zurück zur sinnstiftenden
Botschaft des Programms: Aller
Komplexität zum Trotz haben
wir uns ihrzu stellen. (Mit den
programmkritischen Rubriken
unserer Zeitschrift versuchen
wir dazu einen Beitrag zu
leisten.) In unserem Fernsehverhalten,

selbst in der Abstinenz,
haben wir uns praktisch immer
schon bezüglich des meinungsbildenden

und sinnstiftenden
Nutzens entschieden, den das
Programm für uns haben kann.
Dabei stellen wir aus den
vorhandenen Angeboten unser
eigenes Programm zusammen.
Die Möglichkeit, uns freiwillig
und souverän auf das ablaufende

Programm einzustellen,
blendet jedoch zuweilen die
gehaltvollen Voraussetzungen aus,
die wir eingehen, wenn wir uns
auf es einlassen.

Dass wir nur zwischen
vorhandenen Programmangeboten
auswählen können, ist trivial.
Weniger bewusst ist uns in der

Mit der Aura des
Religiösen und des
Ausserirdischen
empfiehlt sich
hochentwickelte
Technologie: die
französischen
Videotex-Endgeräte
Minitel sowie die Un-
terhaltungselektro-
nik-Matchline von
Philips.

Regel die «Botschaft» der
Programmstruktur, der Komposition

der einzelnen Beiträge. Im
Falle des DRS-Fernsehens lässt
sie sich als ein Kompromiss
charakterisieren: einerseits die
in der Konzession geforderten
Leistungen zu erfüllen, andererseits

möglichst marktgerecht
auf vermutete und erforschte
Publikumsinteressen mit Angeboten

zu reagieren. Diese beiden

Orientierungen können
einander widersprechen. Aus
Marketing-Überlegungen ist es zum
Beispiel durchaus konsequent,
dem Publikum die Auffindbarkeit

von Sendungen durch eine
klare Struktur zu erleichtern
(Ritualisierung des Tagesablaufs,
Typisierung der einzelnen
Wochentage). Ein auf die Spitze
getriebenes Kästchendenken

macht es für die Zuschauer
allerdings schwierig, Entwicklungen

in grösseren Zusammenhängen

zu verstehen und ihre
moralische oder politische
Dringlichkeit zu begreifen.
Polemisch könnte man sagen, dass
das Fernsehen aus «kommerziellem»

Interesse auch gar
nicht daran interessiert ist, dass
die Zuschauer ihren Programmkonsum

unterbrechen und in
der Freizeit ihren Pflichten als
Privatleute und Bürger
nachgehen.

Das Programm lockt denn
auch mit einer möglichst
wirkungsvollen Dosierung von
Information und Unterhaltung.
Die doppelbödige Botschaft
von Aufklärung und Zerstreuung
lässt sich bis hinein in den
ritualisierten Ablauf derTages-

8



schau verfolgen: aktuelle Ereignisse,

Kulturelles, Sport. Wetter,
Klatsch. Je weniger die
aufbereiteten Informationen einen
Gebrauchswert für die
Zuschauer darstellen, um sich in
ihrer Umwelt zurechtzufinden
und handelnd auf sie einzuwirken,

desto unterhaltsamer und
spannender muss die Ware
aufbereitet werden. Das Programm
bietet in seiner Gesamtheit
immehauch ein bekömmlich zu
konsumierendes Weltbild, in
welchem die Zuschauer sich als
Könige wähnen dürfen. Das
eingeschaltete Fernsehgerät
verwandelt die gute Stube in einen
Konsumtempel der Illusionen,
die uns - dargereicht auf dem
Tapet eines immer blauen DRS-
Himmels - für private Missgeschicke

sowie für Frustrationen
in einer als übermächtig erfahrenen

gesellschaftlichen
Umwelt entschädigen und unser
Bewusstsein versilbern. Dieser
fatalen Vertröstung durch
Fernsehen ist Neil Postman mit seiner

prophetischen Mahnung
entgegengetreten: «Wir amüsieren

uns zu Tode!»

(5) Die Kirchen haben hierzulande

gelernt, sich auf das Fern¬

sehen DRS einzustellen. Entgegen

ihrer medienpolitischen
Vorstellungen werden sie sich
schon in naher Zukunft auch mit
anderen Programmen zu
beschäftigen haben. Deren Veranstalter

werden in der Regel
kommerziell organisiert sein.
Gefragt sein wird Religion, die
sich vermarkten lässt. Als
Marketing-Spezialist könnte man
den Kirchen raten, sich eine
klare, wenn möglich voraufgeklärte

HeiIslehre zuzutun und
mit markanten Sätzen zur Indivi-
dualethik die verrottete Moral
(der anderen) wieder aufzurichten.

Der Glaube soll selbstbe-
wusst auftreten und, sofern es
der Bekehrung des Publikums
dient, auch als Show inszeniert
werden. Ohnehin besteht in

unserer Zeit ein Interesse an Aus-
sergewöhnlichem, an Spiritismus

und allerhand Irrationalem.
Und wer ausser der Electronic
Church könnte diese Bedürfnisse

besser erfüllen. Kirche
dürfte durch Fernsehen endlich
wieder an Macht gewinnen -
bei ein paar Unverbesserlichen
allerdings auch ihre Glaubwürdigkeit

verlieren.

Hans Vögeli

Religion am
Fernsehen

Ein ironisch verdrossener
Beitrag eines TV-Redaktors

«Religion am Fernsehen»: mein
Gott, was für ein Thema! Wie
ein Zoom von der Weite des
Himmelszeltes bis ins Studio C

des DRS-Fernsehens in Leut-
schenbach. Und das Ganze,
nach den Vorgaben der Redaktion,

dargestellt nicht etwa in
10 Folgen à 45 Minuten, sondern

in einem Magazinbeitrag
von etwa 15 Minuten. Das
bedeutet entweder den Verzicht
auf grundsätzliche Erörterungen
oder auf die Diskussion der
vielfältigen Literatur und auf
seminaristische Begriffsdefinitionen,
statt dessen Konzentration auf
das Wesentliche oder einige
verständliche Einblicke in den
Alltag. Nehmen wir also an, ein
Magazin-Beitrag sei geplant.

Beim Fernsehen hat man's
mit den Augen. Damit sie den
Zuschauern nicht zufallen, muss
man ihnen etwas fürs Auge bieten.

Was also löst auf den
ersten Augenblick die Assoziation
Religion aus? Zum Beispiel
Kreuz, Kirchturm oder Pfarrer.
Da hätten wir ja das «Wort zum
Sonntag». Ach nein, nicht so
gut: wenn man nur einen
Ausschnitt ohne Anfangs- und
Schlussdia («Wort zum Sonntag
- Gedanken aus christlicher
Sicht») nimmt, ist für den
Zuschauer, in Kanada etwa, nicht
klar, ob er nun einen Ausschnitt
aus einem Kabarett-Stück oder
aus dem «Tagesthema» zum
Wochenschluss sieht. Nun hätten

wir noch Pfarrer bei
Gottesdienstübertragungen: Kanzel,
Kreuz und Kirchenfenster, hier
ist klar, dass es um «Religion»
geht. Und was finden wir sonst
noch für augen(ge)fälliges
Bildmaterial? Natürlich noch einmal

9


	Von der Seele des Programms

