
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 4

Rubrik: Film im Kino

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zovht—

Hi Antonio Gattoni

Q Blue Velvet

USA 1986.

Regie: David Lynch
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/30)

«Es ist eine seltsame Welt», sagt
Jeffrey, ein Jugendlicher aus
einer amerikanischen Provinzstadt,

wiederholt zu sich selbst.
Es /steine seltsame Welt.

Vor tiefblauem Himmel und
strahlendweissem Gartenzaun
wiegen sich karmesinrote Tulpen

im Wind. Ein freundlicher
Polizist winkt eine Gruppe von
Passanten über die Strasse. Im
Garten eines Einfamilienhäuschens

spritzt ein älterer Herr
andächtig seinen wohlgehegten
Rasen.

Plötzlich greift der Mann am
Schlauch verzweifelt nach
seinem Hals und fällt krachend zu
Boden. Das Wasser schiesst
weiter aus dem herrenlos
herumhüpfenden Schlauch, und
ein Hund lechzt in zuckenden
Bewegungen nach dem
erfrischenden Strahl.

In einer langsamen Fahrt
schleicht die Kamera durch das
Dickicht eines kleinen Urwalds,
bis der Blick für ganz kurze Zeit
auf einem schwarzen Knäuel
zahlloser, zappelnder Insektenbeine

stehenbleibt.
Lumberton, eine Holzfällerstadt.

DerZeitansage am Radio
folgt das knirschende Geräusch
eines fallenden Baumes.

Auf einem Spaziergang durch
eine öde Graslandschaft findet
Jeffrey (Kyle MacLachlan) ein
abgeschnittenes, menschliches
Ohr. Ohne gross erstaunt zu
sein, legt er den makabren Fund
in eine Papiertüte und zeigt ihn
einem befreundeten Polizeibeamten.

Die Polizei weiss nichts
von einer Leiche ohne Ohr. Mit
wahnhafter Neugier versucht
Jeffrey, auf eigene Faust hinter
das Geheimnis des abgetrennten

Körperteils zu kommen, für
ihn eine gute Gelegenheit, sein
gelangweiltes Dasein mit Spannung

anzureichern.
Zusammen mit Sandy (Laura

Dem), der Tochter des Polizisten,

die ihm Näheres über die
polizeilichen Nachforschungen
erzählt, schnüffelt er in der
Gegend herum und stösst bald auf
die Spur einer mysteriösen Frau

namens Dorothy (Isabella
Rossellini), einer Nachtklubsängerin.

Durch eine List verschafft
sich Jeffrey Zugang zur Wohnung

Dorothys, wird dort jedoch
von der überraschend
zurückkehrenden Sängerin in seinem
Stöberdrang gestört. Er hat zwar
gerade noch Zeit, sich in einem
Kleiderschrank zu verstecken,
gibt seine Anwesenheit aber
durch ein verräterisches
Geräusch preis. Die Frau, gerade
im Begriffe sich auszuziehen,
holt ein Küchenmesser und
bedroht den verdutzten Eindringling.

Er solle sich ausziehen,
befiehlt sie dem Jüngling, der
fuchtelnd seine Unschuld
beteuert. Der erzwungene Striptease

wird jäh unterbrochen, als
ein weiterer unerwarteter Gast
auftaucht. Wieder im Schrank,
wird Jeffrey Zeuge, wie der
Neuankömmling, ein Mann
namens Frank (Dennis Hopper),
die Sängerin brutal misshandelt
und zu perversen Demütigungen

zwingt. Nebenbei erfährt er
auch, dass der Unhold den
Mann und das Kind Dorothys
entführt hat.

Nach dem Verschwinden des

Verbrechers hilft Jeffrey der
erschöpften Frau auf die Beine.
Diese erholt sich rasch von
ihrem Schock. Unbeirrt ist sie
bereit, die begonnene Verführung
des scheuen Jugendlichen
fortzusetzen. Jeffrey kann sich dem
Anstrum der weiblichen Reize
nicht widersetzen, er verfällt der
hysterisch-masochistischen
Erotik Dorothys. Dadurch
angestachelt in seinem Spürsinn,
spioniert der Jungdetektiv der
Bande Franks nach, während er
gleichzeitig eine zarte, vorsichtige

Liebesbeziehung mit der
ihm helfenden Polizistentochter
unterhält. Hin- und hergerissen
zwischen den beiden
unterschiedlichen Frauen und irritiert
durch die gewaltsame Aggressivität

der Verbrecher, kulminiert
Jeffreys Nachforschungsarbeit
in einer dramatischen
Auseinandersetzung mit Frank, in deren

Verlauf er endlich die zum
Ohr gehörende Leiche findet.
Jeffrey landet in den Armen seiner

wahren Liebe. Die
Postkartenidylle des Anfangs ist
wiederhergestellt.

«Blue Velvet» ist David
Lynchs vierter Spielfilm. Der
gebürtige Amerikaner (1946 geboren)

besuchte mehrere
Kunstschulen, bevor er sich
eingehender für das Medium Film zu
interessieren begann. Mit
seinem Kurzfilm «The Alphabet»
gewann Lynch ein Stipendium
am Center for Advanced Film
Studies des Amerikanischen
Filminstituts (AFI) in Los Angeles.

Mit Unterstützung des AFI
realisierte er in fünfjähriger
Arbeit 1972-77 sein erstes grösseres

Filmprojekt.
«Eraserhead» (ZOOM 6/82),

ein kafkaesker Alptraum in einer
hoffnungslosen, kaputten Welt
voller Widerlichkeiten,
avancierte in New York und anderen
Grossstädten zu einem Kultfilm
par excellence, ein Erfolg, der
sich allerdings in erster Linie auf
Mitternachtsvorstellungen
beschränkte.

19



Mit den Worten «Der Mann
ist verrückt, aber ich bewundere
ihn» stolperte eines Tages Mel
Brooks aus einem Kino, wo
gerade «Eraserhead» gespielt
wurde, und verschaffte dem
«Kreativmammut» Lynch umgehend

ein neues Projekt, die
Verfilmung der wahren Geschichte
des Elephantenmenschen John
Merrick. In kontrastreichem
Schwarzweiss plädierte «The
Elephant Man» (1980, ZOOM
23/80) für eine menschenwürdige

Behandlung des durch
eine schwere Krankheit
physisch missgestalteten Mannes,
unter dessen monströser
Oberfläche sich eine empfindsame,
wache Seele verbarg.

1981 nahm Lynch ein Angebot

Dino De Laurentiis, dem
Giganten in der Filmproduktion,
an, Frank Herberts Science-Fic-
tion-Ode «Dune» (Der Wüstenplanet,

ZOOM 1/85) zu verfilmen.

Der Film verschlang eine
Unmenge Geld und wurde
sowohl kommerziell als auch
künstlerisch ein Riesendebakel.
Der harte Aufschlag im Risikospiel

des Filmbusiness bewog
Lynch, als nächstes wieder ein
eigenes Drehbuch zu realisieren.

Mit «Blue Velvet» wagte er
sich dabei ins Genre des Thrillers.

Seine Sicht der Dinge ist
jedoch so eigenwillig
surrealistisch-traumhaft, dass eine
Gattungseinordnung sinnlos wird.

Lynch setzte fort, was er mit
«Eraserhead» meisterhaft
begonnen hatte: das Umsetzen
von innerpsychischen Zuständen

in halluzinative Bilder, ein
Kino der Träume, Wünsche und
Phantasien. Zwar gibt es in
«Blue Velvet» den roten Faden
einer Story, im Gegensatz zu
«Eraserhead», dem jede narrative

Linearität fehlt, doch ist die
Aneinanderreihung einzelner
Szenen manchmal so absurd,
dass die Logik der Geschichte in
einem Irrealitätsstrudel versinkt
(siehe die eingangs geschilderte

Sequenz).

Laura Dem, Isabella Rossellini,
Kyle MacLachlan.

Das Interesse Lynchs gilt in
erster Linie dem «Sehen» selbst.
Das doppelte Sehen des «Ich
sehe, wie jemand etwas sieht»
ist eine Reflexion des «Sehens
an sich». Wie gehen verborgene
Wünsche, Begierden und
Leidenschaften des Einzelnen in
die Realitätsansicht ein, ist die
Frage, die Lynchs Bilder zu
beantworten versuchen. «Blue Velvet»

ist nach Lynchs eigenen
Angaben «eine Reise ins Unbe-
wusste oder in einen Ort, wo
man mit Dingen konfrontiert
wird, die man normalerweise
nicht sieht.»

Was der Film zeigt, ist die
nach aussen gestülpte Innenwelt

Jeffreys., die Sichtweise
eines Jugendlichen, der in einer
romantisch-naiven Tagtraumwelt

lebt. Sein einsames Wan¬

deln in einer wilden Natur-
meist ist er dabei an den Bildrand

gedrängt - entspricht einer
Suche nach etwas, das bereits
auf ihn zu warten scheint.

Das Finden des abgetrennten
Ohrs - eine Assoziation mit dem
Schicksal van Goghs ist nicht
ausgeschlossen - stellt den
Ausgangspunkt einer Kette von
Ereignissen dar, die den
ahnungslosen Jeffrey mit den
dunklen Seiten der Existenz
bekannt machen. Im Spiegel eines
perversen Verbrechers und
einer erotisch-aggressiven Frau
lernt er seine eigenen dunklen
Triebe kennen. Das Erlebnis der
sexuellen Initiation mit einer
reifen Frau und die Erfahrung des
Sich-Wehren-Könnens sind
wichtige Stationen auf seinem
Weg ins Geheimnis der Liebe.

Der Film lässt die Frage offen,
ob Jeffrey diese klischeehaften
Erfahrungen wirklich macht
oder nur in seinen Träumen

20



durchlebt. Die «andere» Welt
des Verbrechens und der
Sexualität ist nämlich formal
eingerahmt durch ein Zoom ins
abgeschnittene Ohr hinein und
aus Jeffreys eigenem Ohr wieder

hinaus. Vielleicht soll mit
der Symbolik dieser Sequenz
angedeutet werden, dass Jeffrey

Teile seiner Person, die er
vorher abgetrennt hielt und
nicht akzeptieren konnte, nun
bei sich integrieren kann. Zwei
Motive, die sich in allen Filmen
von Lynch finden, die
verklemmte Sexualität und die
Deformation des Körpers, erfahren
dadurch eine gegenseitige
Erklärung. Nicht von ungefähr
bezeichnet Lynch den Maler Francis

Bacon als sein qrosses Vorbild.

In genüsslicher Überzeichnung

und Verdrehung spielt
Lynch mit altbekannten Versatzstücken

aus der Thrillerhistorie.
Mit Vorliebe zitiert er den «Ma¬

ster of Suspense» Alfred Hitchcock.

Immer wieder tauchen
Treppengeländer auf, und es
gibt eine Entführung wie in

«North by Northwest». Das
Rollenmuster von «Rear Window»
oder «Psycho» kehrt Lynch ins
Gegenteil um: der Voyeur bzw.
der Angreifer mit dem Messer
wird selbst zum Opfer des
Voyeurismus bzw. mit dem
Messer bedroht. Man erinnere
sich an «The Elephant Man», wo
das angstmachende Monster in
seiner eigenen Angst gezeigt
wird.

Überzeichnung äussert sich
nicht nur im Einsatz von
Versatzstücken, sondern ebenfalls in
der Art, wie naive Klischees
aufgetischt werden. Die kleinbürgerliche

Welt der Provinzstadt
Lumberton ist zu heil, der Himmel

zu blau, die Tulpen zu rot,
um nicht kitschig zu wirken.
Auch die Gegenwelt steckt im
Extremen: die Verbrecher sind
zu pervers, die Frauen zu hysterisch.

Der Zuschauer kann diesen
Edelkitsch vor lauter Sprachlosigkeit

nur noch mit einem
verlegenen Lachen goutieren.

Lynch selber meint dazu, «er
habe sich gefragt, warum die
Zuschauer sich mit kitschigen
Dingen immer unwohler fühlen
als mit krankhafter Gewalt.» Die
hervorragende Tonspur untermalt

noch zusätzlich, was die
Bilder schon im Übermass
zeigen. Schlager aus den fünfziger
Jahren singen von «Bluer than
velvet was the night, softer than
satin was the light.» Selbst
Gewaltszenen sind von schnulzigen

Rhythmen begleitet. Ähnlich

wie in «Eraserhead» spannt
sich durch den ganzen Film ein
Teppich sirrender, brummender
Geräusche.

Unerträglich wird der Exzess
an Überzeichnung dort, wo die
Szenen an sich schon lange
sind (etwa die Verprügelung
Jeffreys). Was den Rahmen
ebenfalls überspannt, ist der ge¬

legentlich sehr plakative Einsatz
unmotivierter Symbole. Ein
Liebesakt, assoziiert mit Raubtiergebrüll,

flackernder Kerze und
brennendem Untergrund,
degradiert zu einem Symbolhaufen.

Man kann gespannt sein auf
David Lynchs nächstes Projekt,
eine Komödie mit dem Titel
«Ronnie Rocket». Nach seinen
eigenen Angaben ein Szenario,
das noch viel sonderbarer sein
soll als «Blue Velvet».

Lorenz Belser

Caravaggio

England 1986.

Regie: Derek Jarman
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/31

Postmodern ist, exakt bestimmt,
was Elemente der Klassik und
der Renaissance ironisch reflektiert

und weiterverwendet. Das
Wort soll hier einmal nicht
Schimpfwort sein.

Derek Jarmans «Caravaggio»
der Postmoderne zuzurechnen,
ist nicht so einfach, wie es auf
den ersten Blick aussieht. Denn
der Filmkünstler zitiert hier
einen Malerkünstler der
Spätrenaissance, also selber einen
Post-Artisten. Michelangelo
Merisi da Caravaggio
(1573-1610) nämlich ist bekannt
geworden durch sein dramatisches,

«filmisches» Licht,
genannt «Chiaroscuro», durch
seinen Realismus in der Darstellung

von Affekten und durch die
Alltäglichkeit, ja Sinnlichkeit seiner

Olympier und Heiligen.
Caravaggio lebt stark aus der
Renaissancekunst und dem ihr
folgenden Manierismus, steht aber
gleichzeitig zu beiden in scharfem

Gegensatz. Es scheint, als

21



ZÄ.
sei der Zugang zu ihm nicht
ganz so leicht, wie es der Film
will.

Privat jedoch war Caravaggio,
darf man dem Film glauben, ein
Künstler vom Schlage eines
Jean Genet, eines Pasolini,
eines Fassbinder: unbändige
homo- oder bierotische Lebenslust,

heftigste Auseinandersetzung

mit finanziellen und geistigen

Machthabern, wütende
Anpassung, sture Revolte, tödliche
Kreativität. Caravaggio soll viel
von seinem ausschweifenden
Privatleben direkt in sein Schaffen

eingebracht haben. Eine der
einprägsamsten Sequenzen, die
uns Jarman vorführt, zeigt uns
den Künstler im Atelier, wie er
sein Modell, das gleichzeitig
sein Geliebter ist, mit Goldtalern
füttert.

Überhaupt sehen wir diesen
Künstler fast immer im Atelier,
immer innerhalb von Wänden.
Der Film selber ist denn auch im
Atelier entstanden. Das wichtigste

Zeichen von Natur ist - im
Film wie auch in Caravaggios
Gemälden - das Licht. Jarmans
Kameramann, Gabriel Beristain,
hat teils wahre Wunderwerke
der Suggestion geleistet, und
die Tonspur, jene zusätzliche
Möglichkeit des Filmmediums,
steht ihm in dieser Beziehung
nicht nach. Doch eigentlich geht
es weniger um Suggestion als
um offenes Brillieren: Da werden

auf derTonspurvergnügt
Alltagsgeräusche, Cembalosonaten,

elektronische Musik und
liturgische Chorpartien ineinan-
dergemixt, da wird Lichtspieltheater

betrieben, dass man vor
Vergnügen Gänsehaut kriegt.
Schweissgebadete Männertorsi
werden zum Glänzen gebracht,
dass es schon fast zur «Que-
relle»-Parodie wird, Kerzen und
Fackeln herumgetragen, Stroh
wird strohgelb, Mauern werden
mauerbraun beleuchtet.

Das Dekor von Christopher
Hobbs und die Kostüme von
Sandy Powell machen die

Dexter Fletcher als junger
Caravaggio.

Künstlichkeit des Kunstunternehmens

explizit. Das Dekor ist
zwar in den Details naturalistisch,

im Gesamtkonzept aber
theatralisch stilisiert, die
Kostüme sind allenfalls historisierend,

meist aber aus dem letzten

oder diesem Jahrhundert.
Offen werden Anachronismen
auch als verfremdende Gags
verwendet: farbige Glühbirnen,
Schreibmaschinen, ja Taschenrechner

gezeigt. - Ironie?

So wird diese Künstlervita
nicht eigentlich erzählt, sondern
in Tableaus gestellt. Auffällig oft
wird der Maler gezeigt, wie er
seine Bilder von lebenden
Menschenmodellen posieren lässt,
auffällig oft sieht der Film nach
einem Nachstellen der alten
Konstellationen aus. Das Spiel
mit Pose und Nachstellen ist alt,
war schon in Goethes
«Wahlverwandtschaften» alt, und wurde
in letzter Zeit von avantgardistischen

Filmern (Raoul Ruiz, Peter
Greenaway) wiederentdeckt. Es

ist fesselnd reaktionär, dieses

22



Spiel, gleichzeitig kulturbeflis-
sen und okkult. Jarman versenkt
sich jedoch ebenso wenig darin,
wie er Caravaggios Manier
akademisch nachahmt. Er bewegt
sich frei. Das stört die Faszination,

könnte aber der Ironie helfen.

Da aber dem nicht so ist, da
das Werk hier, wo es postmodern

sein könnte, sich mit einer
halbbatzigen Moderne begnügt,
erscheint es plötzlich nur noch
kunsthandwerklich, ästhetizi-
stisch und ein bisschen
kulturmissionarisch. Auch sein Inhalt

- Homoerotik plus Kreativität
plus Märtyrertum - ist ja schon
lange Mode. Und so klar, wie
diese Aspekte bei Pasolini oder
Fassbinder verarbeitet werden,
bleibt vieles bei Derek Jarman
nur angetippt, blosser Gag.
Nicht einmal die Künstlichkeit
des Kunstunternehmens wird zu
Ende reflektiert.

So wird gespielt, angespielt,
zitiert - doch es wird nichts
ausgespielt. Postmodern? - Epigonal.

Eine Augenweide, ein
«interessantes» Häppchen für den
europäischen Kulturmagen.
Man liebt «Caravaggio» nur,
weil er soviel verspricht: eine
Kunst für sich...

KURZ NOTIERT

1988: Europäisches Film- und
Fernsehjahr

1988 soll das europäische Film-
und Fernsehjahr sein. Dies
haben die Mitgliedstaaten der
Europäischen Gemeinschaft (EG)
beschlossen. Aufgabe des Film-
und Fernsehjahres 1988 soll es
sein, in politischen Kreisen, bei
Film und Fernsehen und in der
Bevölkerung das Bewusstsein
für die Bedeutung der eigenen
audiovisuellen Industrie zu stärken,

die gegen Konkurrenz aus
Übersee zu kämpfen habe.

Pierre Lachat

The Fly
(Die Fliege)

USA 1985.
Regie: David Cronenberg
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/34)

Es ist eine alte Geschichte,
George Langelaan hat sie
ersonnen, Alfred Neumann hat sie
vor bald dreissig Jahren schon
einmal verfilmt. Ein Konstrukteur

baut, um es kurz zu
machen, einen Teleporter, das ist
eine Maschine, die Materie
«sendet», das heisst, sie
übermittelt etwa ein Versuchstier mit
Haut und Haar von einem Ort
zum andern. Der Erfinder tele-
portiert sich dann selbst, aber
eine Fliege schleicht sich im
entscheidenden Moment mit
dem Ingenieur in den Teleporter
ein und wird mit ihm zusammen
teleportiert. Die Maschine ist
verwirrt und setzt Mensch und
Fliege über Kreuz zusammen.
Ein Monster kommt in die Welt.

Diese nicht mehr ganz
unbekannte Geschichte erzählt nun
der Poet und Philosoph des
modernen Horrorfilms, der Kanadier

David Cronenberg, ganz
neu und in wesentlichen Punkten

anders, als sie damals zum
Besten gegeben wurde. Auf
ganz andere Weise geht
namentlich die eigentliche Kreuzung

von Mensch und Insekt vor
sich, indem sie nicht mehr, wie
von Langelaan erdacht,
augenblicklich stattfindet, sondern
sich zu einer langen, qualvollen,
grausigen Passion verzögert.
Brundle, der Konstrukteur (Jeff
Goldblum), verwandelt sich
Schritt für Schritt in «Brundle-
fly»: die Brundiefliege, wie er
das Ungeheuer, das er selbst
ist, nennt. Über alle genetischen
Metamorphosen hinaus hat er
seinen Humor nicht verloren.

Neu und anders ist auch das:

Die Leidensgeschichte des Helden

wird verstärkt, indem sie in

der Romanze mit der Journalistin

Ronnie (Geena Davis)
gespiegelt wird. Es ist eine Liebe,
die über Brundles Verwandlung
hinaus bis zum Unhappy End

von Bestand ist - ähnlich wie
der Humor des Films. Keine
billige Love Story als auflockerndes

Beigemüse und blosser
Ballaststoff, sondern von
Anfang bis Schluss eine wirkliche
Parallelhandlung, die dem
Hauptmotiv, Brundles Ver-
brundlefliegung, erst seinen
ganzen Sinn und seine düstere
emotionelle Färbung verleiht.
Ronnies zunächst ironisch-amü-
sierte, dann immer verzweifeltere

und tragische Zuneigung zu
Brundle und Brundiefliege wird
bald schon zu unserem eigenen
Gefühl für den Menschen, der
da zum erbarmungswürdigen
Monster wird. Liebe und Tod,
Grundmotive aller Erzählkunst,
sind da einmal mehr meisterlich
ineinander verwoben.

Cronenberg erzählt das alles
im Geist sehr heutig, in der
Philosophie abgründig, in der
Wirkung verstörend. Jetzt schon
lässt sich «The Fly» getrost zu
den zeitgenössischen Klassikern
des Horrorfilms zählen. Bisher
gibt es kaum etwas Vergleichbares,

heisst das, aber bald wird
es Ähnliches geben. «The Fly»
ist im besten Sinn des Wortes
ein furchterregender, grässli-
cher Film, der Angst, Schrecken
und Mitleid verbreitet, wie es im
alten Griechenland die Tragödie
tat. Jeder Vergleich mit den
gewöhnlichen Serienbrutalos
scheint mir abwegig. Gewiss,
ob nun Cronenberg wirklich in

jedem einzelnen schauerlichen
Bilddetail «so weit gehen»
musste, wie er es tut - all diese
krachenden Knochen, verätzten
Gliedmassen, abfaulenden Ohren

und Kiefer, diese Verflieg
gung, die weitgehend eine Ver-
saftung ist -, darüber lässt sich
streiten. Jeder, der sich von

23



zmn-
Grausen geschüttelt abwendet,
hat mein Verständnis. Aber mir
scheint die bezwingende,
unerbittliche, entsetzliche Konsequenz,

mit der hier durch alle
feinen Abstufungen hindurch
die Zersetzung und Vernichtung
eines Individuums vor Augen
geführt wird, richtig und
notwendig, vom Thema her bis
zum letzten Schockeffekt
gerechtfertigt. Die fast
übermenschliche Kraft, die Ronnies
Liebe angesichts der Vertierung
ihres Geliebten entwickelt, kann
nur spürbar werden, wenn auch
der Horror spürbar wird, den die
dahinsiechende Brundiefliege in
ihr weckt. Wenn überhaupt je,
dann müsste in diesem Fall fast
beispielhaft jener famose
«Kunstvorbehalt» gelten, den ich
sonst nur ungern bemühe.

Kein Brutalo also, weit
gefehlt, vielmehr ein Kinokunstwerk

von heute, ein amerikanisches.

Ein Alptraum mit einem
sehr bezeichnenden Alptraum
im Alptraum: Ronnie träumt, sie
bringe einen Nachkommen der
Brundiefliege zur Welt, ein
namenloses biologisches Unding,
halb Engerling, halb Fliegenei.
Die verrückteste, die heftigste
Szene des Films, gerade sie
aber ist auf das verrückteste
und heftigste unwirklich, eben
nichts als düstere Phantasie,
eine Vorspiegelung aus den Tiefen

des Unbewussten. Ein
Rückruf also, eine Relativierung
gerade dort, wo's schlimmer
kaum noch kommen kann: alles
nur Kino, it's only a movie, a

nightmare. Etwas, woraus es
sich wieder erwachen lässt, wie
auch Ronnie wieder erwacht
aus ihrer fürchterlichen Vision.
Wer dem Minute für Minute
wachsenden Grauen nicht ein
Ende setzt, indem er den Saal
verlässt, der sehnt das Ende
dieses Films Minute für Minute
inniger herbei.

«The Fly» erzählt nicht nur da-,
von, was es heisst, wenn einer
wie Kafkas Gregor Samsa in das

sprichwörtliche «ungeheure
Ungeziefer» verwandelt wird. Sondern

Cronenberg teilt mittels
einer modernen Tricktechnik, die
dem Zuschauer nichts, aber
auch gar nichts schenkt, das
unmittelbare Gefühl des
Verwandeltwerdens und des allmählichen

Zerfalls zum Tode hin mit.
Hätte Kafka, hätten Poe, Stevenson

oder Lovecraft statt zu
schreiben filmen können, sie
hätten es möglicherweise so
gemacht: mit Cronenbergs
Härte, ja Rücksichtslosigkeit,
um nicht von Sadismus zu
reden, aber auch mit seinem
warmen, tiefen Mitempfinden, mit
dieser unverhüllten Zuneigung
für seinen unglücklichen
Protagonisten, der sich wie die Helden

der antiken Tragödie wider
höhere Gesetze vergeht und dafür

auf das grauenhafteste büs-
sen muss. Hybris und Strafe,
furchtbare Ironie des
selbstherbeigeführten Verderbens, köstliches

Glück erfüllter und bitterstes

Unglück unmöglich gewordener

Liebe, die Rache der Natur,

die Variation auf das Motiv
von Jekyll und Hyde, des Janus-
kopfs, und schliesslich der
Triumph des Todes: «The Fly»
verbindet das innere, thematische

Format klassischer Stoffe
mit der wuchtigen Effizienz
eines amerikanischen Kinofilms
der achtziger Jahre. Das Resultat

scheint mir einmalig,
ausserordentlich. Ich weiss noch gar
nicht in allem, was ich damit
anfangen soll.

Paolo Poloni

«The Fly» - Alptraum
einer neuen Generation?

Betrachtungen im
Kinosaal

Es ist erstaunlich, dass die
unmittelbare und physisch erlebbare

Reaktion des Publikums im

Kinosaal in Filmbesprechungen
kaum auftaucht. Die Leinwand
ist keine Bühne, und das Kino
ist kein Theatersaal, aber so
eindimensional ist die Beziehung
zwischen oben und unten,
zwischen Film und Zuschauerauch
wieder nicht. Und wenn's nur
ein Raunen ist, das durch die
Reihen schleicht, ein Lachen,
ein «Ahl», ein «Ohl». Gerade
junge Kinobesucher entwickeln
eine neue Kultur und neue
Rituale des Kinobesuchs; dunkle
Kinosäle zum Schmusen kommen

fast nur noch im Kino
vor, man geht gruppenweise ins
Kino. Laut und selbstbewusst
ergreift man Besitz vom Raum.
Kein schüchternes Hineinschleichen

zu den vordersten Reihen,
man zeigt sich und will gesehen
und gehört werden: Wer bringt
den lustigsten Zwischenruf, der
das volle Kino zum Lachen
bringt?

Aber vielleicht war das schon
immer so, und ich hockte nur
immer in den falschen Kinos.

Ähnliches wird sich zwar
kaum in den asketischen engen
Studiokinos abspielen. Schon
eher in den Kinos mit den
klassischen Namen «Capitol»,
«Astoria» oder «ABC». Was
weiss dercinephile Kinogänger
von diesen Kinos, wo jene Filme
gezeigt werden, die das eigentliche

Filmgeschäft erst ausmachen;

was weiss der Cinephile
von der oft desolaten Mediokrität

des Fast-Films? - Er würde
staunen Eine Soziologie und
Topographie des Kinoraums
und eine Mythologie des All-
tags(-kinos) müssen noch
geschrieben werden.

Es waren diese Äusserlichkei-
ten, die mich Samstagabends in
«The Fly» im Kino ABC führten:
Lust auf grosses Kino im wahrsten

Sinne des Wortes. Der
Wunsch nach starken Emotionen,

ohne Filter, auf grosse
Bilder und auf das Erschlagenwerden

durch sie - für einmal nicht
die distanzschaffenden und

24



Ein Monster kommt in die
Welt: Jeff Goldblum als Seth
Brundle.

identifikationshemmenden
Bilder des Kunstfilms; Hardcore.
«The Fly» kam da gerade recht,
also anstehen in einer fürZür-
cher Verhältnisse riesigen
Warteschlange, inmitten von
«aufgestellten» Jugendlichen.

Der Film kommt als
Horrorstreifen daher und ist es
vordergründig wohl auch. Er ist aber
auch die tragische Allegorie
einer Metamorphose: ein trauriges

Märchen über die Veränderung

eines Menschen und die
Veränderung einer Liebe. Ein

vielschichtiger Film, der mich
aufwühlte und zu Tränen rührte:
einerseits als Melodrama zweier
Liebenden und als Tragödie
ohne Ausweg und anderseits
als «realistische» Auseinandersetzung

mit den Alpträumen ei¬

ner technischen Zivilisation.
Jede noch so ekelerregende
Szene schien mir stringent:
erschreckend, ja, zum Festklammern

an den Sitzlehnen.
Aber für mich schien ein

anderer Film abzulaufen als für die
junge Mehrheit des Publikums.
Jede für mich ergreifende
Szene wurde von riesigen
Lachsalven begleitet und mit
Zwischenrufen kommentiert. Ich
wähnte mich in einem Klamaukfilm,

das Publikum grölte. War
da wirklich Komik im Film? Waren

meine Empfindungen so
daneben?

Diese Erfahrung liess mich
nicht los, ich möchte diese
unterschiedlichen Reaktionen
verstehen und versuche, ohne
Arroganz, mich ihren Ursachen
anzunähern:

Erste Annahme: Lachen als
individueller Schutz. Lachen ist
Schutz, weil es Distanz schafft.

«The Fly» geht unter die Haut,
ist starker Tabak. Es sind nicht
so sehr die Bilder, die erschrek-
ken, jeder Dutzend-Horrorfilm
bringt mehr Blut und Deformationen.

Nein, es sind die filmische

Progression der Metamorphose

und, auf einer thematischen

Ebene, die Unaufhaltsamkeit

des physischen und
psychischen Transfers von
Brundle und seiner luziden und
rationalen Selbstwahrnehmung.
Hier schafft das Lachen Distanz,
fungiert als vom Zuschauer
selbst konstruierter
Verfremdungseffekt, der den Schrecken
vom Leib hält.

Zweite Annahme: Lachen als
sozialisierendes Moment. Wenn
Kino (wieder?) kollektives Erleben

in der Gruppe ist, muss
unweigerlich auch Kommunikation
stattfinden. Der Film wird
kommentiert durch Zwischenbemerkungen,

Lachen wird zum Si-

25



gnal an die Gruppe; nichts
schafft mehr Konsens als
gemeinsames Lachen.

Dritte Annahme: Lachen als
Ausdruck einer visuellen und
emotionalen Desorientierung.
Man sagt, Filmsprache habe
ihre Syntax und Grammatik. Die
Sprache von «The Fly» ist komplex

und vielschichtig. Ich
meine, dass die Lachsalven des
jungen Publikums Ausdruck
einer, sagen wir mal, gewissen
Leseschwierigkeit sind.

Das visuelle Sprachverständnis
dieser Generation nämlich

ist weitgehend geschult an den
Bildern der Videoclips, der
Television und der grossen US-
Kommerzfilme. Effekt auf Effekt,
Gag auf Gag folgen sich hier in
einer flachen Einheitsästhetik.
Der Videoclip mixt ohne Skrupel
und inhaltliche Verantwortlichkeit

hohle Chiffren, Bildzitate
und Exotismen zu einer
süchtigmachenden visuellen Droge.
Und diese Bilder sind allgegenwärtig,

wie Muzak, die
Warenhausliftmusik. Die Konsumenten

dieser Bilder sind einer
permanenten Reizüberflutung und
Überstimulierung ausgesetzt.

Der Konsument versucht
instinktiv, sich der Suggestion der
Bilderzu entziehen, indem er sie
relativiert und sich distanziert. Er
brüht sich ab, er wird abgebrüht.

Der Zuschauer meint,
alles schon gesehen zu haben
und alle Bilder schon zu kennen.
Dieser Zuschauer lässt sich
nicht mehr auf die Bilder ein
und begreift sie nur als kurzlebige

Signale und Effekte, die
keine Emotionen mehr auslösen,

sondern nur noch assozie-
ren. Diese Abgestumpftheit
entfremdet ihn von der eigenen
Erlebnisfähigkeit. Die Fähigkeit,
auf die Filmbilder einzugehen
und mitzuleiden, verkümmert.
Übrig bleibt ein zynisches
Lachen als Zeichen der Unsicherheit

und einer diffusen Verwirrung

der Gefühle.

Diese Verwirrung produziert
die Unfähigkeit zwischen
(künstlerisch) «ehrlichen» und
«verlogenen» Bildern
unterscheiden zu können. Der
Zuschauer verliert seine ursprüngliche

Naivität den Bildern
gegenüber; er verliert den Glauben
an sie, wird skeptisch und
interpretiert jedes Bild als kommerzielles:

als Ware. Lachen ist hier
also Ausdruck eines tiefen
Skeptizismus, das sagen will:
«Ich trau dir nicht, Bild, und
überhaupt, du bedeutest eh
nichts.»

Eine vierte Annahme müsste
den nicht-visuellen, somit den
gesellschaftlichen Ursachen
dieses Skeptizismus nachgehen:

Skeptizismus als Ausdruck
eines übersteigerten
gesellschaftlichen Individualismus.
Die Begegnung im Kino mit den
Filmhelden wird zur Fortsetzung
eines gesellschaftlichen
Konkurrenzverhaltens. Das Lachen
wäre dann in diesem Sinn ein
agressives, hämisches, eines,
das die Macht des Filmbildes
und der Filmhelden relativiert
und in Frage stellt.

«The Fly»-Alptraum einer
neuen Generation? Die Frage
ist: Fiat das Filmbild überhaupt
noch die Kraft, (Alp-)Träume zu
evozieren?

Martin Schlappner

The Morning After

USA 1986.

Regie: Sidney Lumet
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/54)

Die Kamera gleitet durch einen
grossen Raum, durch ein Atelier,

in dem Scheinwerfer
umherstehen, eine Kamera auch,

und auf einem Monitor flimmert
es, Bilder eines Mannes flakkern

auf und ab, Stimmen reis-
sen Stimmung an. Liefen die
Bilder eine ganze Nacht lang
über den Bildschirm? Es ist
doch Morgen, das merkt man
daran, wie das Licht in den
Raum fällt, und bestätigt wird
das Morgenklima, als die
Kamera weitergleitet, das Atelier
verlässt, in eine Wohnung
einschwenkt. die zum Atelier hin
offen ist. Eine Frau - sie ist
mittleren Alters, wird man bald
erkennen können, in dem Augenblick

nämlich, da ihr Gesicht
wirklich sichtbar wird - schickt
sich an, aus ihrem Schlaf
aufzuwachen. Sie kommt aus einem
Schlaf empor, der nicht einfach
tief war; der sie, das merkt man
der Beschwernis an, mit der die
Frau sich ins Wachsein stemmt,
in eine Art der Bewusstlosigkeit
abgetrieben hatte; der eine
schreckliche Verstörung gewesen

ist. Woher diese Verstörung
kommt, dieses Fremdsein an
einem Ort, den sich zu erklären
die Frau anstrengt, das liegt,
schaut man in das strapazierte
Gesicht, rasch klar: die Frau hat
einen schweren Rausch
ausgeschlafen.

Was wundert es da, dass sie
sich zunächst einmal nicht damit

zurecht findet, in welchem
Bett sie denn aufwacht. Sich
nicht erklären kann, weshalb an
ihren Fländen Blut klebt. Zuerst
verwundert sie das Blut bloss,
dann aber erschreckt es sie, sie
fährt aus der alkoholisierten
Nörgelei, mit der sie bisher
getrödelt hat, plötzlich auf, blickt
auf den Mann, der neben ihr
liegt. Von dem keine Bewegung
ausgeht, kein Atem auch, und
der sich nicht rührt, wenn man
ihn anstösst. Jetzt wird die Frau
resolut, sie schreitet um das
Bett herum, kehrt den Mann,
der schräg auf dem Bauch liegt,
auf den Rücken: in seiner Brust
steckt ein Messer, bis zum Heft
in die Rippen gestossen. Wer ist

26



der Tote? Wer hat ihn
umgebracht? War sie selber es, die
den Mord begangen hat? Das
Gedächtnis lässt die Frau im
Stich. Sie wird schuldig gesprochen

werden, was anderes hat
sie zu erwarten? Hilfe kann sie
von niemandem erwarten. Auch
und gerade von ihrem Mann
nicht, von dem sie, so erfährt
man nun, seit Jahren getrennt
lebt, mit dem sie jetzt telefoniert,

und bei dem sie ihre
Angst ablädt.

Auf diese Weise, in einer
Szene, die von aussen her
angegangen wird, nach und nach
den Schauplatz einkreist,
schliesslich auf die Figur der
Frau sich fixiert, beginnt Sidney
Lumets neuer Film «The Morning

After»: eine Szene des
Jammers, der zunächst so
aussieht, als handle es sich nur um
einen Katzenjammer nach

durchzechter Nacht; der dann
aber absackt in eine ausweglose

Angst, die ausser dem
Entsetzen nichts anderes noch
auszulösen vermag als den störrischen

Trieb zur Flucht. Es wird
eine Flucht sein, die im Kreise
umherjagt. Sidney Lumet ist ein
Meister darin, dass er seine
Kamera gleichsam illusionslos ins
Leben blicken lässt: es ist eine
Kamera, die mit nüchternem
Blick registriert. Jede Dämoni-
sierung einer Situation, einer
Atmosphäre liegt Sidney Lumet
fern, nichts an einer Szene, die
er entwirft, gerät ins Schummern,

die Sachen werden in

ihrer Gegenständlichkeit gezeigt,
die Menschen in ihrer Gewöhnlichkeit

vorgeführt. Aus dieser
nüchternen Beschreibung, wie
sie in der sachlichen Wahrnehmung

festgelegt wird, entwik-
kelt sich bei Sidney Lumet die

Geschichte des Thrillers, den er
nun seinem Publikum vorsetzt.

Es wäre nicht fair, diesem
Publikum, hier also dem Leser, zu
verraten, wie diese Geschichte
im einzelnen verläuft, zu
welchem Ende sie kommt, wenn
denn dieses Ende ein anderes
sein könnte, als eben das, dass
der wirkliche Mörder schliesslich

ausfindig gemacht wird. Die
Geschichte, soviel nur, spielt in
Los Angeles, eigentlich eher am
Rande der Stadt, sofern man
nicht behaupten will, Los Angeles

bestehe im Grunde nur aus
Randzonen. Eines wird klar, die
Frau, die da in die Wirrnis gerät,
ist eine Weisse. Als sie aus dem
bösen Schlaf in eine noch
bösere Gegenwart aufwacht,
befindet sie sich aber im mexikanischen

Viertel: Doch auch aus
diesem Umstand macht Sidney
Lumet nichts, was als Exotismus

27



wirken könnte; auch dieses
Viertel ist etwas anderes nicht
als Geschäftsviertel mit breiten
leeren Strassen, mit Lagerhäusern

und Fabrikschuppen. Als
exotisch könnte höchstens sich
der Umstand ausnehmen, dass
es in dieserfussgängerlosen
Umgebung einen Menschen
gibt, der zu Fuss geht, die von
Angst gejagte Frau. Eines
macht Sidney Lumet mit dieser
einzelnen Figur in einer sonst
leeren Strassenwelt jedoch
greifbar: die Einsamkeit dieser
Frau, eine Einsamkeit, die
fortdauern wird, auch wenn bald
ein Mann an ihre Seite tritt, der
ihr helfen wird; ob sie aus dieser

Einsamkeit je wieder
herauskommt, das bleibt buchstäblich

bis zum Schluss offen.
Wer aber ist diese Frau? Sidney

Lumet, einem Szenario von
James Hicks folgend - wobei
aus dem Vorspann nicht hervorgeht,

ob dieses Szenario auf
einem Roman basiert oder von
originalem Zuschnitt ist-, stellt
sie vor als eine gescheiterte
Schauspielerin. Sie hat sich,
weil sie keine Rollen mehr
bekommt, dem Trunk ergeben,
Wodka insbesondere liebt sie,
und sie säuft, damit sie rasch
vergisst, in mächtigen Schlük-
ken. War sie vielleicht, ihre
Schauspielkunst trübe nutzend,
an einem Pornofilm beteiligt?
Denn in dem Atelier, wo sie
aufwacht, entstehen solche
Kurzwaren, und derTote, Bobby
Korshack, war ein Mann dieses
Metiers. Sidney Lumet ist ein
Filmemacher, der sich für
Menschen interessiert, der einzelne
Mensch in seinem Verhalten
fesselt ihn, und das Verhalten,
das er beobachtet, muss
bestimmt werden durch die
Fährnisse, die Herausforderungen
durch eine extreme Situation.
Will er einen Menschen
solcherart beobachten, braucht
er einen Schauspieler, der diese
Herausforderung durch sein
Können prästiert. Seine Wahl für

die Rolle der Frau, dieser armen
Alex Sternenbergen, ist auf
Jane Fonda gefallen. Nebenbei:
mit dem Vater dieser
Schauspielerin, mit Peter Fonda, hat
Sidney Lumet anfangs der
fünfziger Jahre seinen ersten Film
gedreht, «Twelve Angry Men»,
und dieser Film ist es, dem er
seither seinen Ruhm verdankt.

Die Alex Sternenbergen ist
eine Figur wie geschaffen für
eine Schauspielerin wie Jane
Fonda, die eine Begabung von
einer Vielfalt ist, in der sich wie
bei wenigen Darstellerinnen
sonst Widersprüche auftun. Der
Mut der Jane Fonda, jetzt, da
sie die Jahre der jugendlichen
Frische hinter sich hat, Frauen
zu spielen, die ihr Alter nicht
länger mehr verbergen können,
ist im System des Startums, wie
es in Hollywood nach wie vor
herrscht, zu bewundern; freilich
wäre sie die grosse Schauspielerin

nicht, würde sie nicht nach
diesem Mut bewusst greifen.
Natürlich, ihr Körper ist schlank,
wie eine Gerte ist sie biegsam,
und jede ihrer Bewegungen ist
geschmeidig. Aber schaut man
auf ihre Hände, und sie verbirgt
diese Hände nicht, sondern
arbeitet mit ihnen, damit in ihrer
Rolle hier auch jedes Detail
stimme, dann bewundert man
nicht bloss die elegante Fein-
gliedrigkeit ihrer Finger, man
sieht auch, wie die Haut über
dem Handrücken sich runzelt,
wie die Knöchel sich darunter
spannen, wie Sprödigkeit sich
anmeldet. Dieser Hinweis nur
als Beispiel.

Jane Fonda spielt ohne
Selbstschonung, sie ist schön,
von einer charakteristischen
Schönheit, hat ein Gesicht, in
dem sich jene ungeheure
Sensibilität spiegelt, die auch ihr
Vater besass, ein Gesicht, in
dem man diesen Vater, etwa
wenn sie lächelt, wenn sie die
Lippen schürzt, mit den
Mundwinkeln zuckt, wiedererkennen
zu können meint. Sie schont

aber sich selber nicht, das
Gesicht zerfällt, wenn der Augenblick

es erfordert, es wird häss-
lich, schwammig, wenn der
Schnaps sich in die Augen
treibt, und die Stränge am Hals
treten scharf hervor, wenn die
Angst überhand nimmt. Dann
wirkt, was die Fonda spielt;
manchmal abschreckend, nicht
einzig eine Frau wird sichtbar,
die zerfällt, sondern eine hässli-
che Frau, deren Seele mürbe
geworden ist, die bereit ist, sich
selber zu zerstören: Das alles,
und dann, im Kontrapunkt, den
Humor, den sie im Grunde
offenbar besitzt und der sie für
eine Weile wieder aufblühen
lässt, beobachtet Sidney Lumet
mit seiner Kamera, als nähme er
einen klinischen Befund auf.

Zweifellos, darin liegt die
Stärke dieses Films, nicht so
sehr in seiner Story, die die
konstruierte Story eben eines Thrillers

ist. Der Mann, der, unerwartet
an ihre Seite tretend, ihr

schliesslich aus dem Schlammassel

hilft, ist-wie anders
könnte es sein, damit sowohl
die Selbstlosigkeit dieser Hilfe
als ihre Effizienz begreifbar werden

- ein dienstuntauglicher
Polizist, der seine Tage damit
verbringt, in seinem baufälligen
Auto in der Stadt umherzustreu-
nen. DieserTurner Kendall, der
sich, um das Leben von Alex
und sein eigenes Leben zu
retten, zuletzt an seinen alten Colt
erinnert, wird gespielt von Jeff
Bridges: einer jener amerikanischen

Männer, denen man die
typisch amerikanische Arglosigkeit

abnimmt, die glaubwürdig
werden als Narren der
Spontanität, und die dennoch
nicht Schwächlinge sind, auch
nicht dumm, deren Intelligenz
vielmehr unverbraucht in eben
ihrer Arglosigkeit schlummert.
Der junge Mann, keineswegs
geneigt, den Helden abzugeben,

dann sich aber nach und
nach verpflichtend, weil er an
die Unschuld seiner Gefährtin

28



zm*t—
glaubt, setzt sich spürsinnig auf
die Spur des Mörders, der ihm
schlimm zusetzt. Nach Figur
und Funktion bildet dieser Jeff
Bridges alias Turner Kendall in
seiner Geradlinigkeit, seiner
FHintergrundslosigkeit den
Gegensatz zu der charakterlich
vielschichtigeren Alex Sternenbergen:

ein Paar, das sich von
der Dramaturgie her ebenso wie
von seinem gegenpoligen
Aussehen her aufs trefflichste
ergänzt. Sidney Lumet spielt mit
diesem Gegensatz seinerseits
ganz hintergründig und mit
moralistischer Akribie.

Tibor de Viragh

Tenue de soirée

(Abendanzug)

Frankreich 1986.

Regie: Bertrand Blier
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 87/59)

Bertrand Blier ist als Regisseur
so etwas wie ein Bürgerschreck,
der mit «Les valseuses» (1973)
seinen ersten Skandalerfolg
hatte. Mit von der Partie waren
bereits damals Miou-Miou und
Gérard Depardieu, die in
seinem neusten Film in für sie
ungewohnten Rollen mitwirken: Er

als Homosexueller, sie als
charakterschwache Schlampe.

Ziel der atemberaubend
hakenschlagenden Hass- und
Liebesgeschichte scheint zu sein,
den aus Erwartungshaltung und
festen Vorstellungen gebildeten
emotionellen Selbstschutz des
Zuschauers zu unterlaufen, um
ihn für Gefühle empfänglich zu
machen, die nicht das Produkt
sentimentaler Anhänglichkeit
oder eines Abhängigkeitsverhältnisses

sind. Auf raffinierte
Weise decken sich dabei die

Verwirrungen und Leiden der
Protagonisten auf der Leinwand
mit der Verstörung des
Zuschauers, der sich noch während

des Kinobesuchs darüber
wundert, wie wenig es braucht,
um ihndurcheinanderzubringen.

Wenn ein Mann einer verheirateten

Frau gegen ihren Willen
nachstellt und sie schliesslich
ihrem Mann abspenstig
machen kann: wenn diese Frau
sich ganz ihrer neuen Liebe
hingibt und in der Folge an Reiz für
den Verführer verliert und von
ihm betrogen wird - dann flies-
sen die Tränen auf und vor der
Leinwand reichlich. Mitgefühl
weckt dieses Szenario natürlich
auch, wenn eine Frau, eventuell
Typ Carmen, einen verheirateten

Mann aus dem sicheren
Rahmen von Ehe und Beruf
reisst und ihn schliesslich sitzen
lässt. Doch wenn «Opfer» und
Verführer vom selben
Geschlecht sind, weiss man nicht
mehr so recht, wie fühlen,
besonders dann nicht, wenn es
nicht um die im Kino weit mehr
akzeptierte weibliche Homosexualität

geht. Und wenn man
sich vor Augen hält, dass der
Verführer Bob in der Gestalt des
ungeschlachten Riesen Depardieu

sich zeitweise wie ein
Vergewaltigter aufführt, gegen den
der schmächtige Mickerling
Michel Blanc als Antoine kaum
eine Chance hat, versteht man,
dass die Reaktionen von
ungläubigem, leicht nervösem
Lachen über halblaute Entrüstung
bis zum Ausbruch aus der
verrücktgewordenen Kinoweltgehen

Weitere Verwirrung stiftet der
Umstand, dass die Geschichte
alles andere als geradlinig
erzählt wird. Lange ist sich der
Zuschauer nicht im klaren, wen
oder was der Mann will, der
sich zwischen Antoine und
Monique schiebt: ihn, sie, beide
oder keine(n)? Nicht unmittelbar
verständlich ist ferner seine
Fähigkeit, Geld, Gold und Juwelen
buchstäblich zu riechen, die ihm

im Verlauf der Geschichte aber
offenbar abgeht. Und wie seltsam

willig benehmen sich die
Hausbesitzer, in deren Haus
und Bett das Trio einbricht.
Verstört, ja angewidert reagiert
man auf den «(f)liegenden
Wechsel», den Monique bei
einem Einbruch ins Ehebett eines
fremden Paars erzwingt, als sie
den auf ihr liegenden Hausherrn
auf und in seine noch
schlaftrunkene Gattin manövriert.
Märchenhafte und surreal pro-
vokative Elemente mischen sich
in Bliers Film, der darin etwa an
Bunuels «Le fantôme de la

liberté» erinnert. Am aufschlussreichsten

ist allerdings der
Vergleich mit Bliers letztem Werk
«Notre histoire» (mit Alain Delon
und Nathalie Baye). Die
Demontage konventioneller Wert-
und Weltvorstellungen, zu
denen auch Seh- und
Erzählgewohnheiten gehören, geschah
dort noch innerhalb eines Traumes

und war vor allem gegen
das Bürgertum gerichtet:
Sowohl dieses ideologische Feindbild

als auch die Traummetapher

zeigten aber, wie sehr Blier
selbst noch in konventionellen
Vorstellungen verhaftet war. In

«Tenue de soirée» hat er sich
auch dieses intellektuell-emo-
tionellen sowie des erzähl-for-
malen Halts entledigt.

Der Zuschauer seinerseits hat
nichts Konkretes mehr, womit er
sich identifizieren oder wogegen

ersieh auflehnen und in

dieser Protesthaltung eine Identität

finden kann. Da auch keine
Figur sich ihm zur Identifikation
anbietet, sieht er sich nach kurzer

Zeit völlig auf sich gestellt,
ausgesetzt einer alptraum- und
märchenhaften Realität voll
verwirrender Bilder und Situationen.

Irgendwann passiert es dann,
dass er aufhört, einen Ansatzpunkt

zur intellektuellen und
emotionalen Identifikation zu
suchen, und fast gegen seinen
Willen anfängt, Spass an dieser

29



haarsträubenden Geschichte zu
finden. Er beginnt zu ahnen,
wieviel Vergnügen dem Autor
das Erfinden einer derart wilden
und frischen, konsequent
Erwartungen düpierenden Story
bereitet hat, ein Vergnügen, das
auf die von Spiellust beinahe
platzenden, hervorragenden
Darsteller offensichtlich übergegangen

ist. Ihre Figuren finden
sich am Schluss, nachdem ein
konventionelles tragisches Ende
knapp umgangen worden ist,
als (Travestie-)Prostituierte auf
der Strasse wieder: streitend,
keifend, aber überhaupt nicht
unglücklich: sogar ein Kind ist
da, über dessen lausige Erziehung

im Internat man sich Sorgen

macht. Antoine frischt sich
sein Make-up etwas auf und
zwinkert dem Zuschauer zweimal

zu, keck, herausfordernd.
Erst nach dem Kinobesuch

geht einem auf, was den
Zuschauer mit den Protagonisten
verbunden hat: das Streben
nach eindeutigen Gefühlen im
Rahmen eindeutig wertbarer
Bindungen und Verhältnisse.
Monique will ihr kleines
Hausmütterchen-Glück, Antoine die
hechelnde Selbstunterwerfung
unter die oder den Geliebte/n,
Bob sucht das stets unerreichbare,

immer wieder zu
erjagende Glück. Sowie sie ständig
versuchen, sich in die emotionale

Abhängigkeit eines oder
einer anderen zu begeben, so
sucht auch der Zuschauer
verzweifelt, sich mit einer Filmfigur
gefühlsmässig zu verbinden, um
aus dieser Identifikation heraus
die übrigen Protagonisten und
ihr Verhalten zu werten und
Sympathie wie Antipathie zu
verteilen. Erst wenn es gelingt,
von dieser Identifikationssucht
loszukommen, bereitet der Film
Vergnügen. Dann erkennt man,
dass der Autor seine Figuren
zwar nicht sympathisch, aber
mit einer gewissen Liebe und

sogar etwas Respekt gezeichnet
hat. Immerhin.

Marc Valance

Zwischen Aufstand
und Scheitern

Alte Menschen im
Fernsehspiel

Drei Fernsehspiel-Produktionen

widmete das Fernsehen DRS

1986 den Alten, dem Alt-Werden

und Alt-Sein in unserer Gesellschaft.

Im Dezember wurde «Züri

eifach oder Ab uf Amerika»

ausgestrahlt, im Februar 87 stehen

«Altrosa» und «Seniorentango»

auf dem Programm. Drei Regisseure

setzen drei grundverschiedene

Bücher um, stellen das

Thema aus verschiedenen

Perspektiven dar - ein interessantes

Unternehmen der Abteilung
Dramatik. Was ist daraus geworden?

Enttäuschender Erstling

«Zürieifach» von Regie-Neuling
Nicolas Ryhiner, der erste
Beitrag der Trilogie, war eine herbe
Enttäuschung. Das Stück-vom
Stoff her eine Komödie mit Biss

- wurde schon auf der Ebene
des Drehbuchs verdorben. Urs
Widmer, der das ursprünglich
russische Stück auf schweizerische

Verhältnisse übertragen
hatte, machte aus der Komödie
einen Schwank fürs Vorstadttheater

und aus den Figuren
unglaubwürdige und auch lächerliche

Chargen. Ryhiner setzte das
schwache Buch phantasielos
um. Das Resultat: fast zwei

Stunden schlimmer Langeweile.
Schade, denn der russische Autor,

Alexander Galin, propagiert
in seiner Komödie immerhin die
Emanzipation der Alten von der
Bevormundung durch die Jungen.

Er stellt das Alter als einen
Lebensabschnitt dar, in dem der
Mensch nicht automatisch seine
Selbständigkeit verliert, sondern
im Gegenteil neue
Handlungsmöglichkeiten gewinnt. Nicht
zuletzt geht er gegen das
Klischee an, Alter sei gleichbedeutend

mit Beziehungsunfähigkeit
und Isolation, im Alter erlösche
die Genussfähigkeit und die
Lebensfreude.

Unterhaltung mit
Aufforderungscharakter

Was in «Züri eifach» in der
dilettantischen Umsetzung des
Stoffs untergeht, arbeitet
Joseph Scheidegger in «Seniorentango»,

dem dritten Beitrag der
Trilogie, schärfer und überzeugender

heraus. Margrit (Stephanie

Glaser) und Ernst (Peter
W. Staub), Telefonistin und
Giessereiarbeiter in einem
Industriebetrieb, beide alleinstehend
und kurz vor der Pensionierung,
lernen sich bei einem firmeninternen

Kurs über die Gestaltung
des Ruhestandes kennen. Die
vitale Margrit wirft ein Auge auf
Ernst, ohne lange zu fackeln lädt
sie ihn in einen Senioren-Tanz-
kurs ein. Und schon ist die
Beziehungsgeschichte in Gang. Es

dauert nicht lange und Margrit
zieht in Emsts Wohnung,
ausgerechnet an dem Tag allerdings,
da sein Sohn und seine Tochter
mit Ehepartner und Kindern
unangemeldet zu Besuch kommen
(Ernst hat Geburtstag). Das
Chaos ist total. Der Hauswart
wettert, weil Ernst seine
Untermieterin bei der Verwaltung
nicht gemeldet hat. Emsts Tochter

ist empört, dass ihr Vater der
Mutter (sie ist vor vier Jahren
gestorben) untreu wird, der

30


	Film im Kino

