
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 39 (1987)

Heft: 1

Artikel: Erwachendes Bewusstsein

Autor: Jaeggi, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Jaeggi

Erwachendes
Bewusstsein

Eine zunehmende Tendenz zur

Entpolitisierung prägte - wie

schon im letzten Jahr - das

Festival des 3 Continents, das

bereits zum achten Mal in Nantes

stattfand. Die Veranstaltung, deren

Zweck es ist, Filme aus den

Kontinenten Afrika, Lateinamerika

und Asien zu zeigen und damit

einen kulturellen Brückenschlag

zwischen Süd und Nord zu versuchen,

hat damit den Biss der

früheren Jahre verloren. Doch wenn

auch vieles unverbindlicher

geworden ist, so lassen sich in

Nantes noch immer Tendenzen

und Entwicklungen verfolgen, die

dem Besucher grosser Filmfestivals

meist verborgen bleiben.

Dieses Jahr beispielsweise liess

sich ein erstaunlicher Wandel im

Erscheinungsbild der Frau in Ent-

wicklungs- und Schwellenländern

feststellen. Das Bewusstsein der

Frauen in Afrika, Asien und

Lateinamerika ist am Erwachen und

erlebt in den Filmen eine -
zumindest für den Europäer -
erstaunliche Artikulation.

Um Irrtümern gleich vorzubeugen:

Das bei uns noch immer
weitverbreitete Klischee von der
Frau in den Ländern der südlichen

Hemisphäre, die im
Schweisse ihres Angesichts
schuftet wie ein Tier und im
übrigen ihre Minderwertigkeit in

einem ausgeprägten, ja extremen

System patriarchalischer
Gesellschaftsordnung stumm
und leidend duldet, entspricht in

dieser Simplifizierung nur zu
einem geringen Teil der Wirklichkeit.

Diese Vorstellung ist eine
Folge der erschreckenden
Unkenntnis, wie sie durch den
einseitigen Informationsfluss
zwischen dem Norden und Süden
zustande kommt. Genährt wird
durch solches Informationsmanko

auch der Eindruck, der
Mann habe in diesen Ländern
alles, die Frau dagegen
überhaupt nichts zu sagen.

Differenzierte
Rollenverteilung

Wer sich indessen genauer
umsieht und umfassender
informiert, wird bald einmal feststellen,

dass in den Kulturen dieser
Länder im Prinzip Modelle des
gesellschaftlichen und familiären

Zusammenlebens bestehen,
die der Frau durchaus ihre
Rechte einräumen und ihre
Achtbarkeit keineswegs in

Frage stellen. Diese Modelle
beruhen auf einer äusserst
differenzierten Rollenzuteilung,
die sich - auch dies zugegebe-
nermassen eine Vereinfachung
- etwa auf folgenden Nenner
bringen lässt: Der Mann vertritt
die Belange der Familie nach

aussen, repräsentiert sie und
nimmt ihre Interessen wahr; die
Frau wiederum ist zuständig,
d. h. kompetent und verantwortlich,

für alle inneren Angelegenheit.
Daraus resultiert ein überaus

sensibles Netzwerk von
Verantwortlichkeiten und
Zuständigkeiten, von Pflichten und

Emanzipationsprozess einer
Witwe: Hülya Koçygit als Elmas
in «Kurbagalar» (Die Frösche)
von Serif Gören.

Rechten, das den Alltag - am
augenfälligsten in der Arbeitsteilung

- bestimmt und regelt.
Nun ist es klar, dass ein so

feinnerviges, aus langer Tradition

und Erfahrung heraus
entwickeltes Bezugssystem Störungen

unterworfen ist. Ursachen
von aussen wie Veränderung
der Lebensweise unter dem
Einfluss technischer und
technologischer Entwicklungen oder
kulturelle Kolonisation tragen
dazu ebenso bei wie menschliche

Unzulänglichkeit, sei es im
Umgang mit Besitzanspruch
und Macht, einer mehr und
mehr zerfallenden kulturellen
Identität und Tradition oder mit
gesellschaftlichen Normen.
Hierin, d. h. in der Störanfälligkeit

der gesellschaftlichen
Systeme durch eine Verschiebung
einst gefestigter Wertmassstäbe,

unterscheiden sich die
Kulturen der südlichen und der
nördlichen Welt kaum. Hier wie
dort sind - wenn auch aus
verschiedenartigen Gründen -
Gesellschaftsmodelle in Auflösung
begriffen oder pervertiert worden.

Dass sie bei uns früher
diskutiert wurden als in
Entwicklungsländern, hat wohl nicht
zuletzt damit zu tun, dass hier die
unmittelbare Sicherung der
Existenz nicht derart im Vordergrund

steht und alle andern, vor
allem auch gesellschaftlichen,
Probleme in den Hintergrund
rücken lässt.

Dass indessen die Störanfälligkeit-

um nicht zu sagen: die
Pervertierung - der gesellschaftlichen

Strukturen mit ihrem
differenzierten und auch
komplizierten Rollenverständnis-
zum Problembewusstsein
immer zahlreicher werdender
Schichten der Bevölkerung in

Entwicklungs- und Schwellenländern

gehört, lässt sich nicht

2



zuletzt am Filmschaffen ablesen.

Zumal in jenen Nationen,
deren Kultur noch nicht völlig
durch ausländische Einflüsse
fremdbestimmt ist, erfährt die
erwähnte Problematik eine
Artikulation. Dargestellt wird sie,
wie gerade in Nantes eindrücklich

zu erfahren war, nicht selten
am Beispiel der Frau und ihrer
Rolle in der Gesellschaft. Wenn
sich das nun auch nicht gleich
in harter feministischer Agitation

niederschlägt - eine solche
stösst im Süden zumeist auf
Verständnislosigkeit, weil sie
den traditionellen Normen des
Zusammenlebens diametral
widerspricht-, so haben viele der
Geschichten und Filme doch
einen durchaus emanzipatorischen
Zug. Eigentlich zu überraschen
vermag dieser allerdings nur
jene, die den Klischeevorstellungen

über die Rolle der Frau in
Afrika, Asien und Südamerika
leichtgläubig erlegen sind.

Von Traditionen eingeholte
Reformabsicht

Es ist wohl kein Zufall, dass der
anspruchsvolle Film mit emanzi-
patorischem Ansatz gerade in
Indien wohl am beispielhaftesten

gepflegt wird. In diesem
kulturell hochentwickelten
Vielvölkerstaat mit seinen
politischen Wirren, seiner sozialen
Unrast durch Armut und
Klassenunterschiede, wie sie etwa
im offiziell zwar abgeschafften,
aber immer noch funktionierenden

Kastenwesen ihren
Ausdruck finden, weist das
Rollenverständnis der Frau ein besonders

ambivalentes Gesicht auf:
Die Frau ist einerseits die
hochverehrte, fast heilige Mutter mit
geradezu mythischen Zügen,
dann wiederum die intellektuelle,

hochgebildete und
gesellschaftsfähige Frau, die es, wie
Indira Gandhi, zur Regierungschefin

in dieser so oft als Män¬

nerstaat verschrieenen Nation
bringen kann, und schliesslich
und andererseits das rechtlose,
sich unterordnende Wesen, das
fast sklavisch ausführt was ihm
als Rolle vorgeschrieben wird,
ja das die Gesellschaft aus-
stösst, wenn es nicht genügend
Mitgift in die Ehe bringt oder
unverschuldet zur Witwe wird.

Diese Ambivalenz ist, wenigstens

zu einem Teil, Thema des
Films «Raosaheb» der Filmemacherin

Vijaya Mehta: zum Teil,
weil im Mittelpunkt dieses
aufschlussreichen Werkes ein
Mann steht, der seine während
des Studiums in England erworbenen

reformistischen Ideen in

seiner Heimat in die Tat
umzusetzen gedenkt. Ein Vorsatz, der
in dem Augenblick ins Wanken
gerät, als die Realität die Idee
ein- und überholt. Als nämlich
im eigenen Hause der Mann
des noch jungen Bedienstetenpaares

stirbt, setzen sich nicht

3



die reformerischen Gedanken
des Anwaltes, sondern die
überkommenen Traditionen
durch: Der Schwiegervater der
Witwe reklamiert diese quasi als
sein Eigentum, wohl wissend,
dass deren Sohn einmal eine
Mitgift von seiner zukünftigen
Frau in die Familie einbringen
wird. Die junge Witwe wird damit

so etwas wie eine Sozial-
und Altersversicherung für den
sozial unterprivilegierten
Schichten entstammenden
Schwiegervater. In dieser Funktion

wird sie jeder persönlichen
Entscheidungsfreiheit und
Entfaltung beraubt.

Die Kapitulation vor einer
fragwürdigen Tradition ist
indessen eine doppelte: Nicht nur
vermag der Anwalt, was rechtens

und zum Wohle der Frau
ist, in keiner Weise durchzusetzen:

er verliert überdies auch
sein eigenes Gesicht. Eine Heirat

mit der Witwe, die er liebt -
und seine Gefühle erfahren eine
Erwiderung -, schlägt er
schliesslich aus, weil dies einer
Schädigung seines Rufes
gleichkäme und ihn in seiner
konservativen Familie unmöglich

machen würde. Der gutmeinende

Reformist stolpert damit
über die Wurzeln fragwürdiger
Traditionen, denen er den
Kampf angesagt hatte.

«Raosaheb» vermag als Film
weniger von seiner formalen
Seite herzu überzeugen. Diese
bewegt sich in einem eher
konventionellen Rahmen, und Vi-
jaya Mehta verliert sich in einem
etwas biederen Erzählkino, das
wenig äusserliche Spannung
aufweist. Dafür überzeugt der
Problemkatalog, den die aus
dem Gliedstaat Maharashtra
stammende Regisseurin
aufschlägt, umso mehr. Dies lässt
sich vor allem deshalb sagen,
weil die einzelnen Kapitel wie
Witwenstand, Mitgift, Stellung
der Frau in der indischen
Gesellschaft, Religionseinflüsse
auch dann mit einem kritischen

Blick begleitet werden, wenn sie
nur leicht angetippt werden. Auf
jeden Fall entwickelt der Film
ein Problembewusstsein um die
Stellung und die Rolle der Frau
in Indien, das am Anfang eines
jeden Versuches stehen muss,
einer sozialen Reform zum
Durchbruch zu verhelfen, die
sich über das, was im Laufe der
Zeit und der Geschichte
gewachsen ist, nicht einfach
hinwegsetzt.

Widerstand als Waffe

Herrscht bei Vijaya Mehta die
Tendenz vor, die Komplexität
der Problematik mit wachem,
kritischen Sinn aufzuzeigen und
somit gewissermassen eine
Informationsbasis zu schaffen, so
geht der aus Assam
stammende Autor Bhandendra Nath
Saikia in «Agnisnaan» (Die
Prüfung) sehr viel direkter und bis
zu einem gewissen Grad auch
provokativer vor. Da nimmt eine
aus dem mittelständischen
Milieu stammende Frau nun nicht
mehr einfach klaglos hin, was
ihr als Schicksal zugedacht ist.
Als ihr Mann - der Besitzer und
Betreiber einer Reismühle -
eines Tages eine zweite und
jüngere Frau ins Haus holt und
heiratet, zieht sie sich nicht in die
Resignation zurück, sondern
leistet Widerstand: passiven,
indem sie sich ihrem Mann
konsequent verweigert, aktiven
schliesslich, indem sie ihr Herz
jenem Mann öffnet, der sie
wirklich liebt. Als sie von
diesem schliesslich ein Kind erwartet,

droht ihr zwar die Rache
ihres gehörnten Ehemannes, der
sich in seiner Ehre zutiefst
verletzt fühlt, aber gleichzeitig hat
sie einen Schritt in Richtung
Eigenständigkeit und Selbstver-

Aufbegehren gegen ein
zugedachtes Frauenschicksal: aus
«Agnisnaan» (Die Prüfung) von
Bhadendra Nath Saikia (Indien).

wirklichung getan, den zu wagen

sie sich vorher wohl kaum
zugetraut hätte. Das Be-
wusstsein, im Recht zu sein und
eigene Rechte verteidigen zu
dürfen, geben ihr die Kraft dazu.

Die ungewöhnliche
Geschichte - leider auch sie ein
wenig konventionell, aber
handwerklich durchaus sauber
inszeniert- greift indessen nicht nur
das Tabu des Ehebruchs durch
die Frau auf, sondern befasst
sich in einer klug entworfenen
Geschichte auch mit anderen
Missständen im Lande: Die
Unfähigkeit vieler Führungskräfte,
die dem Land grossen Schaden
zufügt und für die erschrek-
kende Armut zumindest
mitverantwortlich ist, erfährt da am
Beispiel des Reisemühle-Besitzers-einem

prestigesüchtigen
Trunkenbold, der sich von
einem Mitarbeiter aus Unfähigkeit

4



ständig betrügen lässt-eine
geradezu parabelhafte Behandlung.

Und auch die korrupte
Justiz, welche die kleinen Sünder
hängt und die grossen Spitzbuben

laufen lässt, erhält in «Ag-
nisnaan» einen kräftigen Seitenhieb.

Dass eine Frau - und erst
noch eine, die fernab der grossen

Städte lebt - gegen das
Unrecht. das ihr geschieht, aber
auch gegen das in ihrer weiteren

Umgebung Widerstand
leistet und der Doppelmoral und
Verlogenheit der Gesellschaft
den Glauben an Gerechtigkeit
entgegensetzt, ist das
Ungewöhnliche an diesem Film, aber
dennoch keineswegs ausserhalb

jeglicher Realität. Mehr
und mehr sind es nämlich
Frauen, die sich in Indien - und
nicht nur dort-für mehr
Gerechtigkeit und soziale Reformen

einsetzen.

So vermag es denn nicht zu

erstaunen, dass in einem Land,
in dem die Stellung der Frau
durch bestimmte Forderungen
an das Rollenverhalten kaum
weniger problembeladen ist als
in Indien - in derTürkei nämlich

- ein nicht weniger militanter
Film entstanden ist: «Kurbaga-
lar» (Die Frösche) von Serif Gören

erzählt die Geschichte einer
noch jungen Witwe, deren
Mann ermordet wurde. Nachdem

ihr die Justiz Gerechtigkeit
verweigert hat, indem sie den
Fall ungelöst zu den Akten
legte, beschliesst Elmas, dem
gesellschaftlichen Abseits der
Witwenposition auszuweichen
und mit ihrem kleinen Sohn
unabhängig zu bleiben. Sie führt
den kleinen Landwirtschaftsbetrieb

ihres Mannes weiter: tagsüber

auf den Reisfeldern unter
den lüsternen Blicken der Män¬

ner- Szenen, die unweigerlich
an «Riso amaro» erinnern -,
nachts beim Froschfang in den
seichten Gewässern, um den
kärglichen Verdienst aufzubessern.

Männerarbeit verrichtet
sie, skeptisch beobachtet von
den Bauern und misstrauisch
verfolgt von den Frauen.

Zwischen Widerstand und
Resignation

Elmas' Verhalten steht im
Widerspruch zu den gesellschaftlichen

Normen in ihrem Dorf. Sie
setzt sich damit der Kritik aus,
wird zum Gesprächsstoff in der
Dorfwirtschaft, wo sich die
männliche Bevölkerung
gelegentlich ihr Stelldichein gibt,
und auf dem Dorfplatz, wo die
Mädchen ihren Pfeffer in der
Hoffnung pflanzen, dass ein
Liebhaber diesen pflückt und
isst, was einer Verlobung praktisch

gleichkommt. Auch Elmas
wird dort am Ende ihres
beschwerlichen Emanzipationsweges

Pfeffer pflanzen: für Ali, der
sich ihr, nachdem er aus dem
Gefängnis zurückgekehrt ist,
schüchtern annähert. Doch Ali
wird Elmas schliesslich doch
nicht heiraten, obschon die beiden

füreinander geradezu be-
stimmt sind. Die Heirat einer
Witwe bedeutet Unglück. Dies
besagt ein alter Volksglaube,
und Alis Mutter verhindert mit
Erfolg, dass sich ihr Sohn ins
«Unglück» stürzt.

Auch in «Kurbagalar» also
endet der Widerstand einer Frau

gegen überkommene
gesellschaftliche Normen und gegen
das Schicksal, ohne eigenes
Verschulden in eine
gesellschaftliche Randsituation ge-
stossen zu werden, in der
Resignation - in der Resignation
allerdings des Mannes, der
nicht in der Lage ist, den eman-
zipatorischen Taten der Frau
etwas Gleichwertiges entgegenzusetzen

und die Hindernisse

5



Z<Wk_

Erkundigung eines
Geheimnisses im
abgelegenen Bergdorf:
«Angue Maeul» (Dorf
im Nebel) von Lim
Kwon-Taek
(Südkorea).

lebensfeindlicher Konventionen
zu überwinden. Der Mann ist
der Verlierer. Die Frauen dagegen

werden siegen. Gören deutet

es im Schlussbild an: Als El-

mas wieder auf Froschfang
geht, ist sie nicht mehr die
einzige Frau unter vielen Männern.
Ihr folgt jenes Mädchen, dessen
Eltern mit eiserner Hand über
sein Leben verfügt haben. Auch
es hat sich nun selbständig,
unabhängig gemacht.

Dass Serif Gören, der jahrelang

unter dem starken Einfluss
von Yilmaz Güney stand und auf
dessen Anweisungen hin arbeitete,

nun in «Kurbagalar» endlich

zu einer eigenen und überdies

sehr ausdrucksstarken
filmischen Sprache gefunden hat,
wertet diesen Film auf, ja macht
ihn zum Ereignis. Ohne die
eigenwillige, typische Ausdrucksweise

zu verleugnen, die in
Filmen wie «Sürü» oder «Yol» ihren
Höhepunkt gefunden hat. geht
dieser Film mit seinen satten
und prallen Farben, seinem Mut
zur einfachen Symbolik und seiner

fast physisch spürbaren
Nähe zu den Menschen und
ihrer Arbeit einen eigenen,
unverwechselbaren Weg.

Mögen Filme wie «Kurbaga¬

lar» oder «Agnisnaan» aller
Schicksalshaftigkeit, aber auch
aller menschlichen Unzulänglichkeit

zum Trotz Floffnungs-
lichter setzen, so gibt es doch
auch solche, die in der
Verzweiflung, ja der Resignation
enden. Dies oftmals in einer
Konsequenz, die erschüttert. Ein

solches Beispiel ist für mich der
mit bescheidensten Mitteln
produzierte Film «Nyamanton» (Die
Kehrichtkinder) von Cheik-Ou-
mar Sissoko aus Mali. Zwar gibt
es auch hier den Widerstand
eines Mädchens, das nicht bereit
ist, ein Schicksal der Armut, der
Arbeitslosigkeit und des Hungers

einfach anzunehmen.
«Warum», fragt es, «haben ein

paar wenige alles und viele
nichts?» Ausbrechen will es aus
diesem Teufelskreis, etwas werden

in dieser Welt, das Schicksal

in die eigenen Hände
nehmen. Aber sein Bruder holt es in
die Realität zurück. Aus der
Misere sei für jene, die zur untersten

sozialen Schicht angehören,

nicht herauszukommen, die
sozialen Schranken nicht zu
überwinden, hält er ihm entgegen.

So wird es wohl weiterhin das
Schicksal der beiden Kinder

sein, bei den besser gestellten
Leuten für ein paar kleine Münzen

den Kehricht abzuholen und
damit mitzuhelfen, die Familie
durchzubringen. Und so wird
der Junge wohl auch weiterhin
von der Schule ausgeschlossen
bleiben, weil er nicht in der
Lage ist, die für den Schulbesuch

erforderliche Schulbank
mitzubringen: Symbol für die
Hoffnungslosigkeit jener, die
ihre Benachteiligung nur durch
eine Angleichung der
Ausbildungschancen an die der
privilegierten Minderheit zu
überwinden vermöchten.

Sissoko hat für seine
eindrückliche Geschichte einfach,
schlichte Bilder gefunden.
Diese sprechen in ihrem
Engagement für die Sache der
Benachteiligten weniger den Intellekt

als die Emotionen des
Zuschauers an. Man kann sich
diesem stillen, aber bewegenden
Film nicht entziehen. Die
Resignation, die ihn begleitet, die
Ohnmacht der Ärmsten, welche
die Geschichte prägt, bewirken
eine dumpfe Wut. Sie ist wohl
eine Voraussetzung für die
dringend notwendige Veränderung
dieser Welt.

6



Die Frau als Objekt
soziokultureller Verfügungen

Resignation, ja stille Verzweiflung

durchweht auch den Film
Liangjia Funü» (Eine ehrbare
Frau) mon Huang Schianzhong
(Volksrepublik China). In den
Tagen der Befreiung von der
japanischen Besatzungsmacht
lebt ein 18jähriges Mädchen in
einer abgelegenen Bergregion
im Hause seiner Schwiegereltern

zusammen mit seinem erst
sechsjährigen Angetrauten, der
seine Frau grosse Schwester
nennt. Die Heirat ist einem
allseits anerkannten und gepflegten

Volksbrauch gemäss erfolgt.
Über beider Leben ist, ohne
dass sie sich dazu hätten äussern

können, verfügt worden.
Fühlt sich der Knabe in der Obhut

seiner Frau noch mütterlich
aufgehoben, so spürt diese
mehr und mehr den Drang, ihr
Leben selber zu bestimmen.
Diesem Wunsch steht die
schreckliche Rache entgegen,
die jenen nach den Gebräuchen
der Region droht, die sich des
Ehebruchs schuldig machen.

Die junge Frau entschliesst
sich dennoch für den Weg der
Selbstbestimmung, erwägt die
Flucht mit dem Mann, den sie
wirklich liebt. Sie wählt diesen
Schritt ohne Hass gegen ihren
jungen Mann, dem sie mütterliche

Zuneigung entgegenbringt,
und ohne Missgunst gegen ihre
Schwiegermutter, zu der sie ein

gutes Verhältnis hat. Sie muss
ganz einfach ihren eigenen Weg
gehen, auf eigenen Füssen
stehen, auch wenn die Opfer dafür
sehr gross sind.

Huang Schianzhong hat diese
Geschichte einer Selbstbefreiung

in eine strenge, geschlossene

Form von beinahe
klassischem Zuschnitt gekleidet. Das
hebt sie über das Vordergründige

hinaus in den Bereich des
Allegorischen. Die auffällige
Präsenz phallischer Symbole
mag ein Hinweis darauf sein,

dass der Regisseur in der durch
die Verheiratung mit einem Kind
unterdrückte Sexualität - der
Brauch solcher Ehen ist wohl
aus Überlegungen der
Geburtenregulierung heraus entstanden

- lebensfeindlich ist und
letztlich mithilft, die persönliche
Freiheit zu unterdrücken. In

diesem Sinne ist der Film wohl
auch in verkappter Form eine
Kritik an der zur Zeit in der
Volksrepublik China verfügten
Geburtenkontrolle über die
Einkinderehe.

Es soll nun dieser Bericht
keineswegs den Eindruck erwek-
ken, das Filmschaffen in Ent-
wicklungs- und Schwellenländer

befasse sich neuerdings
ausschliesslich mit der Stellung
und der Rolle der Frau in diesen
Teilen der Erde. Gerade das
Festival des 3 Continents bot
genügend Anschauungsmaterial
zur Relativierung. So erwies sich
etwa die «Hommage à la Nik-
katsu», eine Art Retrospektive
zum erotischen Film Japans, in
der Mehrheit der Filme als eine
Schau, in welcher die Frau in
jener Funktion zu sehen war, die
ihr das Kino seit Anbeginn seines

Bestehens immer wieder
zuweist: als Lust- und Sexualobjekt.

Das Fehlen einiger bedeutender

Werke zum Nikkatsu, wie
etwa Nagisa Oshimas «Reich
der Sinne», aber auch der
kritische Ansatz einiger Regisseure
vermochte darüber nicht
hinwegzutäuschen.

Relativierendes
Anschauungsmaterial in dieser Hinsicht
bot aber auch die Retrospektive
über den südkoreanischen Film.
Das Filmschaffen in diesem
Schwellenland leidet stark unter
der Beeinflussung durch das
triviale Kino aus den Vereinigten
Staaten. Der Hang zum billigen
Augenkitzel und zu einer
dramaturgischen Konzeption des
hektischen Schnittes ist unverkennbar.

Spekulative Gewaltszenen -
vor allem Vergewaltigungen, die
fast ausnahmslos in jedem Film

vorkommen - sind, wird der in
Nantes gezeigte Querschnitt für
repräsentativ genommen, an
derTagesordnung. Der Frau
bleibt als Reaktion für ihre
Schändung dann allenfalls die
blutige Rache - oder die Flucht
in den Suizid.

Immerhin: Es gibt auch im
südkoreanischen Film Ansätze
zu einem differenzierteren Bild
der Frau, sei es nun, dass sie als
Medium übersinnlicher Kräfte
wirkt und so zur Mittlerin
zwischen Alltag und Mythologie
wird wie in «Bourei Tal» (Tochter
der Flammen), sei es, dass sie
das Mysterium eines entlegenen

Bergdorfes mit Nachsicht
entlarvt wie in «Angue Maeul»
(Das Dorf im Nebel). Beide
Filme, die den Beweis antreten,
dass es engagiertes Filmschaffen

auch in diesem Lande gibt,
stammen von Lim Kwon-Taek.

Wohl am schönsten aufgehoben

aber ist die Funktion der
Frau in jener Mutterfigur in

«Jagnam» (Der älteste Sohn)
von Lee Doo-Young, die inmitten

des tiefen Grabens, den
moderne, amerikanisierte Lebensweise

in ein Land mit einer
eigenständigen, über viele
Generationen vererbten Kultur gerissen

hat, als Hüterin derTraditio-
nen einerseits und als Vermittlerin

zwischen den Generationen
andererseits steht. In ihr spiegelt

sich die Verehrung der Frau
als Mutter, die in den Ländern
des Südens eine so wichtige
Rolle spielt.

7


	Erwachendes Bewusstsein

