
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 24

Artikel: Jude in Stetl, Stadt und Staat

Autor: Pruschy, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m m mm mmm mmn

Eva Pruschy

Jude in Stetl,
Stadt und Staat

Israelische Filme sind in den

letzten Jahren oft an internationalen

Filmfestivals gezeigt worden

und ins Gespräch gekommen. Die

als wertvoll erachteten Filme

gehen fast ohne Ausnahme auf den

Nahost-Konflikt ein und bieten

dazu idealistisch-utopische

Lösungsmöglichkeiten an. Diese

Thematik wiederspiegelt einen

existentiellen Problemkreis des

jüdischen Volkes in Israel. Davon

ausgehend stellt sich die Frage,

welche Motive und Betrachtungsweisen

des jüdischen Films

(Filme von Juden mit jüdischer

Thematik) an verschiedenen

Stationen seines Wirkens gleicherweise

in Erscheinung treten und

welche von den speziellen

Lebensumständen der Juden im

jeweiligen Land abhängen.
Jüdisches Filmschaffen ist eine Form

der Selbstdarstellung. Ihrem Weg

geht Eva Pruschy, selber Jüdin,

im folgenden Artikel nach.

Stetl als Ort jüdischer
Geborgenheit

Von der Zeit der Kreuzzüge bis
zum Zweiten Weltkrieg lebte
eine grosse jüdische Gemeinschaft

in Polen und Russland.
Sie beobachtete die religiösen
Gesetze und lebte stark
abgeschlossen von der christlichen
polnischen und russischen
Bevölkerung. Ihre Mitglieder
verständigten sich auf jiddisch,
einem Dialekt, der aus
mittelhochdeutschen, slawischen und
hebräischen Brocken besteht.
Die jüdische Identität war in

Osteuropa durch die stärkere
Abgrenzung viel ausgeprägter
als etwa bei den deutschen
Juden, und so war es kein Zufall,
dass die osteuropäischen Juden
zuerst den Film als Ausdruck
ihrer Kultur für sich entdeckten
und nutzten.

Um einen Film als «jiddischen
Film» bezeichnen zu können, ist
nicht nur die Sprache massgebend,

ein wichtiges Kriterium
sind Sinn und Funktion dieser
Werke: Für ein jüdisches Publikum

sollten Aspekte der
jüdischen Lebensweise in einer Art
inszeniert werden, die die
jüdische Kultur und das
Gemeinschaftsgefühl intakt halten und
stärken sollte.

Die ersten jiddischen Filme
«Lechajim» (Zum Wohl, Polen
1910) und «Der wilder Foter»
(Polen 1911 waren Aufnahmen
jiddischer Theaterstücke, die
beim Publikum sehr populär
waren. Jüdisches Kulturgut
wurde auf diese Weise virtuell
den drei Millionen Mitgliedern
der jüdischen Gemeinschaft in

Polen und Russland zugänglich
gemacht. Auch als sich der Film
vom jiddischen Theater trennte,
stand er noch in enger Beziehung

zur jiddischen Literatur,
insbesondere zu Schriftstellern
wie Jizchok Leib Perez

(1851-1915), Scholem Aleichem
(eig. Schalom Rabinowitsch,
1959-1917) und Mendele

Moicher Sforim (eig. Schalom
Jakob Abramowitsch,
1835-1917). Im Mittelpunkt ihrer
Geschichten steht das Stetl, der
kleine (polnische) Flecken, in

dem die Juden den Grossteil
der Einwohner ausmachten.
Dort lebten Händler und
Handwerker, aus deren kargem
Alltagsleben die melodramatischen

Geschichten viel zu
erzählen wussten. Im antisemitischen

Polen konnte der jiddische

Film jedoch nur eine
einseitige, beschönigende Schilderung

des Alltags geben, denn
obwohl das polnische Regime
akzeptierte, dass Juden Filme
für Juden machten, eine
Anklage gegen ihre Verfolger durften

sie nicht enthalten.
Trotzdem gilt die Zeit vor dem

Zweiten Weltkrieg, zumindest
vom künstlerischen Standpunkt,
als das goldene Zeitalter des
jiddischen Films in Polen. Die
klassische, immer wiederkehrende

Thematik, nämlich das
Hin- und Hergerissensein
zwischen moderner Welt (gleichbedeutend

mit Flucht, Anpassung,
Amerika) und traditioneller
Welt, wird in «A Brivele der Ma-
men» von Joseph Green (Polen
1938) und «Der Dybbuk»\on
Michael Wazsinski (Polen 1937)
beeindruckend gestaltet. Beim
ersten Werk wird die Geschichte
in einer realistischen Form
erzählt. Ein Mann verlässt seine
Familie und geht nach Amerika,
um Geld zu verdienen. Später
will er seine Familie nachholen
lassen. Der Krieg jedoch lässt
die Verbindung zwischen den
Familienmitgliedern abbrechen.
Die Mutter entscheidet sich zur
Überfahrt nach Amerika, wo
sich die Familie nach vielen Ver-
irrungen «zufällig» glücklich
vereinen muss, bevor der Film
enden darf. Auch die Neue Welt
kann nur im geschlossenen
Familienkreis zum Glück führen.

In «Der Dybbuk» gewinnt der
erwähnte Konflikt eine phantastische

Dimension. In einer

6



ritt

Im Spannungsfeld zwischen
moderner und traditioneller Welt:
aus «A Brivele der Mamen» von
Joseph Green.

Kombination von Mystik und
Realität wird die unglückliche
Liebesgeschichte zweier einander

Versprochener erzählt. Der
reiche Vater vergisst seinen
Schwur und will seine Tochter
mit einem ebenso reichen jungen

Burschen verheiraten. Doch
die wahre Liebe gewinnt, Cha-
nan, der seines Leidens wegen
in den Tod geht, besetzt als
Dybbuk Körper und Geist seiner
Geliebten, die bei der «Geister-
Austreibung» stirbt und
schliesslich mit ihrem wahren
Bräutigam in einer besseren
Welt vereint sein kann. Das
Gleichnis gibt eine eindeutige
Antwort: Die Liebe gewinnt
über alle materialistischen
Werte, sie ist ein Symbol, denn
nicht nur die Liebe zwischen
Mann und Frau ist gemeint,

sondern auch die zwischen
Mensch und Gott. Die Gefühle,
die dabei eine Rolle spielen,
werden von den Schauspielern
sehr intensiv zum Ausdruck
gebracht. Joseph Roth sagte von
den jüdischen Schauspielern
jener Zeit: «Es waren Juden von
höherer Temperatur, jüdischere
Juden. Ihre Leidenschaft war
um einige Grade leidenschaftlicher,

ihre Schwermut selbst
bekam das Gesicht der Wildheit,
ihre Traurigkeit war fanatisch,
ihre Freude ein Taumel.»

Nach dem Zweiten Weltkrieg
wurde das jiddische Filmschaffen

in Polen nicht wieder
aufgenommen. Zum einen wurden
die Bedingungen seitens der
Regierung verschärft, zum
anderen war das Publikum
grösstenteils ausgelöscht worden
oder nach Amerika ausgewandert.

Stetl für Heimwehjuden

Auch in Amerika versiegte die
Entwicklung des jiddischen
Films, wenn auch aus anderen
Gründen als in Polen. In der
Zwischenkriegszeit, als die
amerikanische Filmindustrie die
ersten Tonfilme produzierte, stellten

die jiddisch sprechenden
Einwandererein potentielles
Publikum dar, das das Filmangebot

in englischer Sprache
nicht nutzen konnte. Jüdische
Filmemacher füllten diese
Marktlücke mit jiddischen
Produktionen, die zur Unterhaltung
der Neueinwanderer und zur
Festigung der jüdischen Identität
in der Neuen Welt dienten. Oft
symbolisierte das nostalgische
Stetl die wahre jüdische
Lebensweise und stellte ein
Gegenmodell zum aufgeklärten
Amerika mit seinem die
geschlossene Tradition
verwässernden Einfluss dar. In Filmen

7



wie «Tewje, der Milchiger» won
Maurice Schwartz (USA 1939)
sowie «Dersingendiger
Schmid» (USA 1938) und «Grine
Felder» (USA 1937) von Roman
Rebush werden alle Requisiten
des Stetl-Lebens hervorgeholt.
Doch muten diese Filme
synthetisch an, da Szenerien
nachgebaut werden mussten. In der
Thematik unterscheiden sie sich
nicht von den polnischen
Filmen. In «Tewje, der Milchiger»
steht die Liebesbeziehung
zwischen Chava (Tewjes Tochter)
und einem polnischen Burschen
im Mittelpunkt. Die Heirat bricht
Chavas Mutter das Herz. Gleichzeitig

ordnet der polnische
Bürgermeister an, die jüdische
Familie müsse innert 24 Stunden
das Dorf verlassen. Chava flieht
in letzter Minute von ihres Mannes

Haus und fährt mit nach
Amerika. Im Unterschied zu den
in Polen entstandenen Filmen
wird hier über die Verfolger kein
Blatt vor den Mund genommen,
sie werden als Antisemiten
entlarvt.

Der nazistische Holocaust
zerstörte die Illusion eines nach
Amerika übertragbaren Stetl-Le-
bens vollends, und das jiddisch
sprechende Publikum, das von
da an im «Melting-Pot» aufgehen

und sich amerikanisieren
wollte, wandte sich von der als
abgeschlossenes Kapitel
betrachteten jiddischen Kultur ab.
Kurz nach dem Krieg wurden in

Europa und Amerika nur noch
einige jiddische Filme wie
«Lang is der Weg» und «Toit-
myln» (Todesmaschinerien) von
Israel Becker und «Unsere
Kinder» von Shaul Goskind (1948)
gedreht, die den schauerlichen
Genozid am jüdischen Volk zu
verarbeiten suchten.

Ob die wenigen, in den letzten

Jahren produzierten
jiddischen Filme wie «Hester Street»
von Joan Micklin Silver (USA
1975) - nur einzelne Szenen in

jiddisch -, «Der Brunem» (Die
Quelle, USA 1981) und «Bom¬

kes» (Israel 1983) Anfang einer
Renaissance sind, lässt sich
noch nicht beurteilen; immerhin
werden heute die authentischen
jiddischen Filme von damals
zuweilen in Kinos und am Fernsehen

gezeigt. Solche Retrospektiven

(vgl. ZOOM 10/81, Seite 2 ff.)
sind allerdings nur möglich
dank dem Institute for Jewish
Research (YIVO) in New York
und dem National Center for
Jewish Film an der Brandeis
University in Boston, die die alten
Filme (ursprünglich über 100)
restaurieren und für die Nachwelt

sammeln.

Stetl in der antisemitischen
Filmpropaganda

Im Reichsministerium fürVolks-
aufklärung und Propaganda
bediente man sich des Films wie
auch des Radios zur Verbreitung

der Nazi-Ideologie. Als
Beitrag zur antisemitischen
Propaganda entstanden so eine
Reihe von Spielfilmen, in denen
in Haupt- und Nebenrollen
Juden dargestellt wurden. Das
Muster, wie Juden gezeichnet
wurden, soll anhand von drei
Filmen kurz angedeutet werden,
die ihrerseits als Höhepunkte
antisemitischer Filmpropaganda
gelten dürften: Über «Die
Rothschilds» (1940) von Erich
Waschneck, schrieb der «Illustrierte
Film-Kurier»; «... Der diesen hi

storischen Tatsachen nachgestaltete

Film erzählt, wie die
Rothschilds mit diesem Geld
ihre Macht begründeten und die
Verjudung Englands und damit
die Herrschaft einer
jüdischenglischen Plutokratie in die
Wege leiteten.» Zu «Jud Süss»
(1940) von Veit Harlan,
bemerkte dasselbe Organ: «Der
Herzog Karl Alexander bezahlte
die Kuppeldienste des Juden,

Erzählt von der Heldenhaftigkeit
der Juden im Kampf um die
Freiheit: «Exodus» von Otto
Preminger.

der sich natürlich auch eine
Maitresse leistete, mit immer
neuen Privilegien.... Der Judenbann

wurde aufgehoben. Zu
Hunderten zogen die Juden ins
Land Württemberg, und Süss
sorgte dafür, dass sie sich
bereichern konnten.»

Den «Dokumentarfilm über
das Weltjudentum», «Der ewige
Jude»( 1940), fasste der
«Illustrierte Film-Kurier» wie folgt
zusammen: «... In diesen
schmutzstarrenden Räumen lebt und
betet ein Volk, das sich seinen
Unterhalt nicht durch Arbeit,
sondern durch Schachern und
Gaunern verdient... Nachdem
durch das Zeitalter der Aufklärung

der Judenbann in Europa
gebrochen war, hat es der Jude
im Verlauf weniger Jahrzehnte
fertiggebracht, die Welt
wirtschaftlich zu beherrschen.»

8



»I—a
Während in den nazistischen,

deutschen Propagandafilmen
Juden mehrheitlich in hohen
Positionen dargestellt werden,
stehen im jiddischen Film arme
Handwerker und Händler im
Mittelpunkt: Beide Darstellungen

mögen der sozialen Stellung

der Juden in den jeweiligen

Ländern wenigstens
teilweise entsprochen haben. Über
diesen realen Unterschied hinaus

greifen nazistische und
jiddische Filme ähnliche Motive
auf. Für den Film «Jud Süss»
bestellte Harlan sogar Juden
aus einem polnischen Getto auf
den Drehplatz, um seinem Film
einen authentischen Anstrich zu

geben. Die erzwungene
Selbstdarstellung wird integriert in
einer perversen Fremddarstellung.

Mystifiziert-vergeistigte
Greise in schäbigen alten Klei¬

dern sind hier Zeichen für
zweitklassige schmutzige Untermenschen,

während sie im
jiddischen Film für eine traurige
soziale Tatsache stehen. Weiter
das Motiv der Liebe zwischen
Juden und Nichtjuden: Während

Süss durch Beischlaf mit
einer Arierin zum Rassenschänder

wird, ist im jiddischen Film
eine Mischehe deshalb tragisch,
weil sie die Zusammengehörigkeit

in einer Zeit der Bedrängnis
gefährdet. In Waszinskis «Dyb-
buk» kommt ein Jude vor, der
Tag und Nacht sein Geld zählt.
Das jüdische Publikum mag
sich über ihn ärgern, weil ihm
Geld wichtiger ist als das Glück
seiner Tochter. Für Goebbels
wurde das Motiv vom geldzählenden

Juden zum Inbegriff des
Verachtenswerten vor allem
deshalb, weil Hitler die Deut¬

schen zu äusserster Sparsamkeit

anhielt, Geld sollte etwas
Niederes sein, es wurde zu Häuf
in den Krieg gesteckt.

Die zweifellos vorhandene
Nachwirkung der
national-sozialistischen Filme dürfte in den
ersten Nachkriegsjahren im
Rahmen der Entnazifizierung
durch die starke alliierte
Gegenpropaganda abgeschwächt
worden sein.

Jüdische Zensur in
Hollywood

Aus Angst vor antisemitischer
Wirkung von Spielfilmen
schlössen sich in Amerika 1947
mehrere jüdische Organisationen

zu einem Komitee zusammen,

das die Darstellung
jüdischer Themen in Spielfilmen zu
überwachen hatte. Das «Motion
Picture Project» (MPP) kontrollierte

während 20 Jahren sämtliche

Hollywood-Produktionen, in

denen Juden vorkamen, und
konnte damit das Bild, das von
ihnen gezeichnet wurde,
beeinflussen. Die Ziele von MPP waren:

- negative Figuren zu verändern,

- Sequenzen zu eliminieren, die
Antisemitismus hervorrufen
konnten,

- zur positiven-Behandlung
jüdischer Themen zu ermuntern.

Während der fünfziger Jahre
hüteten sich jüdische und
nichtjüdische Produzenten vor
jüdischen Hauptfiguren in den
grossen Gangsterfilmen. Bei
«Sweet Smell of Success»
(1957) von Alexander Mackendrick

wurde der Name der
Hauptfigur geändert, um sie
nicht mehr als Jude erkennbar
zu machen. Der Bestseller
«What Makes Sammy Run?»
(1941 von Budd Schulberg
wurde vom Produzent Louis
B. Mayer aufgekauft, der damit
sicherstellen wollte, dass der

9



ZOffHt

Kritischer Ansatz aus
linksintellektuellen
Kreisen: «Shtay
etzbaa'ot m'tzidon»
(Prellschüsse) von Eli
Cohen.

Roman nicht verfilmt würde. Er

handelt von einem Dirigenten,
der Karriere macht und seine
Freunde schamlos ausbeutet.

Die Verfilmungen der
Passionsgeschichte bereiteten den
Juden in Amerika immer wieder
Schwierigkeiten. Auch noch
1973 (das MPP war bereits
aufgelöst), als «Jesus Christ Superstar»

von Norman Jewison in
die Kinos kam, kritisierte der
ehemalige Präsident des MPP,
J. Stone, die moderne
Rockoper-Variante ihres gängigen
Musters wegen, nach dem
Passionsgeschichten die Juden als
Schuldige für die Kreuzigung
Jesu darstellen. «The Ten
Commandments» (Cecil B. De Mille,
1957) und «Ben Hur» (William
Wyler, 1960; die Römer werden
darin als Alleinverantwortliche
für Jesu Tod dargestellt) sowie
«Exodus» (Otto Preminger, 1960)
stellten das Komitee zufrieden.
«Exodus» hielt der Präsident
Stone für besonders wichtig,
weil es «die Heldenhaftigkeit
der Juden in ihrem Kampf für
die Freiheit» aufzeigt und die
Existenz Israels legitimiert.

Auf dem Flintergrund der
Nachkriegssituation mögen solche

Einflussnahmen wohl
gerechtfertigt erscheinen. Sie
spielten sich auch grösstenteils
im jüdischen Kreis ab, da viele
damalige Regisseure, die sich
mit jüdischer Thematik befass-
ten, selber Juden waren. 1967
stellte das Motion Picture Project

seine Arbeit ein. Filmschaffende

fühlten sich nicht mehr
verpflichtet, Juden, Schwarze
und andere Minderheiten als
FHalbgötter darzustellen. Die
jüdische Gemeinschaft ihrerseits
fühlte sich genug integriert, um
auch weniger vorteilhafte
Darstellungen tolerieren zu können.

Jüdische Stadtneurotiker

Seit Ende der sechziger Jahre
waren jüdische Künstler in

Amerika auch wieder vermehrt
vor der Kamera zu sehen. Dabei
war es seit den Anfängen der
Filmkunst vor allem der Plumor,
der sie berühmt gemacht hat.
Komikerwie Charlie Chaplin,
die Marx-Brothers, Jerry Lewis,

Danny Kaye, Woody Allen und
Mel Brooks schöpfen aus der
Tradition des jüdischen Witzes.
Es ist eine jüdische Eigenart, in

jeder Situation, sei sie noch so
tragisch, einen Witz bereit zu
haben. Die Lust an der Pointe
spiegelt eine Mischung aus
Pessimismus und Unverschämtheit,

die aus dem jüdischen
Schicksal entstanden ist und die
es wahrscheinlich ermöglicht
hat, schwere Zeiten besser zu

ertragen. Folgende Anekdote
mag diese Mentalität illustrieren:

Kurz nach der Machtergreifung

Hitlers sass ein Jude im
Freien auf einer Bank und las
die «Jüdische Rundschau». Ein
zweiter Jude setzte sich zu ihm
und entfaltete ein Exemplar des
«Völkischen Beobachters». «Ich
lese den «Beobachter) zur
Beruhigung», meinte er. «Die (Jüdische

Rundschau) regt mich zu
sehr auf: Pogrome in Ungarn
und Polen, Judenverfolgungen
in Rumänien, Terror in Palästina

Aber wenn ich den
(Völkischen Beobachter»
aufschlage, dann erfahre ich, dass



wir Juden die reichsten und
mächtigsten Leute der ganzen
Welt und sogar Herrscher über
ganz Russland und Amerika
sind.»

Auch Woody Allen steht als
jüdischer Komiker in dieser
reichen Tradition: von geläufigen
Schwiegermutterwitzen über
geistreiche «philosophische»
Pointen (zum Beispiel: Warum
wedelt der Hund mit dem
Schwanz? Weil der Hund stärker
ist als der Schwanz.) bis zur
Sprachakrobatik von Autoren
wie Saul Bellow, Phillip Roth
und Bernard Malamud. Wie
I. B. Singers Gimpel der Narr,
Bellows Herzog und Malamuds
Fieldman sind Woodys Figuren
Aussenseiter, komische Antihel-
den ohne Glück in der Liebe.
Ihre Ich-Bezogenheit beeinflusst
die Form der Geschichten in der
Literaturwie im Film: Es sind
lose aneinandergereihte
Sketches, in deren Mittelpunkt der
Kampf des Antihelden steht.
Der jüdische Protagonist in der
modernen jüdisch-amerikanischen

Literatur ist irgendwo
zwischen religiöser und sozialer
Tradition und modernem
Nihilismus aufzufinden. Er verachtet
das Stetl und das Getto sowie
die ihnen entsprechenden
Mentalitäten und ist doch auf der
Suche nach einer neuen inneren
Heimat.

Woodys liebstes Thema, der
Kampf zwischen den
Geschlechtern, wird zum Konflikt
zwischen Jude und Nichtjude.
Woody fühlt sich durchwegs in

seinen Filmen von Shikses
(nichtjüdischen Frauen) angezogen,

deren blondes Haar die
verbotene Frucht oder den
«amerikanischen Traum»
symbolisiert. Diane Keaton, in die
sich Woody in «Annie Hall»ver-
liebt und die ihn -wie soll es
anders sein - in «Manhatten»
verlässt, ist der Inbegriff des
Amerikanischen. In «Annie Hall»
kommt Woody Allens Sicht des
unüberbrückbaren Unterschieds

zwischen der jüdischen und der
nichtjüdischen Eigenart noch
anders zum Ausdruck. Während
in der Familie von Alvy, alias
Woody, jeder laut und zur
gleichen Zeit beim Essen (überTod
und Geld) palavert, wird bei Annie

nobel diniert, gedämpft
gesprochen. Woody macht kein
Hehl aus der jüdischen Vulgari-
tät, die genauso wenig gelernt
sein kann wie die Noblesse. Er

verschweigt auch nicht die
Problematik der Eltern-Kind Beziehung,

ein wichtiger Faktor der
jüdischen Neurose. In «Take the
Money and Run» und «Bananas»

tragen die Eltern Masken,
was einiges zu ihrer Lächerlichkeit

beiträgt. Woody stellt sie

stereotyp jüdisch dar, sie fallen
einander ins Wort, sind
streitsüchtig, selbstgefällig und
erzeugen Schuldgefühle bei ihren
Kindern.

Woody Allens Filme sind ein
Stück jüdischer Selbstdarstellung.

Mit den jiddischen Filmen
hat Woody nicht mehr viel
gemeinsam. Während diese die
jüdische Tradition wie ein
erwachsenes Einzelkind hätschelten,

hat sich Woody längst
davon entfernt. Sein Thema ist die
jüdische Neurose. Der Antiheld
akzeptiert das In-die-Welt-ge-
worfen-sein und treibt mit den
übermächtigen, widrigen
Verhältnissen seine Possen. Aber,
ist schliesslich nicht doch ein
Gott (nur ein ganz kleiner) im
Spiel, auf dass Woody an seiner
Existenz zweifeln oder mit dem
Schicksal so richtig hadern
kann?

Jüdisch im Sinne des
jiddischen Kinos ist der Film «Yentl»
(1984) von Barbara Streisand.
Neben «The Fiddieron the
Roof» (1971) von Norman Jewi-
son ist er einer der seltenen,
neueren amerikanischen Spielfilme,

der sich eines nostalgischen

Stetl-Dekors und einer
jiddischen Geschichte (I. B. Singer)

bedient. Eine junge Frau
revoltiert gegen die Doktrin, die

Welt des Geistes sei den Männern

vorbehalten. Sie verkleidet
sich als Talmud-Student und
verschafft sich so Zugang zu
einer Jeschiwah (Talmud-Hochschule).

Zur Kinogeschichte
wird «Yentl» erst, als «er» sich in

seinen Studienkollegen Avigdor
verliebt, und noch dazu von
diesem überredet wird, das Mädchen

zu heiraten, das Avigdor
nicht bekommen konnte. Singer
war über Barbara Streisands
Vorhaben, seine Geschichte zu
verfilmen, nicht beglückt, er
zweifelte, zu Recht, daran, ob
man marternde Leidenschaft
nach Hollywood-Manier
inszenieren könne. Das Resultat ist
ein melancholisch gefärbtes
Musical mit einer Portion Naivität

gegenüber der schöngefärbten
historischen Realität. Doch

der Film beschreibt auch
treffend Momente jüdischer Eigenart,

so etwa die intellektuellen
Auseinandersetzung mit dem
Talmud in allen Lebenslagen.

Israel: Lustspiele-
Frontspiele

Und in der Heimat des
jüdischen Volkes, in Israel, wie
steht es da mit dem Film? Das
israelische Kino war bis anfangs
der achtziger Jahre für die
internationale Filmkritik nicht der
Rede wert. Uns interessiert es
als Spiegel einer Gesellschaft.

Israel ist ein Land, in dem
verschiedene Kulturen (Juden aus
Ost- und Westeuropa, dem
Orient, Amerika sowie Palästinenser)

mit verschiedenen Ansprüchen

auf engem Raum
zusammenleben. Es gibtThemen, die
vor allem die jüdischen Kulturen
als Schicksalsgemeinschaft
verbinden und die auch im israelischen

Film immer wieder
aufgegriffen werden, so zum Beispiel
der Holocaust in «The Cellar»
von Uri Zohar (1967), die israelische

Armee in «Every Man a

King» von Gilberto Tofano (1968)

11



wmm

und «Siege» von Dan Ben
Amotz (1969), Pionierarbeit in

Kibbuzim und die Einwanderung

von Juden aus aller Welt,
Seit 1964 gibt es im israelischen

Filmschaffen zwei
antagonistische Tendenzen, einerseits

Autorenfilme, andererseits
Kassenschlager, sogenannte
«Borekas» (heitere Lustspiele, in

Anlehnung an das orientalische
süsse Blätterteiggebäck Bo-
reka). Besonders die
israelischamerikanischen Produzenten
Menachen Golan und Yoram
Globus haben sich in dieser
Sparte einen Namen gemacht.
Sie können sogar als Begründer
der israelischen Filmindustrie
bezeichnet werden. Fleute
produzieren sie auch Filme wie
«Rambo», «Bolero», «Eis am
Stiel» und «Othello».

Der berühmteste Film aus
dem Genre der Borekas - auch
von Golan und Globus produziert

- ist wohl «Sallah shabbati»
(1964) von Efraim Kishon. Er

handelt von einem jemenitischen

Einwanderer in Israel, der
mit seiner Familie in einem
Einwandererlager auf die Zuweisung

einer Wohnung wartet.
Kishon beschreibt treffend die
orientalische Mentalität von Sal-

Auswahlbibliografie
Goldman Eric A.: Visions, Images,

and Dreams. Yiddish Film
Pastand Present. Michigan 1979
Hollstein Dorothea: Antisemitische

Filmpropaganda, Darstellung

des Juden im nationalsozialistischen

Spielfilm. München
1971
Cinéma et Judéité. CinémAction
37. Paris 1986
Landmann Saicia: Der jüdische
Witz. Überarbeitete und erweiterte

Ausgabe. Ölten 1983
Hirsch Foster: Love, Sex, Death
and the Meaning of Life: Woody
Allen's Comedy. New York 1981

Benayoun Retal: Woody Allen/
Mel Brooks. München 1981

(Hanser Reihe Film 21

Arzooni Ora G.: The Israeli Film.
Social and Cultural Influences
1912-1973. New York 1983

Iah, dem Familienoberhaupt,
samt seiner Faulheit und
Durchtriebenheit. Ein bekanntes Motiv
taucht auch hier wieder auf. Sallah

will seine Tochter nicht
einem Kibbuzmitglied zur Frau

geben, weil das für ihn kein
lukratives Geschäft ist. Kishon
nimmt dabei Ashkenazim wie
Sephardim (aus Europa
beziehungsweise aus dem Orient
stammende Juden) gleicher-
massen auf die Schippe. Ob
Juden oder Israelis dabei in ein
schiefes Licht gerückt werden,
spielt keine Rolle, denn Kishons
Figuren haben bei all ihren Tük-
ken etwas Liebenswertes an
sich. Dass sich Kishon coram
publico über jüdisch/israelische
Schwächen lustig machen kann,
zeugt vom Selbstvertrauen
eines israelischen Staatsbürgers.
Dagegen sind Woody Allens
versteckt hintergründige Komödien

eher Selbstporträts eines
Diasporajuden.

Bis in die achtziger Jahre
beklagten sich Kritiker, dass das
israelische Kino apolitisch sei
und brisante Themen wie die
Palästinenser-Frage, Probleme
zwischen Sephardim und
Ashkenazim, zwischen Religiösen

und Nichtreligiösen nicht
zur Sprache kämen. Die
Begründung für diesen Mangel
liegt wohl einerseits in den
speziellen Umständen eines Volkes
im Kriegszustand, andererseits
im plötzlichen wirtschaftlichen
Aufschwung Israels nach dem
Sechs-Tage Krieg, der die
Israelis aus dem Status eines
Entwicklungslandes heraustreten
und westliche Konsumgüter
gemessen Hess, wobei politische
Filme zu Gunsten von Borekas
im Hintergrund blieben.

Im neueren israelischen Film,
ungefähr seit 1980, wird das
Zusammenleben mit der
arabischen Bevölkerung oft thematisiert.

Allerdings wird der Araber
durchwegs als romantischer
Held dargestellt. Die
Geschichte, die im Film «Chamsin»

(1983) von Dany Wachsman
erzählt wird, spielt sich im galilä-
ischen Grenzland ab. Zwischen
einer israelischen Familie und
einer arabischen Sippe entwik-
kelt sich ein Konflikt um Land
und Liebe. Eine Liebesgeschichte

zwischen dem
jüdischen Mädchen Chawa und
einem arabischen Landarbeiter
sorgt für die Befriedigung des
Sentiments. Auf die Frage, ob
der Film Probleme mit der
israelischen Zensur hatte, antwortete

Wachsman, man habe eine
Szene herausschneiden wollen,
in der Chawa mit dem Araber
schläft.

In «Meachorei hasoragim»
(Hinter den Mauern, 1984; vgl.
ZOOM 10/85) schildert Uri Bar-
bash (ein Führer der «Frieden-
jetzt Bewegung») den Alltag in
einem israelischen Gefängnis,
in dem religiöse Nationalisten
und arabische Terroristen auf
engem Raum zusammenleben
müssen. So sagt ein glühender
Patriot zu einem PLO-Mitglied:
«Wir gehören zwei verschiedenen

Welten an, eine Bombe in

den Bus legen, ist das denn
menschliches Verhalten?», worauf

ihm dieser antwortet: «Von
einer Phantom aus Bomben auf
ein Flüchtlingslager werfen, ist
das menschliches Verhalten?»
Hochexplosive Aggression tobt
zwischen den Todfeinden.
Allmählich wachsen in beiden
Lagern zwei charismatische
Führerfiguren heran. Ihnen wird die
versöhnende Botschaft des
Films auf die Zunge gelegt. Der
Kampf der Eingesperrten
gegeneinander wird zum Kampf
miteinander- gegen das, was
sie einsperrt.

Gleichermassen kritisch ist
der Film «Shtay etzbaa'ot m'tzi-
don» (Prellschüsse, 1985) von
Eli Cohen, der ursprünglich als
interner, didaktischer Film für
die Armee während des Israel-
Rückzugs aus dem Libanon
gedreht wurde. Er handelt von
unerfahrenen jungen Soldaten an

12



der Libanesischen Front, ihrem
Kampf ums Überleben und von
Freundschaft zwischen einigen
Soldaten und der libanesischen
Bevölkerung, eine Freundschaft,
die das sinnlose Töten auf
beiden Seiten jedoch nicht verhindern

kann. Eli Cohen fasst den
Gewissenskonflikt eines
Protagonisten, eines jungen Offiziers,
folgendermassen zusammen:
«Gadi ist mit der Alternative
konfrontiert, entweder human
oder am leben zu bleiben.»

Die Filmschaffenden, die sich
mit dieser Thematik beschäftigen,

stammen vornehmlich aus
linksintellektuellen Kreisen. Damit

erhalten Stimmen einseitig
Gewicht, die nicht nur mit der
israelischen Kriegsführung
scharf ins Gericht gehen,
sondern auch das Bild des Arabers
rehabilitieren wollen. Diese
Tendenz lässt sich damit erklären,
dass die religiös-konservativen
Kreise in Israel ihre politischen
und sozialen Belange nicht im
Medium des Films darstellen,
wie es etwa zurZeit des
jiddischen Films noch getan wurde.

In der Thematik unterscheidet
sich der neuere israelische Film
von den jüdischen cinematogra-
fischen Selbstdarstellungen in
der Diaspora. So entfällt die
explizite Funktion etwa des
jiddischen Films, die religiöse und
kulturelle Identität zu stärken,
Themen eines Woody Allen wie
die Ängste eines aufgeklärten
Diasporajuden sowie das
Gefühl der existentiellen Heimatlo-
sigkeit plagen die Israeli weniger

oder anders, da sie ihre
Identität als Mitglieder einer
Mehrheit definieren. Sie
beschäftigt das mit Grund und
Boden verbundene, politisch
brisante Bedürfnis nach Frieden.
Dieses verträgt zur Zeit weder
Satire noch Zynismus, sodass
die Filme bei der Darstellung
dieses Themas (der Staatsräson)

von der Komödie, dieser
typischen Form des jüdischen
Kinos, absehen.

Ursula Blättler

When the Wind
Blows
(Wenn der Wind weht)

Grossbritannien 1986.

Regie: Jimmy T. Murakami
(Vorspannangaben
s. Kurzbesprechung 86/374)

«Wenn de Wind chunt goge
blase...», dann verwelken die
roten Rosen im Garten und die
Maiglöckchen im Wald in
absehbarer Zeit. So besingt das
Kinderlied die düstere Ahnung
winterlicher Kälte, und es ist, als
hätte sich dieser englische
Zeichentrickfilm seinen Titel aus
dem schweizerischen Volkslied
entliehen.

«When the Wind Blows» handelt

von einem ganz bestimmten

und schrecklichen, dem
nuklearen Winter, doch malt er
den Flolocaust des «Tages
danach» nicht als hyperrealistisches,

bitterernstes Szenario an
die Wand, sondern kleidet den
Schrecken ein in sanfte, kindliche

und gleichsam naive, wenn
auch satirisch gebrochene
Zeichentrickbilder. Als Vorlage
diente eine 1981 erschienene
Comic-Strip-Geschichte des
britischen Kinderbuchautors
Raymond Briggs (deutsch erhältlich
unter dem Titel «Strahlende
Zeiten»), die inzwischen im
angelsächsischen Raum mehr als
eine halbe Million Leserzum
Nachdenken über die atomare
Gefahr bewegt und auch bereits
als Hörspiel und Theaterstück
weitere Verbreitung gefunden
hat.

Gleich nach der Fertigstellung
des Buches, welches in Bezug
auf Thema und Zielpublikum
erheblich von Briggs' bisherigen
Werken wie «Was macht der
Weihnachtsmann im Juli?» oder
«Der Schneemann» abwich,
sicherte sich der britische
Trickfilmproduzent John Coates
(«Yellow Submarine») die
Rechte an dem brisanten Stoff.
1982 wurden in Coates' eigenen
«Meltdown Studios» in London
erste Entwürfe gezeichnet und
ein Pilotfilm gedreht, doch
zogen sich die aufwendigen
Zeichen- und Animationsarbeiten
über fast vier Jahre hin. «When
the Wind Blows» ist somit
keineswegs ein später Nachzügler
jener Reihe von Fernseh- und
Kinofilmen, die vor nunmehr
drei Jahren mit Werken wie
«The Day After» und «Testament»

für einen beispiellosen
Medienrummel sorgten.

Beim genaueren Hinschauen
unterscheidet sich die gestrickte
Version des atomaren
Weltunterganges von sämtlichen nach
Möglichkeit «naturgetreuen»
Endzeit-Realfilmen bisher. Es

geht hier nicht um einen
faktischen Anschauungsunterricht
dessen, was unter diesen oder
jenen Umständen mit grosser
Wahrscheinlichkeit eintreffen
würde, sondern um die ganz
isolierte Betrachtung eines
Einzelfalls. Angenommen, ein älteres,

vom sogenannten Tagesgeschehen

meilenweit entferntes
Arbeiterehepaar sieht sich
plötzlich mit der Möglichkeit
des unmittelbar bevorstehenden

Dritten Weltkrieges
konfrontiert. Wieweit reicht nun das
Bewusstsein dieser netten Leutchen

von nebenan für das, was
vor sich geht - vor, während
und nach dem grossen Knall?

Jim und Hilda, so heissen die
zwei, sind laut Raymond Briggs
nach seinen eigenen Eltern
gemodelt und in ihrer Erscheinung
und ihrem Benehmen die reinste

Inkarnation «good old» briti-

13


	Jude in Stetl, Stadt und Staat

