
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 24

Artikel: Von Don Camillo zu Frei

Autor: Eichenberger, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E
aS

UL

03
J=

CO C3

E V)
CD 5
£ —3

Ambros
Eichenberger

Von Don

Camiilo zu Frei

Tito

Filme wie «The Lamb», «The

Mission», «Der Name der Rose»

und andere in jüngster Zeit haben

als «Helden» Priester und Mönche.

Ob in der Vergangenheit

oder in der Gegenwart spielend,

transportieren diese Werke

keineswegs nur «klerikale» Insider-

Geschichten, sondern setzen sich,

mehr oder weniger ausgeprägt,

mit höchst aktuellen Themen in

Kirche und Gesellschaft auseinander.

In seinem Beitrag versucht

Ambros Eichenberger einen «Tour

d'horizon» über einige einschlägige

Werke der letzten Jahre.

Wie das Theater und die Literatur

hat auch das Medium Film
immer wieder (seine) Bilder
vom höheren und niederen Klerus,

von Mönchen und Nonnen
einer breiten Öffentlichkeit
gegenüber zur Darstellung
gebracht. Erstaunlich ist, dass dieses

Thema, trotz Priestermangel
und zunehmender Entfremdung
zwischen kirchlichem und
modernem gesellschaftlichem
Leben, bis heute offensichtlich
nichts von seiner Aktualität
verloren hat. Wenn dabei eindeutig
eine Schlagseite zum Katholischen

hin festzustellen ist, mag
der Umstand mit den äusseren

Erscheinungsformen und dem
zeremoniellen Reichtum, auch
dem farblichen von
entsprechenden Kulthandlungen, zu
erklären sein. Daneben haben
gewisse Elemente der Lebensform,

vorab das Zölibatgesetz
und die Verpflichtung zur
Einhaltung des Beichtgeheimnisses,

allemal Stoff für pikante
Pfarrer-Geschichten abgegeben.

Gelegentlich schössen sie
derart massiv ins Kraut, dass
eine Tagung von kirchlichen
Fachstellen Ende der sechziger
Jahre sich dazu veranlasst
fühlte, diesen filmischen «Reizfiguren»

den «wirklichen Priester
und die wirkliche Nonne»
gegenüberzustellen (Akademie
Stuttgart-Hohenheim 1967).

Die Filmgeschichte hat aber
nicht nur derartige «Reizbilder»,
sondern auch eine ganze Reihe
von priesterlichen «Leitbildern»
vorzuweisen. Wer von uns älteren

Semestern könnte sich
beispielsweise nicht mehr an die
grossen, «klassischen» Priester-
Filme «The Fugitive» (1947) von
John Ford, «Monsieur Vincent»
(1947) von Maurice Cloche,
«Dieu a besoin des hommes»
(1950) von Jean Delannoy, «Le

Défroqué» (1954) von Léo Joan-
non und andere erinnern. Sie
hatten ihre beachtliche Breiten-
und Tiefenwirkung nicht nur
hervorragenden Schauspielern,
wie zum Beispiel Henry Fonda
oder Pierre Fresnay, zu verdanken,

sondern lebten auch von
den darzustellenden geistlichen
Sachverhalten und Inhalten her.
Am tiefsten wurden diese wohl
von Robert Bresson in seinem
«Le journal d'un curé de
campagne» (1951 nach dem
gleichnamigen Roman von Georges
Bernanos erfasst, denn die
Zeichnung der seelsorgerischen
«Karriere» des jungen Pfarrers
von Ambricourt macht etwas
von der inneren Geschichte mit
dem Anruf der Gnade und den
ihr widerstrebenden Anfechtungen

wahrnehmbar.

Wem diese von Zweifeln an
ihren menschlichen und
priesterlichen Zulänglichkeiten
gequälte Figur aber zu anspruchsvoll

und «introvertiert» vorkam,
der konnte beim extravertie rte n,
jovialen «Don Camillo» leichtere
Kost mit viel (zu viel?) klerikalem
Spass und entsprechenden
Unterhaltungswerten finden. Die
bekannte «Don Camillo»-Reihe
mit Fernandel (angeführt von
Julien Duviviers «Lepetit
monde de Don Camillo», 1952)
ist in den fünfziger Jahren derart
erfolgreich gewesen, dass der
Italowestern-Schauspieler
Terence Hill (eig. Mario Girotti)
noch 1983 eine Neuauflage
(«Don Camillo») produzierte.
Obschon er seinen populären
geistlichen Protagonisten be-
wusst «priesterlicher» anlegen
wollte, ist dieser der alte
dynamische Haudegen geblieben,
der diesmal womöglich noch
mehr mit den Fäusten und mit
den Füssen (Fussball) kämpft,
statt mit seinen geistigen und
geistlichen Gaben: «Keiner haut
wie Don Camillo!» fiel der
Werbung dazu ein. Aber die
abgegriffene Story erschöpfte sich in
Äusserlichkeiten, so dass sie
kaum mehr jemanden vom
Stuhl oder aus dem Schlaf zu
reissen vermochte.

Frischerund aktueller,
oftmals sogar burlesk, ist indessen
Nanni Moretti, ein Vertreter der
jüngeren italienischen
Regisseurgeneration, mit «La messa è

finita» (1985) an die Problematik
eines heutigen Priesterschicksals

herangegangen. Sein
sympathischer «Giulio» mit der
massgeschneiderten römischen
Soutane, vom Regisseur selber
gespielt, «haut» niemanden
mehr. Er wird vielmehr auf
tragikomische Weise - von zwei
säkularisierten Zeitgenossen -
selbst geschlagen beziehungsweise

in einen Brunnen
getaucht. Damit soll unter anderem

angedeutet werden, dass
und wie sich die Zeiten - auch

2



Die Einsamkeit des Priesters in
der Welt: Fernandel als Don Ca-
millo in «Le petit monde de Don
Camillo» von Julien Duvivier.

in Italien - geändert haben. Hilf-
und Wehrlosigkeit, Verunsicherungen

und Krisen, mehr innere
als äussere, kennzeichnen
allerdings nicht nur diesen jungen
Priester, sondern auch die
(städtische) Gegenwartsgesellschaft,

in der er lebt und die er
zu betreuen hat. Da diese aber
ganz gut auf seine Dienstleistungen

verzichten kann -
Eheschliessungen im kinderfreundlichen

Italien immer ausgenommen

-, fühlt er sich alleingelassen
und ergreift die Flucht.

Nicht in den Ehestand, wie viele
seiner ehemaligen Kursgenossen

der 68er Generation,
sondern irgendwohin in die Berge
oder auf das Land, wo die
Menschen den lieben Gott und seine
verunsicherten Knechte auch
heute noch nötig haben...

Das Spannungsfeld zwischen
gestern und heute, zwischen
vorkonziliarem und nachkonzi-
liarem Berufsbild des Seelsorgers

und Priesters, christlicher
und postchristlicher Moderne
(mit den latenten Fragen um
Zukunft und Zukunftsgestaltung
des Christentums) ist im Film
allerdings schon viel früher aufgegriffen

worden. Zum Beispiel
1973 mit «The Catholics», einer
amerikanischen Produktion von
Jack Gold, wobei die darin
geschilderten Verhältnisse eher an
die Auseinandersetzungen um
das schweizerische Ecône und
den französischen Bischof Le-
febvre erinnern. Denn im Mittelpunkt

des Geschehens steht
eine irische Abtei, die, mit dem
Abt an der Spitze, hartnäckig
auf der ausschliesslichen Zele-
bration der lateinischen Messe
beharrt.

Dialogfähiger und versöhnlicher

als diese irischen Mönche

bleibt der angepasste ältere und
jovialere Pfarrherrin «Mass
Appeal» (1984, ZOOM 9/85),
gespielt von Jack Lemmon, einem
jungen Nachwuchstheologen
gegenüber, der diesem bürgerlichen

Christentum, das es allen
recht machen will, erheblichen
Widerstand und
überdurchschnittlichen apostolischen Eifer
entgegenstellt. Obschon im
Gespräch der beiden amerikanischen

Geistlichen einige
konfliktträchtige aktuelle Fragen,
zum Beispiel um die Stellung
der Frau in der Kirche oder um
die Vertretbarkeit von homosexuellen

Priestern, angeschnitten
und dann wieder fallengelassen
werden, löst sich (fast) alles mit
Hilfe des amerikanischen
Bedürfnisses nach «happy
endings» harmonisch und genüsslich

in «christlicher» Minne auf.
Das ist beim englischen Film

«Lamb» (1985, ZOOM 21/86)
von Colin Gregg, der nach der

3



Vorlage des irischen Schriftstellers

Bernard MacLaverty
gedreht worden ist, ganz und gar
nicht der Fall. Denn dort endet
der Versuch des katholischen
Schulbruders Sebastian, der
einen kleinen, verstossenen
Internats-Schützling vor der Lieblosigkeit

der Welt «retten» will
(Anspielungen auf den Irland-
Konflikt sind erkennbar), mit
dem gewaltsamen Tod des
letzteren im Meer. Theologen werden

versucht sein, dieses
symbolträchtige Filmende als bitterböse

Ironisierung der christlichen

Taufe zu interpretieren, die
Gemeinschaft und neues Leben
verheisst, in Wirklichkeit aber
Isolation und Tod zur Folge hat.
Ein breiteres Publikum scheint
bereit zu sein (ebenso wie die
ökumenische Jury in Locarno,
die dem Werk ihren Preis verliehen

hat, «Lamb» trotz dieses
unbiblischen Endes als Parabel für
den guten - allerdings auch
etwas naiven - Flirten zu akzeptieren,

der für das eine Schäflein
die andern 99 aus «reiner» Liebe
verlässt. Die nähere Beschäftigung

mit dem Stoff, vor allem
mit der realen Begebenheit, die
dieser gut konstruierten
Filmgeschichte zugrunde liegt, macht
dann aber deutlich, dass -
wie der Name Sebastian
suggeriert-auch (homo-)erotische
Komponenten mit im Spiele
sind.

Lehrer in (franziskanischen)
Mönchskutten mit rigorosen
Moralvorstellungen und
entsprechenden (sadistischen) Dis-
ziplinierungstechniken zeigt
auch der amerikanische Film
«Catholic Boys» (1984, ZOOM
13/86) von Michael Dinner.
Sowohl die geistlichen Lehrer wie
die weltlichen Boys sind aber zu
derart klischeehaften Figuren
geronnen, dass eine ernsthafte
Auseinandersetzung, beispielsweise

über christliche
Erziehung, weder mit den einen noch
mit den anderen möglich wird
und in dieser mittelmässigen

College-Komödie wohl auch gar
nicht beabsichtigt ist.

«The Mission»\ion Roland
Joffé (1986, ZOOM 21/86) und
«Der Name der Rose» von Jean-
Jacques Annaud (1986, ZOOM
21/86) nach dem gleichnamigen
Roman von Umberto Eco sind
zwei europäische Super-Produktionen,

die eine ganze
Anzahl von negativen und positiven

geistlichen Gestalten (Mönche,

Priester, Kardinäle, Dominikaner

und Jesuiten) in den
Mittelpunkt stellen. Der historische
und geographische Kontext der
beiden schwelgerischen
Bildopern ist allerdings sehr
unterschiedlich. «The Mission»
rekonstruiert den «Jesuitenstaat»
im Paraguay des 18. Jahrhunderts,

und der «Klosterkrimi»
von Annaud eine Benediktinerabtei

aus dem 14. Jahrhundert,

Die Autorität (lan Bannen, links)
und der Schulbruder (Liam
Neeson): aus «Lamb» von
Colin Gregg.

dem «Flerbstdes Mittelalters»,
im Appenin, mit ihrer von
Geheimnissen und Tabus belegten
Bibliothek.

Trotz dieses unterschiedlichen

Kontextes sind den beiden
erfolgreichen Publikumsfilmen
nicht nur die sagenhaften
finanziellen Aufwendungen gemein
(der eine hat 23 Millionen Dollar
gekostet und der andere nicht
viel weniger), sondern auch
gewisse geschichtsphilosophische
oder gar theologische Ambitionen

mit Gegenwartsbezug.
Diese werden vorwiegend
durch die auftretenden Ordensleute

und Prälaten verkörpert,
deren individuelles,
schicksalsanalytisches, priesterliches oder



seelsorgerisches Profil zugunsten

ihrer ideologischen
Repräsentationsfunktion demnach in
den Hintergrund zu treten hat.

So kämpft der englische
Mönch William von Baskerville
in Ecos Klosterkrimi nicht nur
«im Namen der Rose», sondern
vor allem im Namen der
Vernunft für Aufklärung (auch in
der Theologie), gegen das
finstere (allzu finster gezeichnete?)
(Film-)Mittelalter mit seinem
Aberglauben, seinen Ideologien,

seiner Inquisition, seinen
Ketzerjägern und brennenden
Scheiterhaufen. Daneben regen
sich - sogar im Film, nicht nur
im Buch - aber auch jene neuen
(franziskanischen) Gruppen und
Kräfte, die mit dem Armutsideal
des Evangeliums und mit der
Suche nach der Wahrheit radikal

ernst machen möchten und

gegen den Reichtum der Kirche
ins Feld und noch mehr, als
«Bettelmönche», in die damals
aufstrebenden Städte ziehen.

Die Möglichkeit einer grossen
geistesgeschichtlichen Wende
in der Kolonial- und Kirchenpolitik

Lateinamerika gegenüber
signalisiert auch «The Mission»
mit der Inszenierung jenes «heiligen

Experiments» an der
Grenze von Paraguay, Argentinien

und Brasilien, das man
auch aus dem gleichnamigen
Stück von Fritz Hochwälder
kennt.

Aber die Emanzipationsprozesse

von den bösen staatlichen
und kirchlichen Mächten Spanien

und Portugal scheitern in
beiden Fällen, in den Filmen
und in der Realität. Denn das
weltliche Schwert ist auch hier
schlagkräftiger als das geistliche,

d. h. als die Stimme jener
Ordensleute, die dem Evangelium

und der Moral Geltung
verschaffen möchten.

So überlebt Pater Gabriel
(Jeremy Irons), der als Befreiungstheologe

avant la lettre konsequent

Partei für die Armen
ergreift, das blutige Massaker an

den Guarani-Indios nicht. Und
«Rom» ist durch seinen
Kardinal-Legaten Altamirano (Ray
McAnally) der machtpolitischen
Interessen Spaniens und Portugals

wegen sogar bereit, die
Existenz des Jesuiten-Ordens
(vorübergehend) aufs Spiel zu
setzen. Nachdenklich wirkt dann
allerdings die Schlussbemerkung

des Kardinals, als er -
offensichtlich aus Einsicht und
nicht aus Zynismus - den Tod
von Gabriel als «Leben» und
sein eigenes Überleben als
«Tod» qualifiziert. Denn damit
wird wenigstens am Ende etwas
von jener Umkehrung aller
Werte angedeutet, die dem
priesterlichen und damit dem
christlichen Geheimnis von Tod
und Auferstehung mit der Wei-
zenkorn-Parabel aus dem
Evangelium noch irgendwie
nahekommt.

Von einem nicht näher
bezeichneten (Kurien-)Kardinal,
der am Ende seines Lebens
nicht nur in seine Heimat
Spanien, sondern auch zu Gott
zurückkehren will, handelt «Padre
Nuestro» (1984, ZOOM 6/86)
von Francisco Regueiro. Beides
scheint dem hohen Prälaten zu
guter Letzt, nach etlichen
Rückschlägen, mehroderwenigerzu
gelingen. Aber die Schluss-Ab-
solution, obwohl vom Papst
persönlich erteilt, täuscht nicht
darüber hinweg, dass Regueiros
tragikomische Satire sich jener
antiklerikalen spanischen Tradition

aus der Franco-Zeit
verpflichtet fühlt, die jeder kirchlichen

Institution und deren
Vertretern ipso facto den Krieg
erklärt. Das haben seine Vorgänger,

man denke etwa an den
grossen Bunuel, allerdings auf
überzeugendere, hintergründigere

und originellere Weise
getan. «Padre Nuestro» bleibt hinter

diesen «Vorbildern» weit
zurück.

Zurückbleiben werden die
Aussagen und Tendenzen vieler
dieser Filme auch hinter den

Vorstellungen und Erwartungen,
die «Insider» bisweilen an sie
heranzutragen pflegen, vor
allem solche, die von ihnen eine
Bestätigung oder eine Breitenwirkung

ihrer eigenen Posi-
tion(en) erwarten. Solche
Selbstdarstellungswünsche
werden «Konsumfilme» kaum je
erfüllen können, weil sie häufig
ganz andere Absichten verfolgen

als zur Pastoral der geistlichen

Berufe einen Beitrag zu
leisten. Aber auch eine (tendenziöse)

Perspektive von aussen
kann für jene von «innen» von
Interesse sein, weil sie aufzeigt,
was Zeitgenossen nicht nur von
Priestern und Pfarrern, sondern
auch vom Glauben, von der
Kirche und von den Christen
halten.

Wie unterschiedlich diese
«Haltungen» von Kontinent zu
Kontinent heute sein können,
verdeutlicht sich an den neuen
und neuesten - dokumentarisch
ausgerichteten - Priesterbildern,
die aus Lateinamerika zu uns
Europäern herüberkommen und
wegen ihrem (Lebens-)Zeugnis
für Gerechtigkeit, Freiheit und
Menschenwürde (säkularisierte
Namen für Gott?) sogar hier,
auch bei antiklerikalen Nicht-
mehr-Christen und «wohlwollenden

Aussenseitern»
Betroffenheit auslösen.

Mehr als alles andere sind
vielleicht diese Filmporträts von
gewaltsam getöteten Priester-
Gestalten wie Erzbischof
Romero (El Salvador), Frei Tito
(Brasilien), Luis Espinal
(Bolivien), Bischof Anghelelli (Argentinien)

oder(noch)lebenden
«Propheten» wie Dom Helder
Camara und Pedro Casaldaliga
(Brasilien), Ernesto Cardenal
(Nicaragua), Leonidas Proaho
(Ecuador) Einladungen, allfällig
festgefahrene und oftmals ein
bisschen antiquitiert wirkende
Berufsbilder von Priestern und
Pfarrern von den gängigen
Klischeevorstellungen zu
befreien.

5


	Von Don Camillo zu Frei

