
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 22

Rubrik: Medien aktuell

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Meier

Unversöhntes

Requiem

Unter dem Titel «Herr, gib

ihnen die ewige Ruhe nicht» hat

das Fernsehen DRS eine

musikalisch-literarische Meditation

gestaltet, die an den im Vorjahr

ausgestrahlten Passionsgottesdienst

mit Dorothee Solle

anknüpft. Am Toten- oder

Ewigkeitssonntag spricht Wolfgang

Hildesheimer zum «Reguiem» von

Wolfgang Amadeus Mozart. Die

alte Tradition der Totenmesse und

Mozarts Musik werden zum An-

lass, von heute aus nach Gerechtigkeit

und Gnade zu fragen,

religiöse Ansprüche und Angebote

unter die Lupe zu nehmen. Die

Regie (Adrian Marthaler) basiert

auf einem formal durchgearbeiteten

Konzept und verlangt eine

aufwendige Produktionsweise.

Gottesdienst, Konzert, Autorenlesung

- die Requiem-Sendung
hat von allem etwas. Es handelt
sich eigentlich um eine originale
Form, jedenfalls um ein Fern-
se/)-Ereignis: Es findet für das
Fernsehen statt, bekommt seine
endgültige Gestalt durch ein
mehrschichtiges Aufzeich-
nungsprozedere und eine
komplizierte technische Nachbearbeitung

und wird dann erst, was

es sein will, nämlich Bestandteil
verschiedener Fernsehprogramme.

Dies ist zumindest für
einen Gottesdienst (und
aufgrund des Programmplatzes der
Erstausstrahlung und der
Genese ist diese Sendung ein
Gottesdienst) ganz und gar
ungewöhnlich. Die im Fernsehen
übertragenen Gottesdienste
sind sonst stets kirchliche Ereignisse,

bei denen es die Veranstalter

manchmal sogar be-
wusst vermeiden, ans Medium
irgendwelche Zugeständnisse
zu machen.

Wie schon vor anderthalb
Jahren beim Passionsgottesdienst

«Wer hat dich so
geschlagen» kam der Anstoss von
der Musik her. Damals hatte
sich das von Armin Brunner
geleitete Ressort Musik auf die
«Johannespassion» von Johann
Sebastian Bach so tief eingelassen,

dass der Gedanke an einen
Gottesdienst mit diesem Werk
fast von selbst entstand. Armin
Brunner kam mit Erwin Koller
(Ressortleiter Gesellschaft und
Religion) und mir ins Gespräch.
Das Ergebnis bewegte dann die
Presse (vgl. ZOOM 10/85,
S. 18 ff.), aber offenbar auch
Zuschauer und Mitwirkende. Daher

der erneute Impuls, Musik
zum Anlass eines gottesdienstlichen

Geschehens zu nehmen,
Kunst von heutiger Welterfahrung

her anzuhören, zugleich
aber auch das kirchliche Ritual
mit einem Werk zu konfrontieren,

das sich durch seine
Grösse der vereinnahmenden
Mütterlichkeit des Kirchenraums
widersetzt. Bei Mozarts
«Requiem» ist diese unnahbare
Eigenheit des Werks deutlicher
als bei Bachs Passionen, die
ungleich enger mit ihrem liturgischen

Stoff und Ort verbunden
sind. Mit Mozart tut die Kunst
einen grossen Schritt zu jenem
autonomen Kulturbereich, in
dem wir sie heute zu sehen
gewohnt sind. Das «Requiem» im
Gottesdienst schafft ein Span¬

nungsfeld. Es lässt einem Sprecher

oder einer Sprecherin den
Freiraum, ausgehend von einem
alten Text, von den heute
massgebenden letzten Dingen zu
reden. Die Höhe der Anforderung
freilich ist mit der Grösse der
Mozartschen Musik gesetzt.

Das «Requiem in d-moll»
(KV 626) ist bekanntlich ein von
anderer Hand ergänztes
Fragment. Es wurde von einem Grafen

Walsegg anonym bei Mozart

in Auftrag gegeben, um es
als eigenes Werk ausgeben zu
können - damals ein in jenen
Kreisen nicht unübliches
Verfahren. Mozart starb über der
Arbeit. Die Witwe Constanze
beauftragte Franz Xaver Süss-

mayr, einen Schüler Mozarts,
mit der Fertigstellung der
Komposition. Für die Teile Requiem,
Kyrie, Dies irae, Recordare,
Confutatis, Lacrimosa hat Mozart

die Partitur ganz oder
teilweise ausgeführt.

Es war rasch klar, dass für die
«Requiem»-Sendung nur die
echten Mozartstücke aufgeführt
werden sollten. Dafür gab es
den praktischen Grund der
zeitlichen Beschränkung, der sich
mit dem faszinierenden Gedanken

verband, den Fragmentcharakter

von Mozarts letztem Werk
hervorzuheben und gewisser-
massen zum Formalprinzip des

ganzen Projekts zu machen.

Die Vorstellungen von der
«Requiem»-Sendung kristallisierten

sich von solchen
Überlegungen her allmählich zu einem
Konzept. Zu Erwin Koller, Armin
Brunner und mir kam schon
sehr früh der Regisseur Adrian
Marthaler hinzu. Dieses Team
beschäftigte sich mehr als ein
Jahr mit dem «Requiem», fand
Schritt für Schritt die Konkretionen

und schälte eine Form
heraus, die mit rigoroser Beschränkung

der Gestaltungselemente
einen eher spröden Eindruck
hervorruft.

27



Die wichtigste Entscheidung
war die Wahl des Autors oder
der Autorin. Irgendwann war es
klar geworden, dass Wolfgang
Hildesheimer unsere
Wunschbesetzung sei. Hildesheimer hat
mit seiner grossen Monografie
das Mozartbild unserer Zeit neu
geprägt. Als Bühnenautor bringt
er die Erfahrung der Inszenierung

von Sprache mit. Er hat
sich einen Namen gemacht als
Meister des Details, der Recherche,

der eindringlichen
Beobachtung und Deutung, der Montage

präzis gearbeiteter Teile zu
raffinierten Kompositionen. Nun
aber hiess es von eben diesem
Wolfgang Hildesheimer, er hülle
sich in seiner Wahlheimat
Poschiavo in Schweigen, wolle
nichts mehr veröffentlichen aus
Mangel an Zutrauen in die
Zukunft dieses Planeten oder
wenigstens seiner menschlichen
Bewohner. Diese Hinweise waren

wenig ermutigend, was die
Chancen einer Zusage betraf.
Gleichzeitig aber deuteten sie
für uns an, dass eigentlich
gerade wegen dieser abgründigen
Skepsis Wolfgang Hildesheimer
und niemand anderer zum
«Requiem» sprechen sollte.

Der schrankenlose Konsumismus,

der unsere Existenzgrundlagen

bedroht, hat auch den
Musikbetrieb im Griff. In der Art,
wie wir uns dem «Requiem»
annähern wollten, sahen wir auch
einen bewussten Einspruch
gegen den industriellen Musikverbrauch.

Armin Brunner schrieb
im ersten Brief an Hildesheimer
vor genau einem Jahr: «Mich
entsetzt weniger die Tatsache,

dass die Musik der Vergangenheit

millionenfach unter die
Leute kommt (für die
Distributionsapparatur unserer Tage ist

Wolfgang Hildesheimer trägt
Gedanken über Leben und Tod -
und über Mozart vor, anlässlich
einer Fernseh-Inszenierung des
«Requiems» von W. A. Mozart in
der Klosterkirche Königsfelden.

das auch keine Leistung), mich
verstimmt vielmehr, dass den
ahnungslosen Käufern
vorgegaukelt wird, dass solche Musik
ohne den geringsten
Energieaufwand erlebbar sei. Der
kumpelhafte Umgang mit dem
Genie, die modische (Heroenentzauberung)

und (Entmythologi-
sierungswelle> gehen mir auf
die Nerven, und ich hoffe, nicht
nur mir.

Warum ich Ihnen das erzähle?
-Weil ich meine, dass es in den
Zeiten der Bedrängnis und der
Not immer auch das Asyl gab.
Wäre es nicht auch denkbar,
Mozart ein Asyl zu gewähren,
und sei es nur in der Form einer
symbolischen Handlung?»

Brunnerführt den Gedanken
weiter: «Zur Tradition z. B. der
protestantischen Kirchen gehört

es, dass sie Flüchtlingen und
Bedrängten, die keineswegs in
der kirchlichen Hierarchie zu
stehen haben, ihre Kanzel zur
Verfügung stellt. - Wie wäre es
denn, wenn wir für einmal den
kirchlichen Raum für Mozarts
(Requiem» nicht deshalb aufsuchen,

weil wir die lange und
angenehme Nachhallzeit schätzen,
weil wir eine ideale Verbindung
von Musik und Architektur
anstreben; wie wäre es, wenn wir
das grosse Werk für einmal
nicht als Demonstrationsobjekt
für philologischen Ergänzungseifer

oder für darmsaitenbezogene

Violinen verwendeten?
Könnte dann eine solche
Aufführung des (Requiems) nicht
zur Metapher werden, wenn wir
an den Stellen, wo die Liturgie
die Lesung, die Predigt oder

28



den Segen vorsieht, einmal auf
Gottes Wort verzichten und
andere Gedanken, sterblichere, zu
Tod und Sterben, zu Leben und
Überleben und vielleicht sogar
über Mozart äusserten? Über
Mozart in unserer chromstahlfunkelnden

Welt, die im Begriff
ist, die Reizvokabel Amadeus
bis zum Geht-nicht-mehr
auszupressen - Es mag Sie schok-
kieren, dass ich die Kirche als
Asylraum sehe und eine Form
vorschlage, die der Liturgie
verwandt ist. Ich muss bekennen,
dass ich nichts Gewichtigeres
kenne als die Kirche, die
Andersdenkenden und
Andersgläubigen ihre Pforte öffnet.»

Hildesheimer sagte zu. Bald
begann er, mit grosser
Gründlichkeit die Liturgie des
«Requiems» zu studieren. Er ver¬

langte kirchengeschichtliche
Aufschlüsse, stellte präzise
theologische Fragen und legte
eine Sammlung zahlloser Zettelchen

mit ersten Textentwürfen
an. Am 24. März 1986 schrieb er
während eines Kuraufenthaltes:

«Natürlich habe ich in G. viel
über das <Requiem>-Projekt
nachgedacht, sofern es das
schmerzende Knie und die thermale

Ermüdung zuliessen, und
ich hoffe sehr, dass meine
temporären Zweifel an der
Durchführbarkeit das Resultat dieser
beiden zusammenwirkenden
Übel war. Noch weiss ich nämlich

nicht, was ich sagen soll.
Denn inhaltlich und damit auch
sprachlich und damit auch textlich

fordert beinah jede Zeile
meinen Widerspruch heraus »

Der Widerspruch gegen das

überlieferte Formular der
Totenmesse ist nicht nur bei einem
agnostischen Juden (wie
Hildesheimer sich gelegentlich
bezeichnet) begreiflich. Auch ein
glaubender Zeitgenosse muss
sich in diesem Text verheddern.
Zu deutlich ist hier die religiöse
Prozedur ein unter Umständen
billiges Mittel zur Stabilisierung
angegriffener Harmonie.
Irdisches Unrecht wird in himmlischer

Gerechtigkeit aufgehoben,

und die schrecklichen
Strafdrohungen im «Dies irae»
erweisen sich im Zusammenhang

der rituell verbürgten
Gnadengarantie als finstere
Pädagogik. Das «Dies irae» wurde
übrigens von der römischen
Kirche aus dem offiziellen
Messformular ersatzlos gestrichen:
zwar erst 1970, aber immerhin.

29



Die apokalyptische Gerichtssprache

dieser Liturgie hat ihre
Wurzeln in der biblischen
Überlieferung. Sie hat ursprünglich
durchaus nicht klerikalen
Interessen gedient, sondern war
Ausdruck der Krise des
Menschen und seines Handelns
angesichts einer geglaubten
Gerechtigkeit jenseits seiner
Möglichkeiten. Dieser Glaube, auf
Gnade angewiesen zu sein,
konnte immer wieder in eine
profitable Verwaltung von
Gnadenmitteln umgesetzt werden,
sei es auf handgreifliche Weise
(Stichwort Ablasshandel) oder
auf subtilere Art, etwa in der
protestantischen Form der
innerweltlichen Askese, des
religiös überhöhten Pflichtgefühls
und der unerfüllbaren
Gewissensanforderungen.

Hildesheimer widerspricht.
Wohlgemerkt, er wendet sich
nicht ab. Er fordert zum Streit
um die Wahrheit heraus. Es

geht um Gott und das Böse,
oder konkreter um Gott und die
Bösen. Wie ist der Glaube an
den gerechten Gott zu verbinden

mit der Realität des bösen
Tuns von Menschen? Hildesheimer

lässt sich nicht auf die
nivellierende Auskunft ein.
es seien halt alle sündig. Er

will die Unterschiede festhalten:
Da sind Opfer, dort Täter.
Diese Unterscheidung (Krisis)
ist nicht belanglos und soll auch
nicht religiös verwischt werden.

Hildesheimer fragt, ob
denn die Bitte «Requiem in
aeterna dona eis - Gib ihnen die
ewige Ruhe» wirklich auch den
Übeltätern gelte. In seinen

Armin Brunner, musikalischer
Leiter des Projekts.

«Requiem»-Texten hört sich das
so an:

«Sollen denn alle diese der
ewigen Ruhe teilhaftig und damit

den Gerechten gleichgestellt

werden? Lass dies kein
Requiem für sie sein, Herr!
Nicht für die skrupellosen
Schänder, die Verseucher der
Ebenen, Verplaner der Gebirge,
Verunreiniger der Gewässer,
Verpester der Sphären! Nicht für
jene, die uns ewige Verlierer
manipulieren und berauben,
nicht für diese Verächter, die
Nutzbarmacherund Rationalisierer,

die unter dem Deckmantel
der Erschliessung unsere

Welt mit Umsicht und System
zunichte machen. Herr, kein
Requiem für sie!»

Und nach dem «Dies irae»:
«Aber wann soll er denn kommen,

jener Tag des Zornes, den
ihr mit Recht fürchtet und
besingt und durch euren Gesang
zu bannen hofft? Der Tag der
letzten, furchtbaren Abrechnung,

der die Welt in Asche
verwandeln soll? Wird er jemals
kommen? Und wenn er kommt,
kommt er nicht zu spät? Die
Schandtäter und die Sünder an
dieser Erde rechnen doch
damit, dass dieserTag niemals
kommt. Und es steht zu
befürchten, dass ihre Rechnung
aufgeht, sie ist ja immer
aufgegangen.» - Der Schluss dieses
Textteils heisst: «Wäre ich gläubig,

wollte ich den Herrn anrufen:

Lass sie an deiner Gnade
nicht teilhaben! Bestrafe sie,
bevor das Ende der Menschheit
auf der Erde kommt, das sie
vorbereitet haben. Denn an
diesem Tag werden die Gerechten
mit ihnen zugrundegehen, die
Unschuldigen. Gib ein Zeichen,
Herr - so würde ich sagen, wäre
ich gläubig -, dass du diesen
Dies irae wirklich kommen lässt.
Wir wollen Zeugen sein - so
würde ich sagen - wie du den

30



Unterschied zwischen gut und
böse machst.»

Wenn ich gläubig wäre -
diese Wendung bezeugt nicht
nur Hildesheimers Unglauben,
sondern auch die Skepsis, die
er seinem Unglauben gegenüber

hat. Von diesem ungesicherten

Ort aus unternimmt er
es, Fragen zu stellen, auf die er
sich keine Antworten erhofft. So

zu fragen, verlangt ihm alles ab
an existentieller Wahrhaftigkeit.
Man kann es diesen Texten zum
«Requiem» anmerken, dass es
etwas kostet, so zu reden. Deshalb

ist auch die Forderung des
Autors an die Glaubenden vo-
lauf legitimiert, wenn er von den
Betern unbedingte Wahrhaftigkeit

verlangt. Der Sprecher in

diesem «Requiem» ist kein
distanzierter Skeptiker. Da spricht
vielmehr einer, der auf seinem
Unglauben in einer Weise
insistiert, die den Kern des Glaubens

erfassen und sich davon

«Herr, gib ihnen die ewige
Ruhe nicht»

Gedanken über Leben und Tod -
und über Mozart

Musik:
W. A. Mozart, «Requiem» KV 626
(Fragment)

Text:
Wolfgang Hildesheimer

Solisten:
Kathleen Cassello, Sopran
Kathleen Kuhlmann, Alt
Thomas Thomaschke, Bass
Zeger Vandersteene, Tenor
Chor und Orchester des
Fernsehens DRS;

Leitung:
Armin Brunner

Sprecher:
Wolfgang Hildesheimer

Regie:
Adrian Marthaler

Erstausstrahlung am Sonntag,
23. November 1986,10 Uhr im
Fernsehen DRS (ARD am
gleichen Tag um 9 Uhr); Zweitausstrahlung

am Sonntag, 7.
Dezember 1986, ca. 23 Uhr (DRS)

wieder in Frage stellen lassen
will. So nähert sich Hildesheimer

dem engagierten Skeptizismus

der Weisheitsliteratur
(Prediger Salomo) und dem prophetischen

Pathos des Alten
Testaments, das der Unwahrhaftig-
keit zu Leibe rückt.

Die «Requiem»-Sendung ist
in der Klosterkirche Königsfel-
den in Windisch aufgezeichnet
worden. Königsfelden ist ein
Kunstdenkmal und wird nicht
als Kirche benützt-ein
Museum. Was den Ort einmal zur
Kirche gemacht hat, ist versteinert;

nun wurde es zwar sorgsam

restauriert, aber nicht zum
Leben erweckt. Trotz luxuriöser
Konservierung ein Ort des
Vergehens, des Untergangs, und
gerade deswegen ein Raum,
der vielleicht mitschwingt, wenn
dem toten Text des «Requiems»
Mozarts Musik Leben einhaucht
und Hildesheimers Worte
diesem Leben eine menschliche,
dem Toten widerstehende Sprache

verleihen.

Der Verfasser ist als Evangelischer
Fernsehbeauftragter für die Produktion

von Gottesdienstübertragungen
mitverantwortlich und hat im Rahmen

dieser Aufgabe für die
Requiem-Sendung mitgearbeitet.

KURZ NOTIERT

Radio DRS:
Es quadrosaust im Haus

ssc. Konventionelle abendländische

Musik ist eine Raum-Musik,
d. h. sie ist für die Aufführung

im Raum (Konzertsaal,
Kammermusiksaal, Kirche)
komponiert. Diesen Anspruch der
Musik hat Tonmeister Jürg
Jecklin, Radio Studio Basel,
wahrgenommen und,hat eine
neue Quadrophonieaufnahmetechnik

entwickelt: Diese setzt
sich aus zwei Stereoaufnahmen

zusammen, nämlich aus einer
Abbildungsaufnahme, wie sie
uns heute ins Haus geliefert
wird, und aus einer Umge-
bungs- und Raumaufnahme, die
etwa einer Kunstkopfaufnahme
entspricht. Zur Übermittlung
und zum Empfang der Signale
sind also vier Kanäle nötig, die
bislang durch zwei DRS-Sender

- jeweils DRS2undDRS1 oder
DRS 3 je nach Musikgenre -
gestellt wurden.

Ob sich das neue Quadro
durchsetzt und wann es
gegebenenfalls dazu kommen wird,
bleibt abzuwarten. Dass es
revolutionär ist, muss mit eigenen
Lauschern gehört werden; so ab
Blatt glaubt es sowieso keiner.
Alles weitere ist ausführlich
dargestellt im Taschenbuch «Mono
- Stereo - Quadro», herausgegeben

von Radio DRS, Friedrich
Reinhart Verlag. Basel 1986.
ISBN 3-7245-0592-2. Zum
Selbstkostenpreis von 12 Franken.

UNDA-Radio-Preis 1987

Die nationalen katholischen
Vereinigungen für Radio und
Fernsehen (UNDA) aus Österreich,

der Bundesrepublik
Deutschland sowie der Schweiz
laden Autoren von
Rundfunksendungen zum Wettbewerb
um den UNDA-Radio-Preis 1987
ein. Zum Wettbewerb zugelassen

sind Produktionen, die
Aspekte des Themas «Frieden
stiften» behandeln und vom
1. Juni 1985 bis zum 1 Juni 1987
in deutschsprachigen
Hörfunkprogrammen ausgestrahlt worden

sind. Interessenten richten
ihre Einsendungen vor dem
Uuli 1987 an: UNDA-Schweiz,
Arbeitsstelle für Radio und
Fernsehen, Bederstrasse 76,
8002 Zürich, (01 20201 31, wo
auch das Informationsblatt über
die genauen Wettbewerbsbedingungen

bezogen werden
kann.

31


	Medien aktuell

