
Zeitschrift: Zoom : Zeitschrift für Film

Herausgeber: Katholischer Mediendienst ; Evangelischer Mediendienst

Band: 38 (1986)

Heft: 14

Artikel: Suche nach der persönlichen Wahrheit

Autor: Gisler, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-931357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-931357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stimmen der Voreingenommenheit,
Stille machen, ein vollkommenes

Echo sein...»
Der Film «Welche Bilder...»

hat versucht, in dieser Art
vorzugehen, diesen Weg als Hauptsache

zu sehen. Beim Filmen
der Kinder zeigte sich von
selbst, dass jede Absicht, jeder
zielstrebige Gedanke an ein
Resultat nur von diesem entfernte.
Man musste die Filmerei fast
vergessen, echt teilnehmen
oder mit sich selbst beschäftigt
sein und dann quasi aus der
Situation heraustreten und sie

spontan einfangen. Einmal
geschah eine ganze Woche nichts,
aber am letzten Tag stimmte
plötzlich alles, und das Material
von diesem einen Tag bildet
jetzt fast die Hälfte des Films.
Ich will jetzt nicht diese spezifische

filmische Methode sozusagen

zur Zen-Filmerei hochstilisieren

- sie ist ja auch rein
organisatorisch für einen Spielfilm
völlig unmöglich -, und Fredi
Murers Film überzeugt uns,
dass es auch anders geht,
emotionell ganz dicht und nah zu
einer Sache zu kommen. Ich
möchte vielmehr grundsätzlich
zeigen - auch als Ermutigung -,
dass ich mit selbstgewählten
Beschränkungen andere Qualitäten

zu finden versuche, die in

den üblichen Arbeitsbedingungen
sich überhaupt nicht mehr

einstellen können.
Ich propagiere ganz bewusst

eine gewisse Unprofessionalität.
Sie entspricht mir auch als

Nachkommen der Jäger- und
Beerenpflücker-Zeit, derweni-
ger einen geistig erarbeiteten
Entwurf realisieren will, sondern
auf seinem Weg mit spontaner
Sensibilität Dinge wahrnimmt
und sie erst in der Montage in

eine überhöhte Form zu bringen
versteht. Die phänomenalen
Spielereien im neuen Film
erforderten eine Struktur, die nicht
an einen Handlungsablauf
gebunden ist, sondern sich mehr
assoziativ aufbaut. Erstaunli-

cherweise zeigte sich, dass
diese Assoziationen, genau wie
ein konventionelles Erzählgerüst,

nach kurzer Zeit eine
eigene Gesetzmässigkeit entwik-
kelten, nach denen sich die
Montage fast selbständig
verdichtete. Natürlich ist eine
solche, sagen wir «poetische»
Filmsprache verletzlicher, denn
sie kann nurvon wenigen
Zuschauern nachvollzogen werden.

Jedenfalls hat der Film in

seinen wenigen bisherigen
Vorführungen die Besucher immer
sehr stark polarisiert in solche,
welche das scheinbar Harmlose
nicht ertragen konnten, und
solche, die sehr stark in Erinnerungen,

Verinnerlichungen, in ihre
Erlebnisintensität als Kind
zurückversetzt worden sind. Ich
hoffe, sie gehören zu den letzteren.

Diese werden ja die ersten
sein. Aber vielleicht kommt es
darauf auch nicht an.

Zum Schluss möchte ich
noch sagen, dass ich meine Co-
Autorin Ursula L-M nur deshalb
bis jetzt nicht erwähnt habe,
weil meine Ausführungen doch
sehr persönlich sind. Es stammt
aber nicht nur die ursprüngliche
Idee für diesen Film von ihr,
sondern sie hat die eigentliche
Regie dadurch geleistet, dass
sie in intensiver Arbeit ein Umfeld

des Wohlseins, der Heiterkeit,

aber auch der Konzentration

für die Kinder geschaffen
hat, was diese Bilder überhaupt
erst möglich werden liess.

Marcel Gisler

Suche nach der

persönlichen
Wahrheit

Seit Jahren beginnt die
Fernsehberichterstattung über das
Filmfestival in Cannes mit
demselben Panoramaschwenk
übers Wasser zur Sicht auf den
Strand und die Hügelketten im
Hintergrund. Seit Jahren folgt
darauf dieselbe Einstellung aufs
Carlton, seit Jahren spricht der
Kommentator denselben
Kommentar dazu. Ein Hinweis
«Siehe letztes Jahr» würde der
Sache in der gleichen Weise
dienen und wäre zudem ehrlicher.

Medienmonotonie.
Dass die Zeitungen nach

Tschernobyl dem eigenständigen
Denken des Bürgers in

Sachen Kernkraft mehr Gewicht
und Daseinsberechtigung
beimessen, das ist an und für sich
eine feine Sache. Wenn sie uns
aber gleichzeitig weismachen
wollen, dass die Teilnahme
untadeliger Bürger am aktiven
Widerstand ein nie dagewesenes
Novum nach der russischen
Panne darstelle, dann ist das
eine Verfälschung der Tatsachen.

Es wird der Eindruck
erweckt, als wäre die
Auseinandersetzung um die Kernkraft bis
anhin lediglich eine
Auseinandersetzung zwischen Regierung
und Kriminellen gewesen. Von
der Landbevölkerung, den
Weinbauern, den Müttern, die
sich schon in den siebziger Jahren

in allen Landstrichen
Deutschlands massiv gegen
AKWs aufgelehnt haben, spricht
niemand. Die Medien wollen
uns also glauben machen,
etwas habe sich verändert in der
Welt, in Wahrheit aber hat sich
lediglich in den Medien etwas
verändert: nämlich ihr Kurs.
Macht der Medien.

Das Satelliten-TV, die Video-

8



clips, das amerikanische Kino,
Denver und Dallas - sie alle
wollen uns täglich aufs neue
beweisen: Der Däne liebt und
hasst das Gleiche wie der Italiener,

was der Ami mag, das
muss dem Europäer ebenso
bekommen. Edin- und Johannesburg.

Ich finde, es muss mal gesagt
sein: Der europäische Magen
ist für den Macdo nicht
geschaffen. In einer Zeit der
Gleichmacherei, in welcher alles
Ursprüngliche über Nacht als
längst bekannt geglättet ist und
alles Erkämpfte handlich wird,
ist es wichtiger denn je, persönlich

und subjektiv zu sein, beim
Filmemachen ins Allerprivateste
vorzudringen. Dies ist womög¬

lich der einzige Bereich, der sich
nicht vereinnahmen und auf
Gleichnamiges nivellieren lässt.
Gerade das nicht Einzuordnende,

das nicht Festlegbare,
das Einmalige, interessiert
mich, das, worüber schwierig zu
sprechen ist; Filme, die man
sehen muss, um sie gesehen zu
haben; Filme, denen mit einer
Nacherzählung nicht beizukommen

ist.

Man muss die Nahaufnahme
von Anna Karina in Godards
«Pierrot le fou» gesehen haben,
um Godards Liebe zu ihr zu
verstehen, um überhaupt zu verstehen,

was reine Liebe sein kann.
Godard hatte in dieser Einstellung

nicht die Absicht, eine
exemplarische Liebe zu zeigen,

Marcel Gisler

1960 in Altstätten (SG) geboren.
1975-79 Wirtschaftsgymnasium
Heerbrugg. 1979-81 Arbeit als
freier Fotograf, Experimente mit
Super-8. Ab 1981 Studium der
Ethnologie und Philosophie in
Berlin. 1982-L84 Experimente mit
Video, verschiedene Drehbucharbeiten

sowie ein Filmversuch.
Film Tagediebe (1985).

sondern ganz einfach seine
eigene. Und jeder ist imstande,
diese Liebe zu sehen, ohne
dass er das Bild der Karina als
zu entschlüsselnder Code zu
verstehen hätte. Die Nahaufnahme

von Anna Karina ist sehr
persönlich und privat. Es ist
doch ein spannender Tatbestand,

dass gerade derjenige,
der gar nicht beispielhaft sein
wollte, im Endeffekt mehr über
das Wesen der Dinge aussagt,
als manch anderer, der in
Gleichnissen mit aller Kraft um
deren Ausdruck gerungen hat.
Ich hasse Gleichnisse.

Der tschechische Schriftsteller
Milan Kundera erzählt im

«Buch der lächerlichen Liebe»
kleine mustergültige Geschichtchen

über die Schwierigkeiten
der Liebe zwischen Mann und
Frau, amüsante Evokationen
des Alltags, in denen Kundera
den Gefühlshaushalt seiner
Figuren mit viel Witz und Feingespür

analysiert. Nach der Lektüre

jedoch bleibt die
Musterhaftigkeit der Erzählungen als
saurer Nachgeschmack zurück.
Ich finde mich bemüht darum,
mich selber in den Geschichten
wiederzufinden, vom Beispiel
aufs Allgemeingültige, auf mich
zu schliessen. Das wäre an und
für sich keine schlechte Sache.
Kunderas Erzählungen jedoch
gefallen sich in ihrer Didaktik, in

jeder Zeile steckt auch die
Aufforderung: Nun lerne daraus!
Dadurch, dass sich Kundera von
seinen Figuren distanziert,
distanziert er auch den Leser von

9



ihnen. Immer sind jene
durchschaut. Ich vermisse den Autor,
der persönlich wird.

In Godards besten Filmen
verstehe ich, ohne mir darüber
nach jeder Szene Rechenschaft
ablegen zu müssen, weil
Godard von sich selber spricht. Es

gibt ein direkteres Verstehen,
eine waghalsige Offenheit des
Autors. Wenn ich einen Film
über die Einsamkeit des
Menschen in der Grossstadt mache,
dann darum, weil ich diese
Einsamkeit selber schon gespürt
habe. Es wäre unsinnig, eine
starke Geschichte zu diesem
Thema aufzuspüren und sie zu
machen in der Hoffnung auf
ihre Musterhaftigkeit. Solange
die Geschichte nichts über mich
selber und die Schauspieler, die
darin spielen, enthüllt, solange
ist sie es nicht wert, verfilmt zu
werden.

Einige Sätze von John Cassavetes

(aus «Bekenntnisse eines
Cineasten»), die ebenso für
mich gelten: « ...Wenn ich Filme
mache, dann interessiere ich
mich mehrfürdie Menschen,
die mit mir arbeiten, als für den
Film, als für das Kino Ich und
die Menschen, mit denen ich
arbeite, suchen gemeinsam eine
Art persönliche Wahrheit, die
Entdeckung dessen, was wir
wirklich sind, ohne Schminke
Wenn man einen Film machen
will, einen bestimmten, persönlichen,

individuellen Film, dann
macht man ihn mit Hilfe der
eigenen Freunde.»

Ambros Eichenberger

Für einen Flirt
zwischen Film und

Theologie

Sollte das Beziehungsbarometer
zwischen Theologie und

neuzeitlicher {Film-)Kultur
vorwiegend «Frigidität», also ein
«Nicht-Verhältnis», anzeigen -
auch im vereinfachenden Sinn
von «die Theologen wissen wenig

vom Film, und die Filmleute
wissen wenig von Theologie» -,
dann wird das Bewusstmachen
und das Aussprechen der
Berührungsängste, die auf beiden
Seiten vorhanden sind, die
notwendige Voraussetzung aller
möglichen Annäherungsversuche

sein. Es sei denn, die
religiöse Sprachlosigkeit habe
infolge wachsender Indifferenz
bereits ein solches Ausmass
angenommen, dass die Worte,
nicht nur die grossen, sondern
auch die kleinen, den Kontakt
mit der Realität bereits verloren
haben. «Worüber man nicht
mehr sprechen kann, darüber
muss man schweigen», hatte
schon Ludwig Wittgenstein in
seinem berühmten «Tractatus
logico-philosophicus» bemerkt.
Eine Einladung also an die
Theologie zur Pflege einer «Kultur

des Schweigens», weil die
Geheimnisse, die sie hütet und
deutet, verbraucht wirken und in

der abendländischen
Industriegesellschaftsowieso keinen
Resonanzboden mehrfinden?

Mag sein, dass sich die neuere,

liberale Theologie in den
letzten Jahrzehnten zu stark darauf

beschränkte, «den Gebildeten

unter den Verächtern der
Religion» (Friedrich Schleiermacher)

mit beachtlichen intellektuellen

und akademischen
Leistungen, die man nicht missen
möchte, den Glauben zu «erklären»

und damit glaubhaft zu
machen. Dies auf Kosten der Nähe

zu den einfacheren Menschen
und zu den komplizierter
werdenden Problemen der Welt,
deren Interpretation aber mit zu
ihrem Aufgabenbereich gehört.
So ist der Ort Gottes in unserer
westlichen Kultur für sehr viele
Zeitgenossen in eine weite
Ferne gerückt. Und Theologie
wird kaum mehr als «ein
Sammelpunkt aller Bestrebungen»
empfunden, «die das Dasein
lebenswert machen das
innerste Mark der Lebenskraft der
Völker bilden und die letzte
Verteidigungslinie, auf der sich die

grossen Geschicke entscheiden»

(Hugo Ball in «Byzantinisches

Christentum»).
Auf der anderen Seite wird

man die aufklärerisch kritische
Funktion derTheologie in der
neueren Geschichte nicht
übersehen dürfen, mit der sie immer

10


	Suche nach der persönlichen Wahrheit

